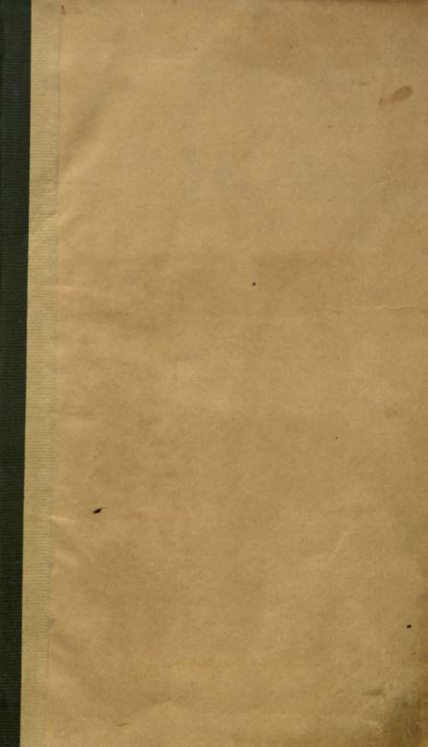
#### GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

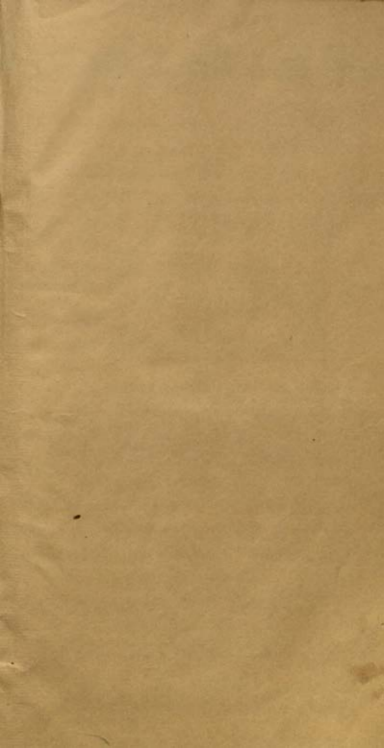
#### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 181.41/Ata

D.G.A. 79









# योगवासिष्ठ ग्रीर उसके सिद्धान्त

(250)



29201

लेखक

भीखनलाल आत्रेय, एम. ए., डी. लिट्र, प्रोक्तेसर ऑक किलॉसोकी (क्रांनाच्यापक) हिन्दू विश्वविद्यालय, बनारस





तारा प्रिटिंग वर्क्स, बनारस १९५७ वारा प्रिटिंग वक्स, बनारस।

CEN : EOI OGICAL

LII DI LHI.

Acc. No 29201 ......

Date 28-2-61 .....

Call No 181:41

सुनक-रामेखर पाठक तारा यन्त्राख्य, बनारस ।

### द्वितीय संस्करण का प्राक्कथन

योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त का प्रथम संस्करण बहुत शीघ्र हो समाप्त हो गया था। पाठकों ने इस पुस्तक का आशातीत आदर किया। उनमें से बहुतों को इसके द्वारा जीवन में सान्त्वना और शान्ति मिली। प्रंथ के कहीं से भी प्राप्य न होने पर लेखक के पास पत्र पर पत्र आने लगे। किन्तु अनेक कारणों से इसका दूसरा संस्करण नहीं निकल पाया। तारा प्रिन्टिंग प्रेस (वाराणसी) के श्री रमाशंकर पण्ड्या के सहयोग से यह पुस्तक अब पुनः पाठकों के सामने उपस्थित है। इसके पुनःप्रकाशन में जो अत्यन्त विलम्ब हुआ उसके लिये लेखक समा चाहता है।

आत्रेय निवास गंगा दशहरा सं॰ २०१४

भीखनलाल आत्रेय

### WHEN THE REAL PROPERTY AND PARTY.

THE RESIDENCE OF STREET OF STREET, STR

The second secon

TOPING BY

THE CLEEN

भारतीय धर्म श्रीर दर्शन के परम भक्त सेठ जुगल किशोर विद्गला के करकमलोंमें सादर समर्पित and all district as all as all

एतच्छास्रवनाभ्यासात्पौनःपुन्येन वीज्ञणात्।
परा नागरतोदेति महत्त्वगुणशालिनी ॥ १ ॥
बोधस्यापि परं बोधं बुद्धिरेति न संशयः।
जीवन्मुक्तत्वमस्मिस्तु श्रुते समनुभूयते॥ २ ॥
(योगवासिष्ठ २१९८१३६,८; ३१८११३, १५)

इस शास्त्रके बार वार पढ़नेसे और इसमें प्रतिपादित सिद्धान्तोंको भळीभाँति व्यवहारमें ळानेसे मनुष्यमें महान् गुणोंवाळी नागरिकताका उदय होता है। इस प्रन्थके श्रवणसे बुद्धिमें परम ज्ञानका उदय हो जाता है और जीवन्मुक्तिका अनुभव होने लगता है।

# लेखककी अन्य पुस्तकें

-:\*:--

- 1. The Philosophy of the Yogavāsistha
- 2. Yogavāsistha and Its Philosophy
- 3. Yogavāsistha and Modern Thought
- 4. Vasisthadarsanam (Sanskrit, with an Introduction in English)
- 5. वासिष्ठदर्शनम् ( संस्कृतभूमिकासहितम् )
- 6. वासिष्ठदर्शनसार (संस्कृत-हिन्दी)
- 7. An Epitome of the Philosophy of the Yogavāsistha
- 8. Deification of Man
- 9. Self-realization
- 1. The Elements of Indian Logic
- 11. वासिष्ठयोगः (संस्कृत)
- 12. श्रीशङ्कराचार्यका मायावाद
- 13. The Place of the Screen in Schools
- 14. Yegavāsistha and Some of the Minor Upanishads
- 15. Address on Jainism
- 16. Notes on Human Physiology
- 17. Philosophy and Theosophy
- 18. Spiritual and moral foundations of Peace
- 19. The Spirit of Indian culture
- 20. An Introduction to Para-psychology
- Practical Vedanta—the Philosophy of Swami Ram Tirtha.

Available at

THE INDIAN BOOK SHOP, BANARAS.

#### प्रस्तावना

परमात्माका अनेक बार धन्यवाद है कि छेखक आज पाठकोंके सामने "योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त" नामक पुस्तक को रखनेका सीभाग्य प्राप्त कर रहा है। योगवासिष्ठ महारामायण संस्कृत साहित्य में एक अद्भुत, महान् , और अनुपम आध्यात्मिक मन्य है। जिस जिसने इस महाप्रन्थका विचारपूर्वक अध्ययन किया है उसीने इसकी मुक्तकंठ से प्रशंसा की है। इस परम पावन ज्ञान-गङ्गासे लेखकके इस जन्मका प्रथम परिचय ११ वर्षकी आयु-में पतितपावनो श्रीजाह्नवी के तटपर स्थित परम पुण्य स्थान हरि-द्वारमें एक मित्र के घरपर हुआ था। तभी से अवतक वरावर किसी न किसी रूपमें लेखक इस प्रत्थरब्रका अनुशीलन करता चला आ रहा है। इसके श्रति उच और गहन दार्शनिक विचारोंकी ओर ध्यान देते हुए लेखकको सदा ही इस बातका वड़ा आश्चर्य रहा है कि इतने उत्तम प्रत्य के सम्बन्धमें अभी तक क्यों किसी आधुनिक वैज्ञानिक समाछोचना निष्णात भारतीय दर्शनके व्याख्याता भारतीय अथवा पाश्चात्य पण्डितने अंग्रेजी या जर्मन भाषामें कोई पुस्तक नहीं लिखी-जबिक इसकी अपेचा बहुत श्चद्र प्रन्थों तककी व्याख्याएँ और समाछोचनाएँ छिखी जा चुकी हैं। भारतीय दर्शनके सम्बन्धमें छिखनेवाले अधिकतर वड़े वड़े विद्वानोंने योगवासिष्ठका नाम तक भी अपने अन्थोंमें कुछ दिन पहिले तक नहीं लिया था। सन १९२३ में एम. ए. की परीचा पास करके, काशी हिन्दू विश्वविद्यालयमें सहा-यक दर्शनाध्यापकके पदपर नियुक्त होते ही, छेखकने यथा अवकाश योगवासिष्ठका नियमित और विचारपूर्वक अध्ययन आरम्भ किया, और इस अन्थके सम्बन्धमें आधुनिक रीतिसे अंग्रेजी भाषामें कुछ छिखनेका

प्रबन्धकाँके सामने लेखककी प्रकाशित पुस्तकाँकी बहुत प्रशंसा की, और उनसे उसकी बृहत् पुस्तकके प्रकाशित करनेका सफल अनुरोध किया। वहाँ के मैंनेजर महोद्यने तुरन्त ही लेखकसे उस पुस्तककी इस्तलिखित प्रति मँगाई, और पुस्तकको प्रकाशित करनेकी स्वीकृति एक सप्ताहके भीतर ही मेज दी। छेखक श्री सुव्वराव साइवकी इस कुपाका जन्म-भर ऋगी रहेगा। थियोसोफिकल पन्लिशिङ्ग हाउसका भी लेखक सदाके लिये कुतज्ञ है, क्योंकि उसके मैनेजर महोदयने इस बृहत् पुस्तक के छपवाने और प्रकाशित करानेमें विशेष कष्ट उठाया है, और इसकी बहुत सुन्दर और शुद्ध रूपमें निकालनेक। प्रयत्न किया है। दिसम्बर सन् १९३६ में यह बृहत् प्रन्थ "दी फिलॉसोफी ऑफ दी योगवासिष्ठ" (The Philosophy of the Yogavāsistha) नामसे प्रकाशित हुआ। पृथ्वी-मण्डलके प्रायः सबही सभ्य देशोंमें इसको आशातीत सम्मान मिछ रहा है। विद्वानों, समाछोचकों और पत्र-पत्रिकात्रोंने इसकी दिंछ खोल कर प्रशंसा की है। इसके लिये वे सब लेखकके धन्यवादके पात्र हैं। इस पुस्तक के अनेक पाठ कोंके पाससे छेखक के पास जो समय समयपर चिट्टियाँ आती रहती हैं, उनसे ज्ञात होता है कि योगवासिष्टके दार्शनिक सिद्धान्तोंसे कुछ छोगोंके संतप्त चित्तको बहुत शान्ति मिछी है अ। अंग्रेजी पुस्तक "The Philosophy of the Yogavāsstha" के साथ साथ ही गवर्नमेण्ट कालेज वनारसके भूतपूर्व प्रिंसिपड विद्वच्छिरोमणि पं॰ गोपीनाथ कविराज जीकी कुपासे छेखककी संस्कृत

●यहुत सी ऐसी चिट्ठियोमें से केवल एकको ही जैसीकी तैसी (अंग्रेज़ी भाषामें ) पाउकोंके सामने प्रस्तुतकर देना बहाँपर अनुचित नहीं जान पड़ता :— "Dear Dr. Atreya.

Allow me a stranger to address you and to express my deep obligations that I owe you for writing such a splendid book, "The Philosophy of the Yogavasistha." I read a large number of theosophical books, and also Krishnamurti, Trine, Marden, James Allen, Buddhism, a number of Commentaries on the Bhagwadgita and Upanishads etc., but nowhere I got satiety

पुस्तक "श्रीवासिष्टदर्शनम्" नामक भी यू॰ पी॰ गवर्गमेण्टकी "प्रिन्सेस ऑफ वेल्स टेक्स्ट्स" मालामें प्रकाशित हो गई। इस कुपाके लिये केलक कविराज जी का बहुत कुतज्ञ है।

राष्ट्र-भाषा हिन्दीमें भो योगवासिष्ठ पर एक वड़ी पुस्तक प्रकाशित करनेकी अभिछाषा छेलकके मनमें बहुत दिनोंसे थी, छेकिन अन्य कार्योंकी अधिकतासे अवकाश न मिछनेके कारण यह अभिछाषा बहुत दिनों तक पूरी न हो सकी। प्रस्तुत पुस्तकके आरम्भ होनेका सबसे अधिक श्रेय काशोंके पत्र "सनातनधर्म" के सहकारी सम्पादक पण्डित गया प्रसाद ज्योतिषी जीको है। उनके अनुरोधसे ही यह पुस्तक "सनातनधर्म" में एक छेखमाछाके रूपमें १ मार्च सन् १९३४ को आरम्भ हुई थी। कुछ दिनों तक तो यह छेखमाछा चछती रही, किन्तु फिर अवकाशके अभावसे बन्द हो गई। उस माछामें जितने छेख छपे थे वे ज्ञानमण्डल प्रेस, काशी को कृपासे साथ साथ पुस्तकाकारमें भी छप गये थे। छेखमाछा स्थगित होनेसे पुस्तक भी स्थगित हो गई। इस वीचमें सनातनधर्मका टाइप भी बदल गया। पुस्तक कब प्रकाशित होगी इस सम्बन्धमें अनेक चिट्ठियाँ आनेसे, और श्रीमती आत्रेयके पुस्तकको पूरा कर देनेके वारवारके अनुरोधसे, जब जितना

and peace. I am now 47 years of age and have struggled through many crises in life. But your hook has given me a new insight of life and I have found peace, solace and rest which I could not succeed in getting so long. I therefore owe you a deep gratitude for opening up a new avenue in life. Yogavasistha in original was in itself incomprehensible and its hugeness and constant repetitions were baffling Your book has cleared up everything and it is now possible for us to fathom its deep sea. Hence I, although a stranger, acknowledge my gratitude. May I make one request? Will you bring out a Hindi Edition of the book for the understanding of those who do not know English? It is clear that it was the teaching of Yogavasistha which made India so great. We are now fallen because we have quite forgotten it. May this book of yours infuse a new life into the decaying nerves of India! Every step should be taken to popularise this teaching. Kindly excuse me for writing this letter. Yours truly, 

अवकाश मिला उतना ही अंश इस पुस्तकका लिख कर लुपवाया गया। इस रीतिसे आज इस पुस्तकका प्रथम भाग समाप्त हो पाया है। पहिले ती विचार यही था कि पूरा प्रत्थ एक ही जिल्दमें छुपे। लेकिन इस विचारसे कि प्रन्थ बहुत बड़ा हो जाएगा, इसको दो भागोंमें विभक्त कर दिया है। प्रथम भाग पाठकों के सामने है। दसरे भागमें योग-वासिष्ठका तलनात्मक और समालोचनात्मक अध्ययन होगा। सारी पुस्तक एक साथ न लिखे जाने और छपनेके कारण इस पुस्तकमें हीली, कम और व्याख्याके कुछ दोषोंका आ जाना स्वाभाविक ही है। आशा है कि पाठक और समाठीचक उनके छिये छेखकको जमा करंगे। इस प्रत्वकमें लेखकने योगवासिष्टके संस्कृत भोकींका अन्तरशः हिन्दी अनुवाद करनेका साहस नहीं किया; पर जहाँतक हो सका है योगवासिष्ठके भावोंको ही हिन्दुस्तानी भाषामें पाठकांके सामने रखनेका प्रयत्न किया है। ऋोकोंके अनुवादके साथ यदि छेलकने अपनी ओरसे कोई बात छिखी है, तो उसको कोष्टींके भीतर लिखा है। श्रोकॉके आगेवाले कोप्टोंके भीतर निर्णयसागरप्रेस बम्बईसे प्रकाशित संस्कृत प्रन्थ योगवासिष्टके प्रकरण, सर्ग, और रलोकोंके अडू दिये गये हैं, ताकि पाठकोंको यह ज्ञात हो जाए कि अमुक रलोक मूलप्रन्थमें किस स्थानपर है।

इस पुस्तककी अनुक्रमणिकाके बनानेमें लेखकके प्रिय शिष्य और मित्र, श्री श्यामसुन्दर खत्री "सुन्दर" और उनकी सुयोग्य बहिन कुमारी सावित्रीने सहायता दी है। इसके लिये वे दोनों लेखकके धन्यवादके पात्र हैं। पुस्तकके इस समय समाप्त हो जानेका बहुत सा श्रेय लेखककी धर्मपत्री श्रीमती लक्ष्मी आत्रेयको है, इसलिये लेखक उनको भी धन्यवाद देकर इस प्रस्तावनाको समाप्त करता है।

काशी हिन्दू विश्वविद्यालय विजयदशमी सम्बद्धः १९१४ वि०

भी॰ ला॰ आत्रेय

## योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त

<del>-</del>%::%-

| विषय                                                   | व्रष्ठ |
|--------------------------------------------------------|--------|
| प्रस्तावना                                             | (0)    |
| १ -योगवासिष्ठका भारतीय दार्शनिक साहित्यमें स्थान       | 9      |
| २योगवासिष्ठ कव लिखा गया होगा                           | 6      |
| योगवासिष्ठ शङ्कराचायसे पूर्वका प्रन्थ है               | १२     |
| योगवासिष्ठ गौडपादाचार्य और भर्त्रहरिके पूर्वका गत्य है | 28     |
| वर्त्तमान योगवासिष्ठ वाल्मोकिकृत नहीं है               | 25     |
| ३योगव।सिष्ठ -साहित्य                                   | 33     |
| (१) योगवासिष्ठ के काल-निर्णयके सम्बन्धमें              | 33     |
| (२) योगवासिष्ठके सिद्धान्तोंके सम्बन्धमें              | 38     |
| (३) योगवासिष्ठके अनुवाद                                | 30     |
| हिन्दी                                                 | 30     |
| उद                                                     | 35     |
| अंग्रेजी                                               | 35     |
| (४) मूळप्रन्थ—योगवासिष्ठ, लघुयोगवासिष्ठ                | 39     |
| (४) योगवासिष्ठको कुछ इस्तिलिखित प्रतियाँ               | 80     |
| १—योगवासिष्ठ (संपूर्ण)                                 | 80     |
| २—संचिप्त योगवासिष्ठ                                   | 85     |
| ३ — छघुयोगवासिष्ठका फारसी अनुवाद                       | 88     |
| ४-योगवासिष्ठ और कुछ उत्तरकालीन उपनिषद्                 | 84     |
| महा-उपनिषद और योगवासिष्ठ                               | 85     |
| अन्नपूर्णोपनिषद् और योगवासिष्ठ                         | 42     |
| मुक्तिकोपनिपद् और योगवासिष्ठ                           | 44     |
| बराहोपनिषद् और योगवासिष्ठ                              | 45     |
| अध्युपनिषद् और योगवासिष्ठ                              | 40     |
| संन्यासोपनिषद् और योगवासिष्ठ                           | 40     |

| विषय                                            | g   |
|-------------------------------------------------|-----|
| याज्ञवल्क्योपनिषद् और योगवासिष्ठ                | 9   |
| शाण्डिल्योपनिषद् और योगवासिष्ठ                  | 40  |
| मैत्रेय्युपनिषद् और योगवासिष्ठ                  | 40  |
| योगकुण्डल्युपनिषद् श्रौर योगवासिष्ठ             | 4   |
| पैक्कलोपनिषद् और योगवासिष्ठ                     | 40  |
| ५योगवासिष्ठकी शैली                              | 80  |
| ६—योगवासिष्ठ और भगवद्गीता                       | -   |
|                                                 | ξV  |
| ७योगवासिष्ठके उपाख्यान                          | 90  |
| (१) योगवासिष्ठकी कथा                            | 90  |
| (२) वसिष्ठ-राम-संवादकी कथा                      | ७२  |
| (३) शुककी कथा                                   | 194 |
| (४) वसिष्ठजीकी उत्पत्ति और ज्ञानप्राप्तिकी कथा  | ७७  |
| (५) आकाशजकी कथा                                 | UT  |
| (६) लीलाका उपाख्यान                             | 50  |
| (७) कर्कटी राज्ञसीकी कहानी                      | 53  |
| ( ५ ) इन्दु ब्राह्मण्के छड्कोंकी कथा            | 58  |
| (९) छहिल्या रानी और उसके प्रियतम इन्द्रकी कहानी | 55  |
| (१०) चित्तोपाख्यान                              | 50  |
| (११) बाळाल्यायिका                               | 58  |
| (१२) इन्द्रजाळोपाख्यान                          | 90  |
| (१३) शुक्रोपास्यान                              | 93  |
| (१४) दाम, व्याल और कटकी कहानी                   | ९६  |
| (१५) भीम, भास और हदकी कहानी                     | 90  |
| (१६) दाशुरोपाख्यान                              | 95  |
| (१७) कचगीता                                     | 900 |
| (१८) जनकके जीवन्मुक्त होनेकी कथा                | 900 |
| (१९) पुण्य और पावनकी कथा                        | १०३ |
| (२०) बलिकी कथा                                  | 904 |
| (२१) प्रह्लादकी कथा                             | 200 |
| (२२) गाधीकी कथा                                 | 9.0 |

| विषय                              | ा ।<br>जिल्ला |
|-----------------------------------|---------------|
| (२३) उदालककी कथा                  | 99            |
| (२४) सुरघुकी कथा                  | 58            |
| (२५) भास और विलासका संवाद         | 28            |
| (२६) वीतहब्यका वृत्तान्त          | 285           |
| (२७) काकमुञ्जण्डकी कथा            | 851           |
| (२८) ईश्वरोपाख्यान                | १२६           |
| (२९) अर्जुनोपाख्यान               | 920           |
| (३०) शतरुद्रोपाच्यान              | 120           |
| (३१) वेताछोपाख्यान                | १३२           |
| (३२) भगीरथोपाख्यान                | 853           |
| (३३) रानी चुडालाकी कथा            | \$36 (S)      |
| (३४) किराटोपाख्यान                | 883           |
| (३५) मणिकाचोपाख्यान               | \$88          |
| (३६) हस्तिकोपाख्यान               | 284           |
| (३७) कचोपाख्यान                   | 185           |
| (४०) इक्ष्वाकुकी कथा              | 880           |
| (४१) तुर्यावस्था-स्थित मुनिकी कथा | 182           |
| (४२) एक विद्याघरकी कहानी          | 188           |
| (४३) इन्द्रकी कहानी               | 840           |
| (४४) मङ्कीकी कहानी                | 848           |
| (४५) मनो-हरिणका उपाख्यान          | 848           |
| (४६) पाषाणोपाख्यान                | 845           |
| (४७) विपश्चित्की कथा              | 848           |
| (४८) वटधाना राजकुमारोंकी कथा      | 899           |
| (४९) शबोपाख्यान                   | 899           |
| (५०) शिलोपाल्यान                  | १५६           |
| (५१) ब्रह्माण्डोपाख्यान           | १५६           |
| (५२) ऐन्द्वोपाख्यान               | 90            |
| (५३) बिल्वोपाख्यान                | 1940          |
| (५४) वापसोपास्यान                 | 1940          |
| (५५) काष्ट्रवैवधिकोपाख्यान        | (1) 845       |

| <b>छ</b> ्विपय                           | and die   |
|------------------------------------------|-----------|
| ट योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्त       | 240       |
| १जीवनमें दुःख और अञ्चान्ति का स          |           |
| (अ) संसारमें सर्वत्र दोप ही दिखाई पहुरे  |           |
| (आ) यहाँ पर कुछ भी स्थिर नहीं है         | १६०       |
| (इ) जीवनकी दुर्दशा                       | १६१       |
| (ई) कालका सब ओर साम्राज्य                | १६३       |
| (उ) जीवनमें सुख कहाँ है ?                | १६३       |
| (ऊ) मोहान्धता                            | १६०       |
| (ए) लक्ष्मीनिन्दा                        | १६०       |
| (ऐ) आयुनिन्दा                            | १६६       |
| (ओ) चित्तकी चञ्चलता                      | १६६       |
| (श्री) तृष्णाकी जलन                      | १६७       |
| (अं) देहकी अरम्यता                       | १६न       |
| (ब्रः) वाल्यावस्थाकी दुर्दशा             | १६न       |
| (क) यौवनावस्थाके दोप                     | १६९       |
| (ख) स्त्रीनिन्दा                         | 259       |
| (ग) भोगोंकी निरसता                       | 200       |
| (घ) बुढ़ापेको निन्दा                     | 900       |
| (ङ) जीवनकी असारता                        | १७१       |
| (च) सब धकार का अभ्युदय असार है           | १७२       |
| (छ) संसार-जनित दुःखकी असहनीयता           | १७२       |
| (२) रामचन्द्रके प्रश्न                   | १७२       |
| २—दुःखनिवृत्तिःका उपाय                   | १७४       |
| (१) दु:खका कारण संसारका राग है           | १७४       |
| (२) अज्ञानीको ही दुःख होता है            | १७४       |
| (३) ज्ञानसेही दुःखकी निवृत्ति होती है    | १७४       |
| (४) आत्मज्ञानसे ही परम शान्ति प्राप्त    |           |
| (५) ब्रह्मा द्वारा प्राप्त ज्ञानका उपदेश | १७६       |
| ३-जीवनमें पुरुषार्थका महत्त्व            | १७७       |
| 101 0                                    | ता है १७७ |

## (( 88 ))

| विषय                                           | क्षा विका |
|------------------------------------------------|-----------|
| (२) पराधीनताकी निन्दा                          | 300       |
| (३) दैव (भाग्य) कोई वस्तु नहीं है              | 205       |
| (४) दैव शब्दका यथार्थ प्रयोग                   | 909       |
| (५) वर्त्तमान कालके पुरुषार्थकी दैव पर प्रबलता | 350       |
| (६) सत्पुरुषार्थ                               | 8=8       |
| (७) आलस्य-निन्दा                               | १८१       |
| ४साधकका जीवन                                   | 258       |
| (१) चित्तशुद्धि                                | १८२       |
| (२) मोचके चार द्वारपाछ                         | १=३       |
| (अ) शम                                         | १८३       |
| (आ ) सन्तोष                                    | 828       |
| (इ) साघुसङ्ग                                   | 828       |
| (ई) विचार                                      | १८५       |
| ५-स्वानुभृति ही आत्मज्ञानका प्रमाण है          | १८६       |
| (१) प्रत्यज्ञ ही परम प्रमाण है                 | १८७       |
| (२) प्रत्यत्त् का स्वरूप                       | 150       |
| (३) परमात्माका ज्ञान केवल इसी अनुभव इ          | ारा       |
| प्राप्त होना है                                | १८८       |
| (४) आत्मानुभव कव होता है                       | १८५       |
| ( ५ )। दृष्टान्तकी उपयोगिता                    | 159       |
| (६) दृष्टान्तका सदा एकही अंश ध्यानमें रखना     |           |
| चाहिये विकास समिति स्थान                       | 156       |
| ६—अद्वैत                                       | १९०       |
| (१) द्रष्टा और दश्यकी एकता विना द्रष्टाको      | P ( 27)   |
| दृश्यका अनुभव होना असम्भव है                   | 388       |
| (२) दृश्य पदार्थ भी चिन्मय हैं                 | 888       |
| ७—कल्पन।वाद                                    | १९३       |
| (१) संसारके सब पदार्थ कल्पनामय हैं             | 198       |
| (२) देश और काल भी कल्पित ही हैं                | 889       |

| विषय                                            | ā   |
|-------------------------------------------------|-----|
| (३) देश और कालका परिमाण मन के ऊपर               |     |
| निर्भर है                                       | 29  |
| (४) कल्पनाके अतिरिक्त पदार्थों में और कोई       |     |
| द्रव्य नहीं है                                  | 39  |
| (५) संसारके अटल नियम और स्थिरता भी              |     |
| कल्पित हैं                                      | 991 |
| (६) कल्पना ही जड़ताका रूप धारण कर लेती है       | 281 |
| (७) द्रष्टा और दृश्यका अनन्यत्व                 | 290 |
| ( प ) द्रष्टाके भीतरसे ही दृश्यका उदय होता है   | 389 |
| (९) स्वप्न और जायत्में भेद नहीं है              | 299 |
| (१०) जगत्का अनुभव भी स्वप्न ही है               | २०१ |
| (११) प्रत्येक जीवका विश्व अलग-अलग है और         |     |
| वह जीव ही उस विश्वकी सृष्टि करता है             | २०३ |
| (१२) ब्रह्मा जगत्को सृष्टि करता है और सारे      |     |
| जीव ब्रह्मासे उत्पन्न होते हैं                  | 208 |
| (१३) ब्रह्माकृत विश्व और जीवकृत विश्वका सम्बन्ध | 208 |
| — जगत्                                          | २०६ |
| (१) जगत्के अनेक नाम                             | २०६ |
| (२) जीवपरम्परा                                  | २०६ |
| (३) सृष्टिके भीतर अनन्त सृष्टियोंकी परम्परा     | 200 |
| (४) अनन्त अदृष्ट जगत्                           | 205 |
| (५) सब कुछ सदा सब जगह है                        | 209 |
| (६) नाना प्रकारकी विचित्र सृष्टियाँ             | 280 |
| ( ७ ) जीवॉकी सृष्टि और प्रख्यका पुनः २ होना     | 588 |
| ( ८ ) कल्पके अन्तमें सब कुछ नष्ट हो जाता है     | 588 |
| (९) प्रलय कालमें केवल ब्रह्म ही शेष रहता है     | 585 |
| (१०) दृश्य जगत् की उत्पत्तिका क्रम              | 585 |
| (११) तीन आकाश                                   | २१६ |
| (१२ नियति                                       | 296 |
| (१३) नियतिका आरम्भ अकस्मात् घटनाओंसे ही         | 110 |
| होता है                                         | 295 |

| f    | वेषय                                        | ार विष |
|------|---------------------------------------------|--------|
|      | (१४) नियति पुरुषार्थं की विरोधी नहीं है     | 285    |
|      | (१५) प्रवल पुरुषार्थ कभी-कभी नियतिको भी जीत |        |
|      | लेता है                                     | २१९    |
| 9-   | -मन                                         | २२०    |
|      | (१) मनका स्वरूप                             | २२०    |
|      | (२) मन और ब्रह्मका भेद                      | २२३    |
|      | (३) मनके अनेक नाम और रूप                    | २२३    |
|      | (छ) मन                                      | 228    |
|      | (आ) बुद्धि                                  | 228    |
|      | (इ) अहंकार                                  | २२४    |
|      | (ई) चित्त                                   | २२५    |
|      | (उ) कमें                                    | २२५    |
|      | (ऊ) कल्पना                                  | २२५    |
|      | (ए) स्मृति                                  | २२५    |
|      | (ऐ) वासना                                   | २२६    |
|      | (ओ) अविद्या                                 | २२६    |
|      | (ओ) मल                                      | २२६    |
|      | (अं)माया                                    | १ २२६  |
|      | (ग्रः) प्रकृति                              | २२७    |
|      | (क) त्रह्मा इत्यादि                         | २२७    |
|      | (ख) जीव                                     | २२७    |
|      | (ग) आतिवाहिक देह                            | २२७    |
|      | (घ) इन्द्रिय                                | २२७    |
|      | (ङ) पुर्यष्टक                               | २२८    |
|      | (च) देह, पदार्थ आदि                         | २२५    |
|      | (छ) इस् विषयमें योगवासिष्ठका अन्य           |        |
|      | दर्शनोंसे मतभेद                             | २२८    |
| 85 ( | ४) जीव अहंभावको कैसे धारण करता है           | २२८    |
|      | ५) जीव शरीर कैसे बनता है                    | २२९    |
| 17   | ६) जीवका बन्धन अपने आपका बनाया हुआ है       | २३१    |
|      | ७ । बीजिज्ञांग                              | CEC    |

| विषय                            |                |   | aß  |
|---------------------------------|----------------|---|-----|
| 🥦 ( ८ ) जीवोंकी संख्या अनन्त है |                |   | २३३ |
| (९) जीवकी सात अवस्थायें         |                |   | 238 |
| (अ) बीजजाप्रत्                  |                |   | २३४ |
| (आ) जाप्रत्                     |                |   | २३४ |
| (इ) महाजाप्रत्                  |                |   | २३४ |
| (ई) जायत्स्वप्न                 |                |   | २३५ |
| (उ) स्वप्न                      |                |   | २३५ |
| (ऊ) स्वप्नजाप्रत्               |                | - | २३५ |
| (ए) सुप्रप्ति                   |                |   | २३६ |
| (१०) जीवोंके सात प्रकार         |                |   | २३६ |
| (अ) स्वध्नजागर                  | PP 5)          |   | २३६ |
| (आ) संकल्पजागर                  | 709 (9)        |   | २३७ |
| (इ) केवलजागर                    | B              |   | २३७ |
| (ई) चिरजागर                     | 1800 W         |   | २३७ |
| 🥱 (उ) घनजागर                    |                |   | २३= |
| 🥱 ( ऊ) जायत्वपन                 |                |   | २३८ |
| (ए) चीणजागर                     |                |   | २३८ |
| (११) जीवोंकी पन्द्रह जातियाँ    |                |   | २३८ |
| १—इदंप्रथमता                    |                |   | २३= |
| ्र २—गुणपीवरी                   | ALC: NO.       |   | 239 |
| ् ३—ससत्वा                      | Supply Harries |   | २३९ |
| ्र ४—अधमसत्वा                   |                |   | २३९ |
| ५—श्रत्यन्ततामसी                |                |   | २३९ |
| ६—राजसी                         |                |   | २३९ |
| ्र ७—राजससात्विकी               |                |   | 280 |
| व्यवस्थ्या                      | PIPP GUI (R.)  |   | 280 |
| ९—राजसतामसी                     | MI BIRDS       |   | २४० |
| १०-राजस अत्यन्ततामसी            | CENTRE PIE     |   | २४० |
| ११—तामसी                        |                |   | 288 |
| १२—तामससत्त्वा                  |                |   | 288 |
| ं १३—तमोराजसी                   |                |   | 288 |
|                                 |                |   |     |

| विषय                                            | TOTAL ST | ãã  |
|-------------------------------------------------|----------|-----|
| १४—तामसतामसी                                    |          | 288 |
| १५—अत्यन्ततामसी                                 | 0 09     | 288 |
| (१२) सब जीव ब्रह्मासे उत्पन्न होते हैं          |          | 288 |
| (१३) सब जीवोंकी उत्पत्ति और छय एक ही            |          |     |
| नियमसे होते हैं                                 |          | २४२ |
| (१४) संसारके सब पदार्थों के भीतर मन है          | 井河       | २४३ |
| १०मनकी अद्भुत शक्तियाँ                          | 1        | 288 |
| (१) मन सर्वशक्ति-सम्पन्न है                     |          | 288 |
| (२) मनमें जगतुके रचनेकी शक्ति है                |          | 288 |
| (३) मन जगत्की रचनामें पूर्णतया स्वतन्त्र है     |          | 284 |
| (४) प्रत्येक मनमें इस प्रकारकी शक्ति है         |          | 284 |
| (५) जीवमें सब कुछ प्राप्त करनेकी अनन्त शक्ति है |          | 284 |
| (६) विषयोंका रूप हमारे चिन्तनके आधीन है         |          | २४६ |
| (७) जैसी हुढ़ जिसकी भावना वैसा ही फल            |          | 285 |
| (८) अभ्यासका महत्त्व                            |          | 288 |
| (९) मनके हुढ़ निश्चयकी शक्ति                    |          | 240 |
| (१०) जैसा मन वैसी गति                           |          | 248 |
| (११) दुःस सुख भी चित्तके आधीन हैं               |          | २५१ |
| (१२) जीवकी परिस्थितियाँ उसके मनकी रची हुई हैं   |          | २५२ |
| (१३) शरीर भी मनका ही बनाया हुआ है               |          | २५२ |
| (१४) मानसी चिकित्सा                             |          | २५३ |
| (ग्र) आधि मौर व्याधि                            |          | 248 |
| (आ) आधिसे व्याधिकी उत्पत्ति                     |          | 299 |
| (इ) आधिके ज्ञय होने पर व्याधि का ज्ञय           |          | २५६ |
| (ई) मन्त्रचिकित्सा                              |          | २५६ |
| (उ) मूलव्याघि                                   |          | २५७ |
| (ऊ) जीवनको सुखी और निरोग रखनेका                 |          |     |
| उपाय 🕨                                          |          | २५७ |
| (१५) मनके शान्त और महान् होनेपर ही सब           |          |     |
| और आनन्द का अनुभव होता है                       | 1        | २६० |

| 233   | विषय                                               | g g   |
|-------|----------------------------------------------------|-------|
| SOF   | (१६) शुद्ध मनमें ही आत्माका प्रतिविम्ब पड़ता है    | े २६  |
| 388   | (१७) जब तक मनमें अज्ञान है तभी तक जीव              | - 44  |
| SBE   | संसार रूपी अन्धकारमें पड़ा रहता है                 | २६    |
|       | (१८) मन जगत् रूपी पहिचेकी नाभि है                  | २६    |
| 00    | —सिद्धियाँ                                         |       |
|       |                                                    | २६    |
| ***** | (१) मनकी शुद्धि द्वारा प्राप्त होने वाळी सिद्धियाँ | २६    |
| 000   | (त्र) दूसरोंके मनका ज्ञान                          | २६:   |
|       | (आ) स्थम छोकों में प्रवेश करनेकी सिद्धि            | २६    |
|       | (इ) आधिभौतिकताकी भावनाके कारण                      |       |
|       | जीवको सूक्म लोकोंका दर्शन नहीं होता                | २६    |
|       | (ई) सूक्सभाव प्रहर्ण करने की शक्ति                 | २६०   |
|       | ( उ ) ज्ञान द्वारा स्थूलभावनाकी निवृत्ति           | २६६   |
| 37    | (२) कुण्डलिनी शक्तिके उद्घोधन द्वारा प्राप्त होने  |       |
|       | वाळी सिद्धियाँ                                     | २६७   |
|       | (श्र) कुण्डलिनी                                    | २६७   |
|       | (आ) कुण्डिबनीयोग द्वरा सिद्धियोंकी प्राप्ति        | 2 200 |
|       | (इ) सूक्ष्मता और स्थूलताकी सिद्धि कैसे             |       |
|       | होती है                                            | २७२   |
| (     | ३) प्राणायाम द्वारा भी अनेक प्रकारकी               |       |
|       | सिद्धियाँ प्रात हो जाती हैं                        | २७४   |
| 22-   | –में क्या है                                       | 7.00  |
|       |                                                    | २७५   |
| -     | १) जामत्, स्वप्न, सुषुप्ति और चौथी अवस्था          | २७५   |
|       | (अ) जामत् अवस्था<br>(आ) सुप्रिप्त                  | २७६   |
|       | (इ) स्वप्न                                         | २७६   |
|       | (ई) चौथी अवस्था                                    | २७७   |
| -1    | २) चार ग्लार क                                     | २७५   |
| 1     | २) चार प्रकार का अहंभाव<br>१—मैं देह हूँ           | २७९   |
|       | र—गरह हू<br>२—मैं चित्त हूँ                        | २७९   |
|       | र-भाषत्त हु                                        | PEO   |

| विषय                                     | वृष्ठ |
|------------------------------------------|-------|
| ३—मैं सब भावोंसे परे रहनेवाळा सुक्ष्म    |       |
| श्रात्मा हूँ                             | २८०   |
| (अ) मैं सर्वातीत कैसे हूँ                | २५०   |
| (आ) शरीर और श्रात्मामें सम्बन्ध नहीं है  | २५२   |
| (इ) त्रात्मा यद्यपि सब जगह है तो भी      |       |
| उसका प्रकाश केवल पुर्यष्टक               |       |
| (सूक्ष्म शरीरमें) ही होता है             | २८२   |
| ४—मैं सारा विश्व हूँ                     | २८३   |
| १३—मोत                                   | 264   |
| (१) मौत डरनेकी वस्तु नहीं है             | २८६   |
| (अ) मौत यदि सर्वनाश है तो बहुत           |       |
| अच्छी वात है                             | २८६   |
| (आ) मौतके पीछे यदि दूसरा जीवन है तो      |       |
| बहुत उत्सवकी बात है                      | २८६   |
| (२) मीत क्या है                          | २८७   |
| (३) मरनेके समयका अनुभव                   | २पप   |
| (४) मौतके समय अज्ञानीको हो क्रोश होता है | 290   |
| (५) मौतके पीछेका अनुभव                   | 285   |
| (६) मरनेके पश्चात्का अनुभव अपनी अपनी     |       |
| वासना और कर्मों के अनुसार होता है        | 288   |
| (७) परलोकके अनुभवके पश्चात् फिर वही      |       |
| जीवनकी दशायें भुगतनी पड़ती हैं           | 290   |
| ( = ) योगमार्गपर चलने वालोंकी गति        | 295   |
| (९) एक शरीरको छोड़कर जीव दूसरेमें प्रवेश |       |
| करता है                                  | 382   |
| (१०) जन्म-मरणका अनुभव तब तक होता है      |       |
| जब तक कि आत्मज्ञान नहीं होता             | 388   |
| (११) मरनेके पीछे जीवन्मुक्तकी गति        | 388   |
| (१२) आत्माके लिये जीवन-मरण नहीं है       | 300   |
| (१३ आयुके थोड़े और अधिक होनेका कारण      | ३०१   |
| (१४) कीन मीतके वससे वाहर है              | 308   |

| विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | as   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| १४—ब्रह्मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 308  |
| । १) जगत्की उत्पत्ति ब्रह्मासे हुई है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 308  |
| (२) त्रह्माका स्वरूप मन है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३०४  |
| (३) ब्रह्माकी उत्पत्ति परम ब्रह्मसे होती है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ३०५  |
| (४) ब्रह्मका यह स्पन्दन स्वाभाविक है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३०६  |
| (५) ब्रह्ममें स्पन्दन होना उसकी अपनी छीछा है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३०६  |
| (६) त्रहाका स्पन्दन त्रहासे अन्य सा रूप धारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1000 |
| कर लेता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३०७  |
| (७) त्रह्मा (मन) त्रह्मकी संकल्प शक्तिका रचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| हुआ रूप है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३०७  |
| ( ५ ) ब्रह्माकी उत्पत्तिका कोई विशेष हेतु नहीं है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३०५  |
| (९) ब्रह्मा कर्म-चन्धनसे मुक्त है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३०८  |
| (१०) ब्रह्माका शरीर केवल सूक्ष्म है, स्यूल नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३०८  |
| (११) ब्रह्मा ही संसारकी रचना करता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 309  |
| (१२) ब्रह्मासे उत्पन्न जगत् मनोमय है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 390  |
| (१३) हरेक सृष्टि नई है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 380  |
| १५— शक्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 388  |
| (१) ब्रह्मकी अनेक शक्तियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 388  |
| (२) ब्रह्मकी स्पन्दनशक्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 322  |
| (३) प्रकृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 382  |
| (४) शक्तिका ब्रह्मके साथ सम्बन्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 323  |
| १६—परम ब्रह्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 324  |
| ( ? ) 河蘇                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ३१६  |
| (२) ब्रह्मका वर्णन नहीं हो सकता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 396  |
| (३) नेति नेति ( ब्रह्म न यह है और न वह है )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 320  |
| (४) त्रहाको एक अथवा अनेक भी नहीं कह सकते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 315  |
| (५) ब्रह्म श्रूत्य है अथवा कोई भावात्मक पदार्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 212  |
| है यह भी कहना कठिन है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 38=  |
| (६) त्रहाविद्या (ज्ञान) और अविद्या (अज्ञान)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ***  |
| दोनोंसे परे है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 388  |
| The second secon | -    |

| विपय                                           | 7  | व्रष्ठ     |
|------------------------------------------------|----|------------|
| (७) ब्रह्म तम और प्रकाश दोनोंसे परे हैं        |    | ३२०        |
| ( ८ ) ब्रह्म न जड़ है, न चेतन                  |    | 322        |
| (९) ब्रह्मको "आत्मा" भी नहीं कह सकते           |    | ३२१        |
| (१०) ब्रह्मका क्या स्वभाव है यह कहना असम्भव है |    | ३२१        |
| (११) ब्रह्मके कुछ कल्पित नाम                   |    | 322        |
| (१२) ब्रह्मका वर्णव                            |    | ३२३        |
| १७ ब्रह्मका विकास                              | 2  | 333        |
| (१) जगत् ब्रह्मका बृंहिए। मात्र है             |    | 333        |
| (२) तीनों जगत् ब्रह्मके भीतर स्थित हैं         |    | ३३६        |
| (३) त्र हाही जगन्के रूपमें प्रकट होता है       | 25 | ३३७        |
| (४) जगत्के रूपमें प्रकट होना ब्रह्मका स्वभाव   |    |            |
| ही है                                          |    | 335        |
| (५) सारा सृष्टिकम ब्रह्मके लिये निमेषका अंश    |    | a Ministra |
| मात्र है                                       |    | ३३८        |
| (६) एक ब्रह्ममें अनेक प्रकारकी सृष्टि करनेको   | 9. |            |
| शक्ति है                                       |    | 33=        |
| (७) स्वयं त्रह्ममें नानाताका स्पर्श नहीं होता  |    | ३३९        |
| ( = ) सत्तामात्रसे ही ब्रह्मका कर्तृत्व है     | 2  | 380        |
| ८—अद्वेत                                       |    | 385        |
| (१) सब कुछ ब्रह्मसे अभिन्न है                  |    | 282        |
| (२) प्रकृतिका आत्माके साथ तादात्म्य            |    | ३४२        |
| (३) मनका ब्रह्मके साथ तादात्म्य                | 2  | 383        |
| ( ४ जगत्का ब्रह्मके साथ तादात्स्य              | 95 | 388        |
| ( ५ ) ईश्वरकी सत्ता जगत्के बिना नहीं है        |    | 388        |
| (६) सब कुछ बहा ही है                           | 9- | 38%        |
| ९—जगत्का मिथ्यापन                              |    | 388        |
| (१) सत्य और असत्यका निर्णय                     |    | ₹85        |
| (२) जगत् न सत्य है, न असत्य                    |    | 388        |
| (३) जगत् सत् और असत् दोनों ही है               |    | 388        |
| (४) जगत् केवल भ्रम है, वास्तवमें सत्य नहीं है  | 5  | 340        |

| 93 विषय                                              | , g |
|------------------------------------------------------|-----|
| ्र (५) जीवका मिथ्यापन                                | 34  |
| ्रिक (६) अविद्या                                     | 34  |
| (ब्र) चित्त ही श्रविद्या है                          | 34  |
| (आ अविद्याकी असत्ता                                  | 340 |
| (७) माया                                             | 341 |
| ( प ) मूर्खों के लिये ही जगत् सत्य है                | 390 |
| (९) जबतक अज्ञान है तभीतक जगत्का अनुभव                |     |
| (१०) ज्ञानसे अविद्याका नाश                           | 399 |
| (११) जगत्के भ्रमका चय                                | 350 |
| (१२) अविद्याके विलीन होनेका नाम नाश नहीं है          | 360 |
| (१३) ज्ञान द्वारा जगत् आत्मामें विछीन हो जाता        |     |
| २०-सबसे ऊँचा सिद्धान्त                               | ३६३ |
| (१) भेद्को मान् छेना केवछ अज्ञानियोंको ब्रह्मज्ञा    |     |
| उपदेश करनेके लिये है                                 | ३६२ |
| (२) परम सिद्धान्त                                    | ३६३ |
| (३) ब्रह्मको जगत्का कर्ता नहीं कह सकते               | ३६५ |
| ( ४ ) ब्रह्ममें किसी प्रकारका विकार नहीं हो सकता     | ३६६ |
| ( ५ ) ब्रह्मको जगत्का कारण कहना ठीक नहीं है          | ३६७ |
| (६) ब्रह्मको जगत्का बीज भी नहीं कह सकते              | 365 |
| (७) कारण रहित होनेसे जगत् भ्रममात्र है               | ३७० |
| ( ५ ) जगत्का दृश्य स्वप्नके समान है                  | ३७१ |
| (९) अजातवाद                                          | ३७२ |
| (१०) यह सिद्धान्त उसको नहीं बताना चाहिये जो          |     |
| इसका अधिकारी नहीं है                                 | ३७३ |
| २१परमानन्द                                           | 304 |
| (१) विषयोंके भोग दूरसे देखने मात्रको अच्छे           |     |
| लगते हैं                                             | 304 |
| (२) संसारके सब सुख दु:खदाई हैं                       | ३७६ |
| (३) संसारका सारा व्यवहार असार है                     | 300 |
| (४) सांसारिक अभ्युद्य सुख देनेवाळा नहीं है           | 345 |
| के किए किए के में में में में में में में में में मे | 404 |

| विषय                                              | 58  |
|---------------------------------------------------|-----|
| ( ५ ) मुख-दु:खका अनुभव कव होता है                 | ३७= |
| (६) श्रात्मानन्द                                  | ३८० |
| २२बन्धन और मोक्ष                                  | 158 |
| (१) बन्धनका स्वरूप                                | ३८१ |
|                                                   | ३८२ |
| (अ) वासना                                         | ३८२ |
| (आ) अपने आपको परिमित सममना                        | ३८२ |
| (इ) मिथ्या भावना                                  | ३८३ |
| (ई) आत्माको भूछना                                 | ३८३ |
| (उ) ग्रहंभावना                                    | ३८३ |
| (ऊ) अज्ञान                                        | ३८३ |
| (३) मोज्ञका स्वरूप                                | ३८४ |
| (४) मोत्तका अनुभव कव होता है                      | ३८५ |
| (५) मोच दो प्रकारका है                            | ३८६ |
| (अ) सदेह मोच                                      | ३८६ |
| आ) विदेह मोच                                      | ३८६ |
| (६) सदेह और विदेह मुक्तिमें विशेष भेद नहीं है     | ३८६ |
| ७ मुक्ति और जड़ स्थितिका भेद                      | ३८६ |
| ( ८ ) बन्धन और मोच दोनों ही वास्तव में मिथ्या हैं | ३८५ |
| २३मोक्षप्राप्तिका उपाय                            | ३८९ |
| (१) ज्ञानके सिवाय मोचप्राप्तिका दूसरा और कोई      |     |
| उपाय नहीं है                                      | 359 |
| (२) ज्ञान ही मोचप्राप्तिका साधन है                | 390 |
| (३ मोचप्राप्तिके लिये किसी देवताकी आराधना         |     |
| करनेकी जरूरत नहीं है                              | 398 |
| (अ) आत्माके सिवाय किसी देवताकी                    |     |
| आराधना नहीं करनी चाहिये                           | 398 |
| (आ) कोई देवता भी विचार-रहित पुरुषको               |     |
| आत्मज्ञान नहीं दे सकवा                            | ३९२ |
| (इ ईश्वर सबके भीवर है                             | 393 |

| 50      | विषय १००,                                                                           | g    |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 100     | (ई) ज्ञानसे ही ईश्वरकी प्राति होती है                                               | 39   |
| 1996    | (उ) आत्मदेवकी पूजा करनेकी विधि                                                      | 39   |
| 608     | (ऊ) ज्ञानी छोगोंकी देव-पूजा                                                         | . 39 |
| 1000    | (ए) बाहरी देवताकी पूजा मुख्य नहीं, गौण                                              |      |
| PAR PAR | (४) जन्मभर कम्मोँका त्याग नहीं हो सकता<br>इसिंछिये मोच्चप्राप्तिके लिये कर्मत्यागकी |      |
|         | श्रावश्यकता नहीं है                                                                 | 39   |
|         | ( ५ ) सम्यग् ज्ञानका स्वरूप                                                         | 80   |
|         | (६) आत्मज्ञानकी उत्पत्ति अपने ही यन्न और                                            |      |
|         | विचार से होती है                                                                    | 80   |
|         | (७ विचारके लिये चित्तको शुद्ध करना चाहिये                                           | 801  |
| 200     | ८) विचारके कुछ विषय                                                                 | 80:  |
|         | (९) अविद्यासे ही अविद्याका नाश होता है                                              | 803  |
|         | (१०) ज्ञानप्राप्तिमें शास्त्रका उपयोग                                               | 803  |
| 20-     |                                                                                     |      |
| 48-     | — ज्ञानप्राप्तिके साधन                                                              | 808  |
| PP.     | (१) ज्ञानवन्धु                                                                      | 808  |
|         | (२) ज्ञानी                                                                          | 800  |
|         | (३) विना अभ्यासके ज्ञान सिद्ध नहीं होता                                             | 800  |
|         | (४) संसारसे पार उतरनेके मार्गका नाम योग है                                          | 805  |
| SE      | (५) योगकी निष्ठा (प्राप्य अवस्था)                                                   | 808  |
|         | (६) तीन प्रकारका योगाभ्यास                                                          | 880  |
|         | १—एक तत्त्वका गहरा अभ्यास                                                           | 880  |
| 500     | (श्र) ब्रह्मभावना                                                                   | 860  |
| 500     | (आ) पदार्थों के अभावकी भावना                                                        | 888  |
|         | (इ) केवलीभाव                                                                        | ४१२  |
| -       | २—प्राणींकी गतिका निरोध                                                             | ४१३  |
|         | (अ) प्राण और मनका सम्बन्ध चित्त-                                                    |      |
|         | का ही बनाया हुआ है                                                                  | 883  |
|         | (आ) प्राण-विद्या                                                                    | 888  |
| 96      | (इ) स्वाभाविक प्राणायाम                                                             | 880  |
|         | (ई) प्राणोंकी गतिको रोकनेकी युक्तियाँ                                               | ४२१  |

| विषय                                | 88  |
|-------------------------------------|-----|
| ३—मनका लय                           | ४२३ |
| अ सन संसारचककी नाभि है              | ४२३ |
| (आ) मन कैसे स्थूल होता है           | ४२४ |
| (इ) मन किस प्रकार ब्रह्म हो जाता है | ४२५ |
| (ई) मनके निरोध करनेकी युक्तियाँ     | ४२६ |
| १—ज्ञानयुक्ति                       | ४२५ |
| २—संकल्पांका उच्छेदन                | ४२९ |
| ३—भोगोंसे विरक्ति                   | ४२९ |
| ४—इन्द्रियोंका निमह                 | ४३१ |
| ५—वासनात्रोंका त्याग                | ४३२ |
| (अ) तृष्णाकी बुराई                  | ४३३ |
| (आ) इस संसारमें न कुछ प्राप्त       |     |
| करने योग्य है और न कुछ              |     |
| त्यागने योग्य है                    | ४३३ |
| (इ) वासना त्यागके दो प्रकार         | 838 |
| १) ध्येय त्यागका स्वरूप             | 838 |
| (२) ज्ञेय त्याग                     | ४३५ |
| (उ) वासनाको त्याग करनेकी            |     |
| तरकीव                               | ४३५ |
| ६—अहङ्कारका त्याग                   | ४३६ |
| (अ अहंभावको मिटानेकी                |     |
| विधि                                | ४३७ |
| (आ) ब्रह्मभावका अभ्यास              | २३८ |
| (इ अहंभावके चीए हो जाने             | C.  |
| पर सब दोषोंसे निवृत्ति              | 1   |
| हो जाती है                          | 888 |
| ७—असङ्गका अभ्यास                    | 888 |
| ५—समभावका अभ्यास                    | 883 |
| अ) समताका त्रानन्द्                 | 888 |
| (आ) सबको अपना बन्धु                 |     |
| सममना चाहिये                        | 884 |

| E 13 | विषय                                           | as as |
|------|------------------------------------------------|-------|
| 993  | ९—कर्तृत्वका त्याग                             | 884   |
| 550  |                                                | ४४६   |
| 956  | (ऋ) सर्वत्यागका स्वरूप                         | 888   |
| 1998 | (आ) महात्यागीका स्वरूप                         | 880   |
| 15-3 | ् (इ) त्यागका फल                               | 882   |
| 298  | ११—समाधि                                       | 882   |
|      | (श्र समाधिका सद्या स्वरूप                      | 882   |
| 200  | ( उ) मनके छीन होनेका आनन्द                     | 888   |
|      | २५ज्ञानकी सात भृतिकायें                        | 849   |
| 10   | ज्ञानकी सात भूमिकायें                          | ४५२   |
|      | (१) योगभूमिकात्रोंका प्रथम विवरण               | ४५२   |
|      | (२) ज्ञानकी भूमिकाओंका दूसरा विवरण             | 848   |
| 10   | (३) ज्ञानकी सात भूमिकाद्योंका तीसरा वर्णन      | 899   |
| 1    | १—प्रथम भूमिका                                 | 844   |
| 83   | २—दूसरी भूमिका                                 | ४५६   |
| 918  | ३—वीसरी भूमिका                                 | 890   |
|      | (अ) सामान्य असङ्ग                              | 840   |
|      | (आ श्रेष्ट असङ्ग                               | 845   |
|      | ४—चौथी भूमिका                                  | 845   |
|      | ५-पाँचवीं भूमिका                               | 8.8   |
| 100  | ६—छठी भूमिका                                   | 849   |
|      | ७—सातवीं भूमिका                                | ४६०   |
|      | २६ - कर्मबन्धनसे छुटकारा                       | ४६२   |
| 151  | (१) कर्मफळका अटल नियम                          | ४६२   |
| 8    | (२) कमेका वास्तविक स्वरूप                      | ४६२   |
| 54   | (३) पुरुष (जीव ) और कर्ममें भेट नहीं है        | ४६३   |
| 6    | (४) उत्पात्तसं पहिले जीवके पर्व कर्म नहीं होते | 848   |
|      | ( ५ ) बासना हो जोवको कमें के कराने जांचनी के   | ४६५   |
| 6    | (६) कमें के बन्धनसे मुक्त होनेकी विधि          | 866   |

新 20 m 20 m

| विषय                                               | वृष्ठ                    |
|----------------------------------------------------|--------------------------|
| (७) कर्मयोग                                        | 800                      |
| ( = ) आर्यका लज्ञ्ण                                | 808                      |
| २७आत्माका अनुभव                                    | ४७५                      |
| (१) आत्मानुभवके उदय होनेके छत्त्रण                 | 804                      |
| (२) आत्माका अनुभव                                  | ४७७                      |
| (३) आत्माके अनुभवका वर्णन नहीं हो सकता             | ४७७                      |
| (४) आत्मानुभवमें मनका अस्तित्त्व नहीं रहता         | 808                      |
| (५) एक बार जाकर अविद्या फिर नहीं छौटती             | 820                      |
| (६) परम तृप्तिका अनुभव                             | 8=8                      |
| २८जीवन्युक्ति                                      | 863                      |
| (१) जीवन्मुक्तोंके छन्नण                           | ४८३                      |
| (२) जीवन्मुक्तके छिये न कुछ प्राप्य है और न त्या   | स्य ४९०                  |
| (३) जीवन्मुक्त महाकर्त्ता है                       | 865                      |
| (४) संसारका व्यवहार करता हुआ भी जीवन्मुक्त         |                          |
| समाधि में ही रहता है                               | ४९३                      |
| (५) जीवन्मुक्त महाभोक्ता है।                       | 888                      |
| (६) जीवनमुक्तको शारीरसे घृणा नहीं होती; वह         |                          |
| शरीर नगरीपर राज्य करता है                          | 86ई                      |
| ( ७ ) जीवन्मुक्त यथाप्राप्त अवस्थाके अनुसार व्यवहा | τ .                      |
| करता है                                            | 860                      |
| ( ८ ) बाह्य व्यवहारमें ज्ञानी और अज्ञानीकी समानव   | ता ४९५                   |
| (९) जीवन्मुक्तका चित्त                             | 888                      |
| (१०) जीवन्मुक्त और सिद्धियाँ                       | 400                      |
| (११) जीवन्युक्त सब आपित्तयोंसे छूट जाता है         | 409                      |
| (१२) जीवन्मुक्तका जीवन ही शोभायुक्त जीवन है        | 409                      |
| (१३) शरीरके अन्त हो जानेपर जीवन्मुक्त विदेह-       |                          |
| मुक्तिमें प्रवेश करता है                           | 403                      |
| २९—स्त्रियाँ और योग                                | ५०६                      |
| ३० — उपसंहार                                       | 406                      |
|                                                    | The second second second |

#### परिच्छेद १

## योगवासिष्ठ का भारतीय दार्शनिक साहित्य में स्थान

श्री योगवासिष्ट संस्कृत भाषा का एक बृहत् प्रन्थ है जो महारामायण, आर्षरामायण, योगवासिष्ठ महारामायण, वासिष्ठरामायण, ज्ञानवासिष्ठ और वासिष्ठ आदि नामों से भी ज्ञात है। भारत के एक कोने से दूसरे कोने तक इसका पाठ, मूल तथा भाषानुवाद में, बहुत काल से होता चला आ रहा है। जो महत्त्व भगवद्रकों के लिए श्रीमद्भागवत और श्रीरामचरितमानस का, अोर कर्मयोगियों के लिये श्रीमद्भगवद्गीता का है, वही महत्त्व ज्ञानियों के लिये श्री योगवासिष्ठ का है। सहस्रों स्त्री-पुरुप-राजा से लेकर रङ्क तक-इस विचित्र प्रन्थ के अध्ययन से अपने जीवन में आनन्द और शान्ति प्राप्त करते हैं। प्रायः सब ही प्रकार के पाठकों के अनुमोद के लिये इस प्रन्थ में सामग्री प्रस्तुत है। जहाँ अवोध बालक भी इसकी कहानियाँ सुनकर प्रसन्न होते हैं, वहाँ बड़े बड़े विद्वानों की समक्त से बाहर की उलकतों और गहनतम दार्शनिक सिद्धान्तों का इसमें प्रतिपादन है। हमारी समम में तो यह ग्रंथ महान और विशाल हिमाचल के सदश है। पृथ्वी तल पर स्थित होने से प्रायः सभी लोगों की पहुँच हिमालय तक है, लेकिन विरले ही साइसी और पुरुषार्थी खोजक उसके उत्तङ्ग शृङ्गों को स्पश करते हैं। यही हाल योगवासिष्ठ का है। यह ऐसा अद्भुत प्रंथ है कि इसमें काव्य, उपाख्यान तथा दर्शन, सभी का आनन्द वर्तमान है। भारतीय मस्तिष्क की सर्वोत्तम कृतियों में से यह प्रंथ एक है। त्रह्म ज्ञान प्राप्त करने और त्रह्म भाव में स्थित रह कर संसार में व्यवहार करने के निमित्त इस श्रंथ का पाठ, मनन और निद्ध्यासन सर्वोत्तम साधन है।

ऐसा मत केवल हमारा ही नहीं है, वरन उन सब महापुरुषों

का है जिन्होंने इस प्रन्थ का अमृतरस पान किया है। आधुनिक समय के परमहंस ब्रह्मनिष्ठ श्री स्वामी रामतीयंजी महाराज ने अमे-रिका में अपने एक व्याख्यान "भारत की प्राचीन आध्यात्मिकता" में योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में कहा है, "भारत की सर्वोत्तम पुस्तकों में से एक-छोर मेरे मतानुसार तो संसार की सभी पुस्तकों से अद्भुततम पुस्तक—योगवासिष्ठ है। यह असम्भव है कि कोई इस प्रनथ का अध्ययन कर ले और उसको ब्रह्मभावना न हो और वह सबके साथ एकता का अनुभव न करे" ( इन दी बुड्स ऑफ गाँड-रिअलाइजेशन, वॉल्यूम ७, पद्मम संस्करण १६३२, पूर्व ६४ )। काशी के जगदिख्यात विद्वान् श्री डाक्टर भगवान्दास जी योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में अपनी एक पुस्तक (मिस्टिक एक्सपीरिएन्सेज) की भूमिका में लिखते हैं—"संस्कृत के प्रन्थ योगवासिष्ठ का - जिसमें कि ३२ सहस्र श्लोक हैं-भारतीय वेदान्तियाँ में, इसके दार्शनिक सिद्धान्त, आत्मानुभवप्राप्ति के साधनों तथा इसके साहित्यिक सौन्दर्य और काव्यमय होने के कारण बहुत ही आदर है। वेदान्तियों में तो यह उक्ति प्रचलित है कि यह प्रंथ सिद्धावस्थामें अध्ययन करने के योग्य है और दूसरे प्रन्थ भगवद्गीता, उपनिषद् और ब्रह्मसूत्र साधनावस्था में अध्ययन किए जाने योग्य हैं।" योगवासिष्ठ के भाषानुवाद की भूमिका में, ब्रह्मा-भ्यासियों में प्रसिद्ध स्व० लाला वैजनाथ जी ने लिखा है - "वेदान्त में कोई प्रनथ ऐसा विस्तृत और ऋद्वैत सिद्धान्त को इतने आख्यानों श्रीर दृष्टान्तों श्रीर युक्तियों से ऐसा दृढ़ प्रतिपादन करनेवाला आजतक नहीं लिखा गया, इस विषय में सभी सहमत हैं कि इस एक प्रन्थ के विचार से ही कैसा ही विषयासक और संसार में मन्न पुरुष हो वह भी वैराग्य-सम्पन्न होकर क्रमराः आत्मपथ में विश्रान्ति पाता है। यह बात प्रत्यज्ञ देखने में आई है कि इस प्रन्थ के सम्यक् विचार करनेवाले यथेच्छाचारी होने के स्थान में अपने कार्य को लोकोपकारार्थ, उसी दृष्टि से कि जिस दृष्टि से श्री रामचन्द्रजी करते थे, करते हुए उनकी नाई स्व-स्वरूप में सदा जागते हैं।" (योगवासिष्ठ महारामायण-भाषानुवाद समेत-भाग २, भूमिका, पृ० ७)

"वह वेदान्त के सब अंथों में शिरोमणि है और कोई मुमुख उसकी उपेक्षा नहीं कर सकता" (यो ०प०, भा०, भाग १, भूमिका पृ० ७)। पंजाब के वर्तमान ब्रह्मनिष्ट उर्दू किव मुन्शी सूर्यनारायण 'महर' ने लखु योगवासिष्ट के अपने उर्दू अनुवाद की भूमिका में लिखा है—"जो योगवासिष्ट पढ़ता है वह जरूर ही ज्ञानी हो जाता है"। (योग-वासिष्ट पढ़ता है वह जरूर ही ज्ञानी हो जाता है"। (योग-वासिष्ट पढ़ता है उह १)।

योगवासिष्ठ का लेखक—वह चाहे जो कोई हो—स्वयं अपने अंथ के महत्त्व को अच्छी तरह जानता था। स्वयं वह कहता है, और ठीक

ही कहता है:-

शास्त्रं सुबोधमेवेदं सालङ्कारिवभूषितम्।
काव्य रसमयं चारु दृष्टान्तैः प्रतिपादितम् ॥१॥ (२।१८३३)
श्रास्मन्थ्र्वे मते ज्ञाते तपोध्यानजपादिकम् ।
सोचप्राप्तौ नरस्येह् न किंचिद्रुपयुज्यते ॥२॥ (२।१८।३४)
सर्वदुःखचयकरं परमाश्वासमं धियः। (२।१०।६)
सुखदुखचयकरं महानन्दैककारणम् ॥३॥ (२।१०।७)
य इदं शृगुयाज्ञित्यं तस्योदारचमत्कृतेः।
बोधस्यापि परं बोधं बुद्धिरेति न संशयः॥४॥ (३।८।१३)

अर्थात् — यह शास्त्र सुवोध है। अलङ्कारों से विभूषित है। सुंदर
और रसपूर्ण काठ्य है। और इसके सिद्धान्त दृष्टान्तों द्वारा प्रतिपादित
किए गए हैं ॥१॥ मोच्न प्राप्ति के लिए इस ग्रंथ का अवण, मनन और
निद्ध्यासन कर लेने पर तप, ध्यान और जप आदि किसी साधन
की आवश्यकता नहीं रहती ॥२॥ यह ग्रंथ सब दुःखों का च्य
करने वाला, बुद्धि को अत्यन्त आश्वासन देने वाला, और महा आनन्द
प्राप्ति का एकमात्र साधन है ॥३॥ जो इसको नित्य अवण करता है
उस प्रकाशमयी बुद्धि वाले को बोध से भी परे का बोध हो जाता है।
इसमें कुळ भी संशय नहीं है ॥४॥

वेदान्त के प्रायः सभी मध्यकालीन लेखकों के उपर इस प्रंथ का किसी न किसी रूप से प्रभाव पड़ा है। योगवासिष्ठ के साथ साथ यदि भर्नुहरि के वैराग्यश्चतक और वाक्यपदीय, गौडपादा-चार्य की माण्ड्क्यकारिका, श्री शंकराचार्य की विवेकचुडामणि,

आत्मबोध, स्वात्मनिरूपण, शतक्लोकी तथा अपरोक्षानुमृति और मुरेश्वराचार्य के मानसोल्लास का तुलनात्मक अध्ययन किया जाय, तो भलीभाँति ज्ञात हो जायगा कि खड़ैत वेदान्त के मध्य कालीन आचार्यगण योगवासिष्ठ के कितने ऋणी हैं (इस विषय का प्रतिपादन आगे किया जायगा। नवीं शताब्दी के पूर्व भाग में ही-जब कि श्री शंकराचार्य वेदान्त के श्रद्धैत सिद्धान्त का पुनरुद्धार करने में सफल हो चुके थे- इस बृहत् प्रत्थ का एक संचेप-लघु योगवासिष्ठ नामक-लगभग ६००० श्लोकों में, कश्मीर के परिवत अभिनन्दन गौड़ द्वारा किया गया ( टर्निट्ज़-गेशिक्टे डेर इण्डिशेन लिट्राट्स वॉ. ३, पृ. ४४३)। उस समय से योग वासिष्ठ का-जो कि पहले बृहत् होने के कारण कठिनता से उपलब्ध होता था - खूब प्रचार हो गया। वेदान्त के प्रसिद्ध लेखक विद्यारस्य स्वामी के जीवन्युक्तिविवेक और पंचद्शी, नारायण भट्ट के भक्ति-सागर, प्रकाशात्मा की वेदान्तसिधान्तमुक्तावली, और शिवसंहिता, हठ-योगप्रदीपिका तथा रामगीता इत्यादि प्रंथों में योगवासिष्ठ की उक्तियाँ उद्भृत की गई हैं। केवल जीवन्युक्ति विवेक में ही योगवासिष्ट के २४३ श्लोक उद्भृत हैं।

केवक इतना ही नहीं, गहरी खोज करने पर लेखक को यह भी पता चला है कि १० प्रसिद्ध उपनिषदों में से कुछ उपनिषद् ऐसे हैं जो कि—सब के सब अथवा जिनके कुछ (प्रधान) भाग—योगवासिष्ठ में से चुने हुए श्लोकों से ही बने हैं, अथवा जिनमें कहीं कहीं पर योगवासिष्ठ के श्लोक भी पाए जाते हैं। ऐसा जान पड़ता है कि प्राचीन काल में हस्तिलिखित पुस्तकें होने से योगवासिष्ठ जैसा बड़ा प्रथ आसानी से उपलब्ध न होने के कारण, लोगों ने इसमें से अपनी-अपनी रुचि के अनुसार श्लोकों को छाँट कर उनका संप्रह करके उसका नाम उपनिषत् रख लिया। लेखक के अनुसार निम्नलिखित उपनिषदों में योगवासिष्ठ के श्लोक पाए जाते हैं (देखिए सरस्वतीभवन स्टडीज़ १६३३ में हमारा लेख "योगवासिष्ठ और कुछ उपनिषद्")।

१ महा उपनिषद्—केवल पहिला, छोटासा भूमिकामय अध्याय छोड़ कर सारा उपनिषद् योगवासिष्ठ के ही (५१० के लगभग) रलोकों से बना है।

२ अन्नपूर्णी उपनिपद्—सम्पूर्ण । ( ब्रारम्भ के १७ श्लोक

छोड़ कर )

३ अक्षि उपनिषद्—सम्पूर्ण ।

४ मुक्तिकोपनिषद्— दूसरा अध्याय जो कि मुख्य अध्याय है।

५ वराह उपनिषद्—चौथा अध्याय।

६ वृहत्संन्यासोपनिषद्—४० श्लोक।

७ ञांडिल्य उपनिषद्—१८ श्लोक।

८ याज्ञवल्क्य उपनिषद्-१० श्लोक।

९ योगकुण्डली उपनिषद्—३ श्लोक।

१० पैङ्गल उपनिषद्—१ श्लोक।

इनके अतिरिक्त दूसरे कुछ ऐसे उपितपद् भी हैं जिनमें योगवासिष्ठ के रिलोक तो अज़रशः नहीं पाये जाते लेकिन योगवासिष्ठ के सिद्धान्त अवश्य ही मिलते हैं। अभी तक यह कहना कठिन है कि ये योगवासिष्ठ के पहिलो के हैं अथवा पीछे के। वे ये हैं:—

१ जाबाल उपनिषद्—समाधिखण्ड।

२ योगिशिखोपनिषद्—११३४-३७; ११४६, ६०; ४ (समस्त) ६१४८, ४६-६४।

३ तेजोबिन्द्पनिषद्—समस्त ।

४ त्रिपुरतापिनी उपनिषद्—उपनिषद् ४, श्लोक १-१६।

५ सोभाग्यलक्ष्मी उपनिपद्—द्वितीयखण्ड, श्लोक १२-१६।

६ मैत्रायण्युपनिषद् - प्रपाठक ४, श्लोक १-११।

७ अमृतविनद्पनिषद् - श्लोक १-४।

इन सब बातों से यह सिद्ध होता है कि भारतीय दर्शन में योगवासिष्ठ का बहुत ऊँचा स्थान है और भारतीय दर्शन के इतिहास में इसका महस्व उपनिषद् और भगवद्गीता से किसी प्रकार कम नहीं वरन् अधिक ही रहा है। किन्तु खेद के साथ कहना पड़ता है कि भारतीय दर्शन के आधुनिक विद्वानों का इसकी और कम ध्यान गया है। हमारे दर्शन के इतिहास लेखकों ने इसकी अज्ञम्य अवहेलना की है। डा॰ सुरेन्द्रनाथ दासगुप्त के भारतीय दर्शन के इतिहास के प्रथम भाग में, जहाँ कि इस प्रन्थ का उच्च स्थान होना चाहिए था, योगवासिष्ठ का नाम तक भी नहीं आया। हर्ष की वात है कि दूसरे भाग में उन्होंने अब इसको स्थान दे दिया है। प्रो॰ राधाकृष्णन् के भारतीय दर्शन में भी योगवासिष्ठ पर कुछ भी नहीं लिखा गया। प्रो॰ हिरियण्य की पुस्तक आउटलाइन ऑफ इण्डियन फिलासोफी में भी योगवासिष्ठ का नाम तक नहीं आता। प्रो॰ अभ्यक्कर ने अपने सम्पादन किए हुए सर्व दर्शन संग्रह के अन्त में दी हुई भारत के दर्शन प्रन्थों की नामावली में भी योगवासिष्ठ का नाम नहीं दिया। यही सबसे बड़ा कारण है कि लेखक को इस विषय में अपनी लेखनी उठानी पड़ी।

यही बात नहीं है कि योगवासिष्ठ की स्रोर आधुनिक लेखकों का ध्यान नहीं गया, बरन् कुछ लोगों ने इसका जिक करते हुए इसके प्रति स्थानी विपरीत भावना का भी परिचय दिया है। डा० विएटर्निज ने अपने 'भारतीय साहित्य के इतिहास', गेशिक्टे डेर इण्डिशेन लिट्राइर, वॉ, ३ के ४४३ प्रष्ठ पर लिखा है, "वेदान्त के कुछ प्रंथों के सम्बन्ध में यह शंका होती है कि वे दार्शनिक प्रंथ हैं अथवा धार्मिक (साम्प्रदायिक)। यही बात योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में भी कही जा सकती है। यह अधिकतर साम्प्रदायिक ही पुस्तक है।" इसी प्रकार डा० फक्केहार साहव अपने प्रन्थ 'एन आउटलाइन ऑफ रिलीजस लिटरेचर ऑफ इण्डिया' में २२ वें प्रष्ठ पर कहते हैं— "योगवासिष्ठ रामायण १३ वीं या १४ वीं शताब्दी में लिखी हुई उन पुस्तकों में से है जो कि किसी धार्मिक सम्प्रदाय के सिद्धान्तों को प्रतिपादन करने के निमित्त लिखी गई थीं, लेकिन यह अध्यात्मरामायण की टक्कर की नहीं है।" प्रो०

राधाकृष्ण्न साह्य को शायद यह मत मान्य है, क्योंकि उन्होंने भी अपने भारतीय दर्शन ( इंडियन फिलॉसोफी ) के दूसरे भाग के ४४२ वें पृष्ठ के फुट नोट में लिखा है— पीछे लिखे हुए बहुत से उपनिपद्—यथा महोपनिपद्— और योगवासिष्ठ तथा अध्यातम रामायण जैसे साम्प्रदायिक ग्रंथ भी अद्वेतवाद का प्रतिपादन करते हैं। ये विचार योगवासिष्ठ के भलीभाँ ति अध्ययन करने पर काफूर हो जाते हैं। योगवासिष्ठ में किसी प्रकार की भी साम्प्रदायिकता नहीं है। वह सर्वथा एक दार्शनिक ग्रंथ है, किन्तु अन्य दार्शनिक मन्थों की नाई रूखी और स्त्रमयी भाषा में नहीं लिखा गया, बिक इस प्रन्थ में रसमय काव्य के रूप में उपाख्यानों और दृष्टान्तों द्वारा उच से उच और गृढ़ से गृढ़ दार्शनिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन है।

यदि इसके गृढ़ दार्शनिक सिद्धान्तों के अपनाने और मानने के लिये नहीं, तो भी अद्वेत वेदान्त के इतिहास से भलीभाँति पारचित होने के लिए, विद्वानों को इसका अध्ययन करना आवश्यक ही है। क्योंकि लेखक का पूरा विश्वास है (जैसा कि आगे चल कर सिद्ध किया जायगा) कि यह अन्य श्रीशङ्कराचार्य और श्रीगौड़पादाचार्य के पहिले का है। हमारा यह विचार शरवाट्सकी, कीथ, विएटनिंज और शरेहर आदि यूरोप के पिड़तों ने मान लिया है। जैसा कि शरेहर साहब (कील, जर्मनी) ने हम को एक चिट्ठी में लिखा है, "यदि यह वात प्रायः मान ली गई, तो अवश्य ही इस अन्य का महत्त्व बढ़ तायगा और प्राच्य विद्या के विद्यार्थियों का ध्यान इसकी ओर अवश्य ही जायगा।" यदि इस लेखमाला से कुछ विद्वानों की रुचि इस अद्भुत ग्रंथ का अमृत पान करने की ओर हो गई तो लेखक अपने को धन्य समम्भेगा।

### परिच्छेद २

## योगवासिष्ठ कव लिखा गया होगाः

संस्कृत भाषा के अधिकतर प्रत्यों का लेख-समय निर्धारित करना बहुत ही कठिन काम है क्योंकि लेखकों ने अपने और अपने समय के सम्बन्ध में अपने प्रंथों में कुछ नहीं लिखा। आजकल के लेखकों की नांई वे लोग अपना नाम विख्यात करना इतना आवश्यक नहीं समभते थे जितना कि अपने अंथ और तद्गत सिद्धान्तों का प्रचार । उनके इस उच कोटि के आत्मत्याग से भारत के ऐतिहासिक ज्ञान को अत्यन्त ज्ञति पहुँची है। इसी कारण से भारत का प्राचीन इतिहास बहुत अन्धकारमय है, और बड़े बड़े विद्वानों का समय और उनकी शक्ति भारत के प्राचीन इतिहास की स्रोज में व्यय होती है। कितने दुःख की बात है कि हमको महाकवि कालिदास और आचार्य शहुर तक के समय का भी निश्चय नहीं है। यही हाल योगवासिष्ठ का भी है। जितना मतभेद इस प्रंथ के लेखन-समय के सम्बन्ध में है उतना शायद ही और किसी शंथ के सम्बन्ध में होगा। एक आरे तो यह मत प्रचलित है कि यह अन्थ रामायण के रचियता महर्षि आदि कवि श्री वाल्मीकि जी की कृति है, और दूसरी श्रोर श्राधुनिक विद्वान् समभते हैं कि यह प्रन्थ १३वीं श्रथवा १४वीं किष्टीय शताब्दी में लिखा गया होगा। निर्णय सागर प्रेस से जो अन्थ छपा है उसके आरम्भ में लिखा है "श्रीमद्वाल्मीकिमहर्पिप्रणीतः योगवाि छः" और प्रत्येक सर्ग के अन्त में "इत्यार्षे श्रीवासिष्ठमहा-रामायणे वाल्मीकीये मोन्नोपायेषु" इत्यादि लिखा रहता है। इरिडया श्रॉफिस के पुस्तकालय में जो योगवासिष्ठ की हस्तलिखित प्रतियाँ मौजूद हैं (देखिये एगलिङ्ग की सूची भाग चौथा, पृष्ठ ११२, संख्या २४०७-२४१४) उनमें भी ऐसा ही लिखा हुआ है। लेकिन यदि फर्कुहार साहव का प्रनथ रिलीजस लिटरेचर ऑफ इण्डिया पढ़ें तो उसमें यह लिखा हुआ मिलता है कि "योगवासिष्ठ महा-रामायरा उन संस्कृत काव्यों में से है जो १३वीं या १४वीं शताब्दियों में तिस्त्रे गये थे" ( पृष्ठ २२८ )। अब हमको यहाँ पर यथासंभव यह निश्चय करना है कि यह प्रन्थ कव लिखा गया होगा। प्रथम

हम आधुनिक विद्वानों के मतों को विवेचना करेंगे और पीछे उस मत की जो कि भारत में प्रायः प्रचलित है।

फर्कुहार साहब ने अपने मत के समर्थन में कोई भी युक्ति नहीं दी। किन्तु एक और विद्वान्—श्रेश शिवप्रसाद भट्टाचार्य—ने योग-वासिष्ठ के तेखन काल पर मद्रास में हुई दूसरी ओरियेण्टल कान्फरेन्स में एक पाण्डित्यपूर्ण लेख पढ़ा था। उसमें उन्होंने युक्तियों द्वारा यह सिद्ध किया था—"इन सब विचारों से यही सिद्ध होता है कि यह प्रन्थ १०—१२वीं शताब्दियों में लिखा गया होगा" (रिपोर्ट पृष्ठ ४४४)। हमारी समक्त में योगवासिष्ठ इतने पीछे का प्रन्थ नहीं है क्योंकि:—

- (१) विद्यारएय स्वामी के समय (१४ वी शताब्दी के पूर्व भाग) तक योगवासिष्ठ काकी प्रसिद्ध और आदरणीय प्रत्य हो चुका था। उनके सर्वप्रिय प्रत्य पञ्चद्शी में योगवासिष्ठ से बहुत सी उक्तियाँ हैं और उनका जीवन्युक्तिविवेक प्रत्य तो योगवासिष्ठ के आधार पर ही लिखा हुआ है। इसमें योगवासिष्ठ से कम से कम २४३ रलोक अपने मत-समर्थन के लिये उद्युत किए गए हैं। प्रो० भट्टाचार्य जी को शायद यह बात मालूम नहीं थी—क्योंकि उन्होंने अपने लेख में लिखा है—'विज्ञान भिद्ध से पहिले का कोई भी दार्शनिक लेखक या भाष्यकार इस प्रत्य को प्रमाण प्रत्य नहीं समभता मालूम पड़ता है" (प्रोसिडिङ्ग की रिपोर्ट पृष्ठ ४४६)। विज्ञान भिद्ध का समय १६ वी शताब्दी समभा जाता है, लेकिन विद्यारएय तो १४ वीं शताब्दी ही में माने जाते हैं।
- (२) नवीं शताब्दी के पूर्व भाग में ही इस बृहत् प्रत्थ योग-वासिष्ठ का कश्मीर देश के परिहत अभिनन्द गौड़ ने एक सार— लघु योगवासिष्ठ अथवा योगवासिष्ठसार—लोकोपकारार्थ ६००० श्लोकों में कर दिया था। यह घटना प्रायः सभी विद्वान् जानते हैं। इसका उल्लेख कोनो साहब की कर्पूरमंजरी (प्रष्ठ १६७), कीथ साहब की बोडलियन पुस्तकालय की पुस्तकसूची (नं० ५४०), विषटिनंज साहब के भारतीय साहित्य के इतिहास (जर्मन—गेशिख्टे डेर

इण्डिशेन लिट्राटुर, वॉ ३, पृष्ठ ४४४) और हाल साहव की विवित्योग्राफी (वेदान्त, नं० १४४) में है। यह प्रन्थ सन् १८८७ में निर्ण्य सागर प्रेस से छपा था और वाजार में मिलता है। मालूम पड़ता है कि प्रो० भट्टाचार्य को इस प्रन्थ की सत्ता का ज्ञान नहीं था क्योंकि वे लिखते हैं—'लघु योगवासिष्ठ अथवा मोक्षोपायसार, जिससे किसी पूर्व प्रन्थ का होना सिद्ध होता है, एक वंगाली लेखक का लिखा हुआ ६२ रलोकों का प्रन्थ है। इस लेखक का नाम अभिनन्द है। लेकिन यह अभिनन्द करमीर के प्रसिद्ध गीड अभिनन्द से अतिरिक्त कोई दूसरा ही व्यक्ति है" (प्रोसीडिंग्स्— पृष्ठ ४४३ फुटनोट)

डा॰ विरटर्निज साहब ने अपने गेशिखटे डेर इण्डिशेन लिट्राटुर (भारतीय साहित्य का इतिहास) के तीसरे माग के ४४४ वें पृष्ठ पर योगवासिष्ठ का समय निर्धारण करते हुए लिखा है-"थोगवासिष्ठ का एक सार संस्करण-योगवासिष्ठसार नामक-गौड़ अभिनन्द का किया हुआ है। अभिनन्द गौड़ ६वीं शताब्दी के मध्य काल में हुए हैं। इसमें सन्देह नहीं है कि योगवासिष्ठ इस समय से पुराना है लेकिन शंकराचार्य ने इसका कहीं भी ज़िक नहीं किया। इस लिए योगवासिष्ठ शंकराचार्यके किसी समकालीन लेखक ने लिखा होगा।" यह युक्ति इसको ठीक नहीं माल्म पड़ती। शंकराचार का समय आजकल के विद्वानों के अनुसार-जो कि डा० विश्टनिंज को भी मान्य है (गेशिख्टे डेर इण्डिशेन लिट्राटुर, भाग ३, पृष्ठ ४३४) - ७५५-५२० किष्टीय है, और गौड़ अभिनन्द की वाबत भी यह निश्चित सा ही है कि वह ध्वीं शताब्दी के मध्य में हुए हैं देखिये कोनो की कर्पूरमञ्जरी पृष्ठ १६७)। जरा विचार करना चाहिए कि शंकराचार्य के और गौड़ अभिनन्द के समय में कितना थोड़ा अन्तर है-एक तो ध्वीं शताब्दी के प्रथम पाद में और दूसरे इसके मध्य में हुए हैं। यदि विख्टिनिज साहब की बात मान लें तो यह मानना पड़ता है कि इस थोड़े से समय में एक ३२००० श्लोकों

का प्रत्थ (यद्यपि आजकल इसमें केवल २७६८७ श्लोक ही हैं), जिसमें उत्तम काव्य के बहुत से गुए वर्तमान हैं, इस समय में बन भी गया होगा और उस इस्त लेखन के समय में उसका खूब प्रचार भी हो गया होगा और उसका इतना आदर भी हो गया होगा कि गौड़ अभिनन्द जैसा पंडित उसको अध्ययन करे, और उसको भली-भौति अध्ययन करके उन्होंने उसका सार भी इसी थोड़े समय के भीतर तैयार करके संसार के समज्ञ रख दिया होगा। इमको तो यह सब इतने थोड़े से समय में उस जमाने में होना नितान्त ही असंभव प्रतीत होता है।

प्रो० शिवप्रसाद भट्टाचार्य ने मद्रास छोरियएटल कान्करेन्स में पढ़े हुए लेख में लिखा है, "योगवासिष्ठ में 'वेदान्तिनः' और 'वेदान्त-वादिनः' से एक सम्प्रदाय का कथन करना इस बात का सचक है कि योगवासिष्ठ श्री शंकराचार्य के पहले का नहीं है" (रिपोर्ट प्रष्ट ४४२ )। हमारी समक्त में केवल 'वेदान्तिनः' अथवा 'वेदान्तवादिनः' शब्दों के योगवासिष्ठ में होने से योगवासिष्ठ का शंकराचार्य से पीछे का होना सिद्ध नहीं होता । 'वेदान्त' शब्द शंकराचार्य के पीछे का नहीं है वरन बहुत पुराना है। मुण्डक उपनिषद् (३।२।६) और श्वेताश्वतर उपनिषद् ( ४।२२ ) में भी 'वेदान्त' शब्द उपनिषद् के लिये प्रयुक्त हुआ है। 'वेदान्तिनः' शब्द अवश्य ही शंकर से पहिले भी उस सम्प्रदाय के अर्थ में प्रयुक्त होता रहा होगा जो उपनिषदों के सिद्धान्तों को अध्ययन करते थे और उनको ही मानते थे। गौडपादाचार्य की-जिनका शंकर से पूर्व होना सिद्ध ही है-माण्ड्रक्यकारिका (२।३१) के पढ़ने से भी माल्म पड़ता है कि उनसे पूर्व भी अह तवाद को अथवा 'वेदान्त' के सिद्धान्त को प्रतिपादन करनेवाला कोई सम्प्रदाय था। और शंकराचार्य के ब्रह्मसूत्रभाष्य को पढ़ने से भी यही ज्ञात होता है कि वे किसी पूर्वयूत्त सम्प्रदाय के मतानुसार ही वेदान्त सिद्धान्तों की व्याख्या कर रहे हैं, अपना वैयक्तिक मत का प्रतिपादन नहीं कर रहे हैं। कोई कारण नहीं है कि वह पूर्ववृत्त सम्प्रदाय तथा वे आचार्य जिनका मत गौडपादाचार्य तथा शङ्कराचार्य ने प्रतिपादन किया है 'वेदान्तिनः' अथवा 'वेदान्तवादिनः' के नाम से

न पुकारे जाते हों या योगवासिष्ठकार ने उनको इन नामों से न पुकारा हो। इसिलये प्रो० भट्टाचार्य की यह युक्ति योगवासिष्ठ के शङ्कराचार्य के पीछे का प्रन्थ होने को सिद्ध नहीं करती।

# योगवासिष्ठ शंकराचार्य से पूर्व का प्रन्थ है

१-एक विशेष कारण जिसकी वजह से इमको योगवासिष्ठ श्री शंकराचार्य के पश्चात् का प्रनथ नहीं जान पड़ता, यह है कि योगवासिष्ठ यद्यपि बहु त सिद्धान्त और श्रोपनिषद् श्रह त सिद्धान्त का प्रतिपादक है, - जिसका प्रतिपादन शङ्कराचार्य ने अपने प्रन्थों में किया है-तथ।पि उसमें उन पारिभाषिक शब्दों का अभाव है जिनका श्री शंकराचार्य ने प्रायः और विशेषतया प्रयोग किया है और जिनका प्रयोग शंकराचार्य के पीछे के सभी अद्वीत वेदान्त के प्रतिपादक लेखकों ने किया है, और जिनका प्रयोग योगवासिष्ठकार भी करता यदि उसको वे शब्द ज्ञात होते। अगैर यदि वह शंकराचार्य के पीछे का लेखक होता तो कोई कारण ही नहीं कि श्री शंकराचार्य के शब्दों का उसको क्यों ज्ञान न होता जब कि अद्वीत सिद्धान्त का प्रतिपादन ही वह अपने इस महान् प्रन्थ में कर रहा था। उदाहरणार्थ, शंकराचार्य के प्रयोग किए हुए ऐसे शब्दों और संज्ञाओं में से कुछ हम यहाँ देते हैं:--'श्रध्यास', 'साधन चतुष्टय-विवेक, विराग, पटसम्पत् (शम, दम, विांतज्ञा, उपरित, श्रद्धा, समाधान ) तथा मुमुजुत्व', 'सगुण' तथा 'निर्गुण' ब्रह्म, 'अपर ब्रह्म' 'सविशेष' और 'निर्विशेष ब्रह्म' 'उपाधि', 'ब्रममुक्ति', 'प्रारब्ध' तथा 'संचित' कर्म 'बाध', 'पञ्चकोश', ईश्वर की उपाधि रूप से 'माया' और 'अविद्या', अविद्या का 'अनादित्व', 'कर्म का अनादित्व', ब्रह्म से जगत् का शङ्कराचार्य के अनुसार विकास जो कि सांख्य के अनुसार विकास से भिन्न है, महावाक्यों का एक विशेष प्रकार से अर्थ लगाना इत्यादि।

२--दूसरा कारण यह है कि योगवासिष्ठ का अद्वैतवाद इतने सुसंज्ञित शब्दों में और इतनी निश्चितार्थ तथा दार्शनिक भाषा में नहीं है जितना कि शंकराचार्य का तथा उनके सब अनुयायियों का है। योगवासिष्ठ में प्राय: सभी दार्शनिक संज्ञाएँ कई कई अर्थों की द्योतक हैं।

३—तीसरा कारण यह है कि शङ्कराचार्य जी और इनके अनु-यायियों ने जितने दार्शनिक सिद्धान्त प्रतिपादन किए हैं उन सबको श्रुति प्रमाण द्वारा सिद्ध करने का यत्न किया है। श्रुति उन सव के लिये श्रद्धै त सिद्धान्तों का परम प्रमाण है। किन्तु योगवासिष्ठ में कहीं पर भी श्रुति की इतनी महानता नहीं मानी गई। सब प्रमाणों के उत्पर श्रनुभव ही को प्रधानता दो गई है। किसी स्थान पर भी श्रुति की उक्ति के श्राधार पर किसी भी सिद्धान्त का प्रतिपादन नहीं किया गया। लेकिन शङ्कर के पश्चात् किसी भी श्रद्धैतवाद के समर्थक ने ऐसा नहीं किया। योगवासिष्ठ के श्रनुसार तो प्रत्यज्ञानुभव ही एक परम प्रमाण है। यथा:—

सर्वप्रमाण्सत्तानां पदमव्धिरपामिव।
प्रमाण्मेकमेवेह प्रत्यत्तं तदतः शृरु ॥१॥ (२।१६।६)
वर्गत्रयोपदेशो हि शास्त्रादिष्वस्ति राघव।
ब्रह्मप्राप्तिस्त्ववाच्यत्वात्रास्ति तच्छासनेष्वपि॥२॥ (६।१६७।१४)

४—चौथा कारण यह है कि शंकराचार्य से लेकर उनके सभी अनुयायियों तक ने अपने प्रन्थों में दूसरे मतों का यथाशक्ति खंडन कर के अपने मत का प्रतिपादन और अपने मत को सब से उत्तम सिद्ध करने का यत्न किया है। और जहाँ जहाँ युक्तियाँ सफल नहीं हो सकीं वहाँ वहाँ पर श्रुति को परम प्रमाण मान कर उसका पूरा सहारा लिया है। योगवासिष्ट में ऐसा नहीं पाया जाता। उसके लेखक ने प्रायः सभी अपने समय में वर्तमान मतों को आदरणीय दृष्टि से देखा और उनका अपने मत में समावेश किया है। शंकर का अद्भैत वेदान्त तो केवल उपनिषद् के ही सिद्धान्तों का समन्वय है। लेकिन योगवासिष्ट अपने समय के सभी दर्शनों का समन्वय है। किसी मत के उपर भी योगवासिष्टकार ने आचीप नहीं किया।

४—पाँचवाँ कारण इस विषय में यह है कि यद्यपि योगवासिष्ठ में शङ्कराचार्य के विशेष सिद्धान्त, और उनकी विशेष संद्याएँ नहीं पाई जातीं, तथापि शङ्कराचार्य के छोटे छोटे पद्य-प्रन्थों में योग-वासिष्ठ के बहुत सिद्धान्त, बहुत सी विशेष संद्याएँ ही नहीं, बहुत से श्लोक भी मिलते हैं। भाष्यों में, जो कि गद्य में लिखे गए हैं, शङ्कराचार्य जी को भाष्य-कृत प्रंथों के ही विचारों तक परिमित रहना आवश्यक था, किन्तु अपनी स्वतन्त्र पद्य रचनाओं में वे अपने विचारों तथा शब्दों में स्वतन्त्र थे। इस लिये इन प्रंथों में कुछ विशेषता

है। यदि शङ्कराचार्य के विवेकचूडामणि, अपरोक्षानुभृति, शतरहोकी आदि पद्य-शंथों का योगवासिष्ठ के साथ साथ अध्ययन किया जाय तो अवस्य ही यह निश्चित हो जायगा कि शङ्कराचार्य को अवश्य ही योगवासिष्ठ के सिद्धान्त माल्म थे और उसके बहुत से श्लोक उनके स्मृति चित्र पर अंकित थे। इस विषय में यह कह देना भी उचित है कि यह सम्भव हो सकता है कि ये ग्रंथ शङ्कराचार्य के तिस्वे हुए शायद न हों। लेकिन विद्वान् लोग प्रायः इन प्रन्थों को उन्हीं के मानते चले आ रहे हैं (देखिये अध्यङ्कर सम्पादित सर्वदर्शनसंग्रह के अन्त में दी हुई सूची तथा राधाकुष्ण्न की इण्डियन फिलासोफी, वा॰ २, पृष्ठ ४४०—जहाँ पर कि विवेक-चूडामणि शक्रुराचार्य का प्रत्थ मान लिया गया है )। दूसरी बात यह भी कह देनो उचित है कि शक्कराचार्य जी को योगवासिष्ठ के सिद्धान्त और श्लोक स्वयं योगवासिष्ठ से न प्राप्त होकर अपने श्राचार्यों या सम्प्रदाय द्वारा मौखिक पथ द्वारा प्राप्त हुए हों, श्रौर योगवासिष्ठ के पढ़ने का स्वयं उनको सौभाग्य और समय न प्राप्त हुआ हो, क्योंकि उस जमाने में पुस्तकें - विशेष कर बड़े प्रनथ - मुलभतया नहीं मिलते थे। इस यहाँ पर पाठकों के निश्चय के लिये कुछ थोड़े से ऐसे श्लोक, वाक्य और सिद्धान्त यहाँ पर इन अंथों से उद्धृत करते हैं जो योगवासिष्ठ में प्रायः उसी रूप में पाए जाते हैं:-

### विवेकचृडामणि-

शान्तसंसारकलनः कलावानिप निष्कलः। यस्य चित्तं विनिश्चिन्तं स जीवन्मुक इष्यते ॥४३०॥

### योगवासिष्ट--

शान्तसंसारकलनः कलावानिप निष्कलः। यः सिचत्तोऽपि निश्चित्तः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥३।६।११॥

### विवेकचृडामणि-

लीनधीरपि जागतिं जाग्रद्धमंविवर्जितः। बोधो निर्वासनो यस्य स जीवन्मुक्त इच्यते ॥४२६॥ योगवासिष्ठ-

यो जागर्ति सुपुप्तस्थो यस्य जाप्रत्र विद्यते । यस्य निर्वासनो बोधः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥२॥ (३।६।४)

विवेकचृडामणि—वीजं संसृतिमूमिजस्य। (१४४) योगवासिष्ठ—संसृतिवृततेवीजम्। (४।६१।५)

विवेकचृडामणि-

नह्यस्यविद्या मनोऽतिरिक्ता मनोह्यविद्या भववन्धहेतुः । तस्मिन्विनष्टे सकत्नं विनष्टं विजृम्भितेऽस्मिन्सकतं विजृम्भते ॥ (१६६)

योगवासिष्ठ-

चित्तमेव सकलभूताऽडम्बरकारिग्गीमविद्यां विद्धि । सा विचित्रकेन्द्रजालवशादिदमुत्पादयति । (३।११६।१८) मनोविजृम्भग्गमिदं संसार इति संमतम् । (४।४०।४८)

विवेकचूडामणि—
स्वप्नेऽर्थशून्ये सृजित स्वशक्त्या भोक्त्रादि विश्वं मन एव सर्वेम् ।
तथैव जाग्रत्यपि नो विशेषस्तत्सर्वमेतन्मनसो विजृम्भणम् ॥ (१७०)
योगवासिष्ठ—

मिथ्यादृष्टय एवेमाः सृष्ट्यो मोहृदृष्टयः। मायामात्रहृशो भ्रान्तः शून्याः स्वप्नातुभृतयः॥ (३।६२।४४) यथास्वप्नस्तथा जाप्रदिदं नास्यत्र संशयः। (३।४७।४०) मनोविजृम्भण्मिद्म्। (४।४७।४८)

विवेकच्डामणि —

मुक्तिप्राहुस्तिदिह मुनयो वासनातानवं यत् । (२६६)
योगवासिष्ठ--वासनातानवं राम मोज्ञ इत्युच्यते बुधैः । (२।२।४)
विवेद्भचूडामणि-- सर्वत्र सर्वतः सर्वम् । (३१६)
योगवासिष्ठ-- सर्वत्र सर्वथा सर्वम् । (३।१४६।४१)
विवेद्भच्डामणि---

वासनात्रचयो मोचः सा जीवन्मुक्तिरिष्यते । (३१७)

#### योगवासिष्ठ-

प्रचीणवासना येह जीवतां जीवनस्थितिः।
श्रमुक्तैरपरिज्ञाता सा जीवनमुक्तितोच्यते।। (३।२२।६)
विवेकचूडामणि—पृथङ्नास्ति जगत्परमात्मनः। (२३४)
योगवासिष्ठ—न जगत्पृथगीश्वरात्। (३।६१।४)
विवेकचूडामणि—स्वयं विश्वमिदं सर्वम्। (३८०)
योगवासिष्ठ—श्रात्मैवेदं जगत्मर्वम्। (३।१००।३०)

यागवासिष्ठ--आत्मवद् विवेकच्डामणि-

वाह्याभ्यन्तरं शुन्यं पूर्णं " ब्रह्माद्वितीयमहम । (४६२)

#### योगवासिष्ठ-

अन्तःपूर्णो बहिः पूर्णः पूर्णकुम्भ इवार्णवे । (१।१२६।३८) अन्तः शून्यो बहिः शून्यः शून्यकुम्भ इवाम्बरे ।। (१।१२६।३९)

### विवेकचूडामणि--

श्चस्तीति प्रत्ययो यश्च यश्च नास्तीति वस्तुनि । बुद्धेरेव गुणावेतौ न तु नित्यस्य वस्तुनः ॥ (४७३)

#### योगवासिष्ठ--

न च नास्तीति तद्वकुं युज्यते चिद्रपुर्यदा । न चैवास्तीति तद्वकुं युक्तं शान्तमलं तदा ॥ (३।१००।३६)

शतक्लोकी-अतो दृष्टिसृष्टं किलेदम् । (न१) योगवासिष्ठ--दृष्टिसृष्ट्या पुनः पुनः (३।११४।४६)

#### आत्मबोध —

सदा सर्वगतोऽप्यात्मा न सर्वत्र भासते । बुद्धावेवावभासते स्वच्छेषु प्रतिबिम्बवत् ॥ (१७)

#### योगवासिष्ठ--

सर्वत्र स्थितमाकाशमादर्शे प्रतिविम्बति । यथा तथा अस्मा सर्वत्र स्थितश्चेतसि दृश्यते ॥ (४।७१।३६) स्वात्पनिरूपण—

> व्यवहारदशेयं विद्याऽविद्येति वेदपरिभाषा। नास्त्येव तत्त्वहष्ट्या तत्त्वं ब्रह्मेव नान्यदस्त्यस्मात् ॥ (१७)

#### योगवासिष्ट-

श्रविद्येयमयं जीव इत्यादिकत्तनाक्रमः। श्रप्रबुद्धप्रवोधाय कल्पितो वाग्विदाम्बरैः॥ ( १।४६।१ ) शास्त्रसंज्यवहारार्थं न राम परमार्थतः। (४।४०।१ ) नाऽविद्यास्ति न विद्यास्ति कृतं कल्पनयाऽनया॥ (१।६।१७ )

शतक्लोकी-

यः कश्चित्सौख्यहेतोस्त्रिजगित यतते नैव दुःखस्य हेतोः। (१४)

योगवासिष्ठ-

आनन्दायैव भूतानि यतन्ते यानि कानि चित्। ( १।१०५।२० )

शतक्लोकी-

न चैकं तद्त्यद्द्वितीयं कुतः स्यात्, न वा केवलत्वं न चाकेवलत्वम् । न शूल्यं न चाश्ल्यमद्वेतकत्वात्, कथं सर्ववेदान्तसिद्धं त्रवीमि ॥ (१०)

योगवासिष्ट-

एकाभावादभावोऽत्रेकत्वद्वितीयत्वयोर्द्वयोः । एकत्वं विना न द्वितीयं न द्वितीयं विनैकता ॥ ( १।३३।४ ) अशुन्यापेत्तया शून्यशब्दार्थपरिकल्पना । अशुन्यत्वात्संभवतः शुन्यताशुन्यते कुतः ॥ ( ३।१०।१४ )

दक्षिणामूर्तिस्तोत्र—

विश्वं दर्पण्रहश्यमाननगरीतुल्यं निजान्तर्गतम्। पश्यन्नात्मनि मायया वहिरेवोद्गतं यथा निद्रया ॥१॥

योगवासिष्ट-

रूपालोकमनस्कारैरन्ध्रेर्बेहिरिव स्थितम् । सृष्टिं पश्यति जीवोऽन्तः सरसीमिव पर्वतः ॥ ( ।१२२।२७ ) बाह्यमभ्यन्तरं भाति स्वप्रार्थोऽत्र निदर्शनम् । ( ३।४४।२० )

अपरोक्षान्मृति--

मावितं तीत्रवेगेन वस्तु निश्चयात्मना। पुमान्स्तद्धि भवेच्छीवं ज्ञेयं भ्रमरकीटवत्॥ (१४०) योगवासिष्ठ--

भावितं तीत्रवेगेन यदेवाशु तदेव हि । (१।२८।३७) यथैव भावयत्यात्मा तथैव भवति स्वयम् ॥ (४।११।२६)

अपरोक्षानुभृति—यथा कनके कुण्लाभिधा। (६०)
योगवासिष्ठ—हेम्नीव कटकादित्वम्। (३११४२)
अपरोक्षानुभृति—यथा नीरं मरुस्थले। (६१)
योगवासिष्ठ—यथा नास्ति मरौ जलम्। (३१७४३)
अपरोक्षानुभृति—यथैव शून्ये वेतालः। (६२)
योगवासिष्ठ—यथा नास्ति नभोयन्तः। (३१०४४)
अपरोक्षानुभृति—गन्धर्वाणां पुरं यथा। (६२)
योगवासिष्ठ—यथा गन्धर्वपत्तनम्। (३१३१३०)
अपरोक्षानुभृति—सर्पत्वेन यथा रज्जुः। (७०)
योगवासिष्ठ—यथा रज्ज्वामहिश्चान्तिः। (२१९७१६)
अपरोक्षानुभृति—कनकं कुण्डलत्वेन तरङ्गत्वेन वै जलम्। (७२)
योगवासिष्ठ—कटकत्वं यथा हेम्नि तरङ्गत्वं यथांभसि। (३१२११६४)
अपरोक्षानुभृति—यथाऽकाशे द्विचन्द्रत्वम्। (६२)
योगवासिष्ठ—

यथा द्वित्वं शशाङ्कादौ पश्यत्यिक्तमलाविलम् । (३।६६।७) अपरोक्षान्मृति -जलत्वेन मरीचिका । (७३)

योगवासिष्ठ---मृगतृष्णान्विवासत्यम् । ( ४।१।७ )

६—हमारे इत मत की पृष्टि कालीपुर आश्रम कामाज्ञा के स्वामी भूम।नन्दजी ने अपने, एक लेख 'Priority of Yogavasishtha to Sankaracharya' में की है। उन्होंने शांकर भाष्य में से ही कुछ वाक्य उद्धृत करके यह बतलाया है कि श्री शंकराचार्य को योगवासिष्ठ के अस्तित्व का ज्ञान था। उदाहरणार्थ दो वाक्य यहाँ दिये जाते हैं।

- (१) श्वेताश्वतर उपनिषद् के अपर भाष्य में (८.१) शंकराचार्यजी ने लिखा है 'तथा च वासिष्ठयोगशास्त्रे'।
- (२) महाभारत के सनत सुजातीय भाग के ऊपर भाष्य करते हुए (१.१४ और १.३१) श्रीशंकराचार्यजी ने लिखा है कि 'तथा चाह भगवान विसष्टः' और 'तथा चाह भगवान विसष्टः'।

### योगवासिष्ठ गौडपादाचार्य और भर्तृहरि के पूर्व का प्रनथ है

गौडपादाचार्य की माण्ड्रक्यकारिका का भलीभाँति अध्ययन करने से यह प्रतीत होता है कि शङ्कराचार्य से पूर्व का अद्वेत वेदान्त — जो कि माण्ड्रक्यकारिका में प्रतिपादित है —योगवासिष्ठ प्रतिपादित अद्वेतवाद से शङ्कराचार्य और उनके अनुयायियों के अद्वेतवाद की अपेक्षा अधिक मिलता जुनता है। योगवासिष्ठ और माण्ड्रक्यकारिका के विचारों और भाषा में बहुत कुछ समानता है (देखिए—अम्बई में हुई फिलासोफिकल कांग्रेस में पढ़ा हुआ हमारा लेख—"गौडपाद ऐएड वसिष्ठ," रिपोर्ट पृष्ठ १८८)। यहाँ पर हम दोनों में से कुछ वाक्य उद्घृत करते हैं:—

माण्ड्क्यकारिका —

अव्यक्ता एव येऽन्तस्तु स्फुटा एव च ये बहि:। कल्पिता एव ते सर्वे विशेषस्त्रिविन्द्रयान्तरे॥ (२।१४)

योगवासिष्ठ-समस्तं कल्पनामात्रमिदम् । ( १।२१०।११)

माण्डक्यकारिका-

मनोदृश्यमिदं द्वैतं यत्किञ्चित्सचराचरम् । ( ३।३१ )

योगवासिष्ठ-

मनोमनननिर्माण्मात्रमेतज्जगन्नयम्। ( ४।११।२३ )

माण्ड्क्यकारिका-

ऋजुवकादिकाभासमलातस्पन्दितं यथा । प्रह्**गा**प्राहकाभासं विज्ञानस्पन्दितं तथा ॥ ( ४।४७ ) योगवासिष्ठ—सस्पन्दे समुदेताव निस्पन्दान्तर्गतेन च। इयं यस्मिखगल्लदमीरलात् इव चक्रता।। (३।६।४८)

### माण्ड्क्यकारिका-

स्वप्तमाये यथा दृष्टे गन्धर्वनगरं यथा। तथा विश्वमिदं दृष्टं वेदान्तेषु विचन्नग्रैः॥ (२।३१)

#### योगवासिष्ठ-

मायामात्रं दशो भ्रान्तिः शून्या स्वप्नानुभूतयः । (३।४७।४४) यथा गन्धर्वनगरं तथा संसृतिविभ्रमः ॥ (३।३३।४४)

माण्ड्क्यकारिका — स्वय्नजागरितस्थाने ह्येकमाहुर्मनीविणः । भेदानां च समत्वेन प्रसिद्धेनैव हेतुना ॥ ( २।४ )

#### योगवासिष्ठ-

जामस्वप्नदशाभेदो न स्थिरास्थिरते विना । समः सदैव सर्वत्र समस्तोऽनुभवोऽनयोः ॥ ( ४।१६।११ )

### माण्ड्क्यकारिका-

श्रादावन्ते च यन्नास्ति वर्तमानेऽपि तत्तथा । ( २।६ )

#### योगवासिष्ठ-

श्रादावन्ते च यन्नास्ति वर्तमानेऽपि तत्तथा । ( शाश्रश्रश्र )

### माण्ड्क्यकारिका-

न किञ्जिजायते जीवः संभवोऽस्य न विद्यते । एतदुत्तमं सत्यं यत्र किञ्जिन्न जायते ॥ (३।४८)

#### योगवासिष्ठ-

बुद्धानामस्मदादीनां न किञ्चित्राम जायते । ( १११४६।१८ ) जगन्नाम्ना न चोत्पन्नं न चास्ति न च दृश्यते ॥ ( २।७।४० )

#### माण्ड्क्यकारिका-

निश्चितायां यथा रज्ज्वां विकल्पो न निवर्तते । रज्जुरेवेति चाह्रैतं तद्वदात्मविनिश्चयः ॥ (२।१८)

#### योगवासिष्ठ-

यथा रञ्ज्वामहिभान्तिर्विनश्यत्यवलोकनात्।
तथैवैतत्प्रेच्चणाच्छान्तिमेति संसारदुःखिता।। (२।१७)६)
गाण्ड्क्यकारिका—मनसोह्यमनीभावे द्वैतं नैवोपलभ्यते। (३।३१)
योगवासिष्ठ—

चित्तसत्तैव जगत्सत्ता'''''एकाभावाद्द्वयोनीशः । ( ४।१७।१६ ) माण्डक्यकारिका-

> मनसो निप्रहायत्तमभयं सर्वयोगिनाम्। दुःखत्तयः प्रबोधश्चाप्यत्तया शान्तिरेव च ॥ (३।४०)

योगवासिष्ठ-

संसारस्यास्य दुःखस्य सर्पोपद्रवदायिनः।
चपाय एक एवास्ति मनसः स्वस्य निप्रहः॥ (४।३४।२)
कल्पनावाद, अमवाद, अजातवाद तथा मनोनाशवाद योगवासिष्ठकार और गौडपाद दोनों ही को मान्य हैं। अब प्रश्न यह उठता है कि
इन दोनों प्रन्थों—योगवासिष्ठ और माण्ड्रक्यकारिका—में कौनसा
प्रन्थ पूर्वकाल का है। हमारे विचार में, निम्नलिखित कारणों से,
योगवासिष्ठ माण्ड्रक्यकारिका से पूर्व का प्रन्थ है।

१ — माण्ड्क्यकारिका अद्वेत सिद्धान्त का स्वतंत्र प्रत्य नहीं है। वह माण्ड्क्य उपनिषद् के ऊपर एक प्रकार का वार्त्तिक है। उसमें माण्ड्क्य उपनिषद् के सिद्धान्तों का किसी पूर्ववृत्त सम्प्रदाय के मतानुसार प्रतिपादन है। वे पूर्ववृत्त अद्वेतवादी लोग माण्ड्क्यकारिका में "वेदान्तेषु विचक्तणाः" (२।३१) "तत्त्वविदः" (२।३४) "नायकाः" (४।६८८) और "वुद्धाः" (४।८८८) आदि शब्दों से संकेत किए गए हैं। इन लोगों के जो सिद्धान्त माण्ड्क्यकारिका में प्रतिपादन किए गए हैं वे सब योगवासिष्ठ में योगवासिष्ठकार के ही सिद्धान्तों के रूप में वर्त्तमान हैं।

२-योगवासिष्ठगत सिद्धान्त किसी पूर्ववृत्त सम्प्रदाय के सिद्धान्तों के रूप में नहीं हैं। वे 'विसष्ट' ऋषि के सिद्धान्त हैं जो कि उन्होंने किसी उपनिषद् अथवा किसी पूर्ववृत्त सम्प्रदाय से प्राप्त नहीं किए बल्कि स्वयं ब्रह्मा से प्राप्त किए थे, और अपने आप ही उनका अनुभव किया था (देखिए-सुमुज्जप्रकरण का १० वाँ सर्ग )

माण्डूक्यकारिका में दूसरे मतों का तिरस्कार और खण्डन तथा अद्वैतवाद का मण्डन है। योगवासिष्ठ में किसी मत का तिरस्कार अथवा खण्डन नहीं पाया जाता। सब ही मतों का समन्वय है, किसी मत के प्रति भी घृणा का लेश नहीं है। इससे यह प्रतीत होता है कि योगवासिष्ठ उपनिषद् और भगवद्गीता की शैली का प्रन्थ है और पाण्डूक्यकारिका शंकराचार्य और डनके अनुयायियों के प्रन्थों की शैली का है जिसमें अपने सम्प्रदाय का प्रतिपादन और दूसरे सम्प्रदाय तथा धर्मों के मतों का तिरस्कार और खण्डन है। योगवासिष्ठ के इस प्रकार के भाव के हम यहाँ पर कुछ उदाहरण देते हैं:—

(१) 'विज्ञानवाद' और 'वाह्यार्थवाद' की अविरोधिता का वर्णन करते हए योगवासिष्ठकार कहते हैं:—

> बाह्यार्थवादविज्ञानवादयोरैक्यमेव नः । वेदनात्मैकरूपत्वात्सर्वदा सदसंस्थितेः ॥ (११३८)४)

(२) मन का स्वरूप न्याय, बौद्ध, वैशेषिक, सांख्य, चार्वाक, जैमिनीय, आईत और पाख्ररात्र आदि दर्शनों के अनुसार बतला कर योगवासिष्ठकार कहता है—

सर्वे रेव च गन्तव्यं तैः पदं पारमार्थिकम् ।
विचित्रं देशकालोत्थैः पुरमेकमिवाध्वगैः ॥ (३।६६।४१)
अज्ञानात्परमार्थस्य विपरीताववोधतः ।
केवलं विवदन्त्येते विकल्पैरारुरुच्चवः ॥ (३।६६।४२)
स्वमार्गमभिशंसन्ति वादिनश्चित्रया दृशा ।
विचित्रदेशकालोत्था मार्ग स्वं पथिका इव ॥ (३।६६।४३)

श्रर्थात् जिस प्रकार बहुत से बटोही नाना देशों से चले हुए नाना मार्गों द्वारा एक ही नगरको जाते हैं उसी प्रकार सब दर्शन एक ही विचित्र परमार्थ पदको नाना देश और कालमें झात हुए मार्गों द्वारा प्राप्त करते हैं। नाना प्रकारसे उस परम पदको पहुँचते हुए वे लोग,— परमार्थ का किसीको भी ठीक ज्ञान न होनेके कारण और उसका विपरीत ज्ञान होनेसे भी--परस्पर विवाद करते हैं। जिस प्रकार मार्ग चलने वाले लोग अपने अपने मार्ग को ही सर्वोत्तम सममते हैं उसी प्रकार वे भी अपने अपने दर्शनों की प्रशंसा करते हैं।

(३) यही नहीं कि योगवासिष्ठकार का दूसरे दर्शनों के प्रति इस प्रकार की उदारता का भाव हो, बल्कि वह तो यहाँ तक कहता है कि प्रत्येक मनुष्य को अपने ही उस मार्ग पर चलना चाहिए जिस पर चलने से उसको किसी प्रकार की सफलता और सिद्धि प्राप्त होती हो। उस मार्ग को छोड़ कर दूसरे किसी मार्गपर चलना ठीक नहीं है—

> येनैवाभ्युदिता यस्य तस्य तेन विना गतिः। न शोभते न सुखदा न हिताय न सत्फला।। (१।१३०।२)

(४) परमतत्त्व का वर्णन करते हुए योगवासिष्ठकार लिखता है कि वही एक तत्त्व नाना दर्शनों में नाना नामों द्वारा वर्णित है—

> यच्छून्यवादिनां शून्यं ब्रह्म ब्रह्मविदां वरम् । विज्ञानमात्रं विज्ञानविदां यद्मलं पदम् ॥ (४।८७।१८) पुरुषः सांख्यदृष्टीनामीश्वरो योगवादिनाम् । शिवः शशिकलाङ्कानां कालः कालकवादिनाम् ॥ (४।८७।१८) स्रात्मात्मनस्तद्विदुषां नैरात्म्यं तादृशात्मनाम् । मध्यं माध्यमिकानां च सर्वे सुसमचेतसाम् ॥ (४।८७।१६)

प्रोक्तेसर शिवप्रसाद भट्टाचार्यजी का कहना है कि 'इस प्रकारके विचार और इस प्रकार का आदर्श बौद्धकाल में बङ्गाल के पाल राजाओं के समय से पहिले किसी हिन्दू लेखक के लिये सम्भव नहीं थे" (मद्रास फिलॉसोफिकल कांग्रेसकी रिपोर्ट, पृष्ठ ५५१)। पाल राज्य १० वीं शताब्दी के क्रीव हुआ है। लेकिन हर्पचरित्र का अध्ययन करने से ज्ञात होता है कि ७ वीं शताब्दों के पूर्वार्द्ध में ही मध्य देश में (जो आजकल यू० पी० कहलाता है) इस प्रकार के आदर्शों और विचारों का होना संभव था। बाए ने उस समय की सभ्यता और विचारों की उदारता का अच्छा दिग्दर्शन कराया है। अपनी यात्रा में राजा हर्ष दिवाकरिंगत्र नामक एक बौद्ध साधुके

आश्रमपर जाकर उनके यहाँ अनेक विद्वानों को अपने अपने मतों और सम्प्रदायों के प्रन्थों का अध्ययन करते हुए पाते हैं। वे लोग बड़ी उदारता और बड़े प्रेम से एक दूसरे के साथ अपने अपने सिद्धान्तों पर विचार करते हैं। वहाँपर देश देशान्तरों से आए हुए बौद्ध भिज्ज, श्वेत बस्त्रधारी जैन लोग, कपिल के अनुयायी, लोकायतिक, उपनिषदोंके माननेवाले, नैयायिक, वैशेषिक, मनुस्मृति और पुराखोंके अध्ययन करनेवाले. यज्ञ करानेमें दत्त और व्याकरण के परिडत--सभी प्रकार के विद्वान मौजूद थे। वे अपने अपने शास्त्रों का अध्ययन करते थे और दूसरे शाखों का भी। वड़े ही मेल और सहानुभूति का उनका जीवन था। किसीको किसीके प्रति घृणा नहीं थी। सब लोग मित्रता और प्रेम से एक दूसरे से अपने अपने सिद्धान्तों पर बाद-विवाद करते थे। चाहे यह बात काल्पनिक ही क्यों न हो, तो भी, जैसा कि डा॰ कार्पेस्टर ने अपने थोस्म इन् मेडीवल इण्डिया में लिखा है, यह इतना तो अवश्य ही सूचित करती है कि उस देश के उस समय के लेखक इस प्रकार का विचार अपने मनमें ला सकते थे (पृष्ठ ११२)। इस प्रकार के विचारोंके लिये हमको बंगाल के पाल राज्य में जाने की आवश्यकता नहीं है जैसा कि प्रो॰ शिवप्रसाद भट्टाचार्य कहते हैं।

गौडपादाचार्यके काल से पहिले अद्वेत वेदान्त सम्प्रदाय का होना केवल हमारी कल्पना हो नहीं है। इसका लेखबद्ध प्रमाण भी है। डा॰ सुरेन्द्रनाथ दास गुप्त का यह विचार हमको ठीक मालूम नहीं होता कि उपनिषदों के परचात् गौडपादाचार्य ही अद्वेत वेदान्त के प्रतिपादक हुए हैं (ए हिस्ट्री ऑफ इण्डियन फिलॉसोफी, वॉ १, प्रष्ठ ४२२)। भवभृति किव के उत्तर-रामचिरत में ऐसे विचार पाए जाते हैं जिनका प्रचार गौडपाद और शंकराचार्यने किया है। भवभृति का समय शंकराचार्यसे पूर्वका होना निश्चित ही है (देखिए—भण्डारकर की मालतीमाधव की अंग्रेजी भूमिका)। उत्तररामचिरत में दो श्लोक ऐसे हैं जिनमें कि अद्वेत वेदान्त के दो विशेष सिद्धान्तों का जिक है—एक विवर्तवाद

श्रीर दूसरा ज्ञान द्वारा समस्त श्रज्ञानरूपी संसार का स्वय हो जाना। वे ये हैं:--

- (१) एको रसः करुण एव निमित्तभेदात् भिन्नः पृथकपृथगिवाश्रयते विवर्तान्। आवर्त्तबुद्बुदतरङ्गमयान्विकारान् अस्भो यथा सक्तिलमेव हि तत्समप्रम्॥ (३।४७)
- (२) विद्याकल्पेन महता मेघानां भूयसामपि । ब्रह्मणीव विवर्तानां कापि प्रवित्तयः कृतः ॥ ( ४।६ )

इससे यह माल्म पड़ता है कि ये दोनों सिद्धान्त शंकर और गौडपाद से पहिले के हैं। ये दोनों सिद्धान्त योगवासिष्ठ में प्रचुरता से उन्हीं शब्दों में पाए जाते हैं—

- (१) यः कणो या च किएका या वीचिर्यस्तरङ्गकः।
  यः फेनो या च लहरी तद्यथा वारि वारिणि ॥ (१।११।४०)
  यो देहो या च कलना यद्दरयं यो चयाच्यो।
  या भावरचना योऽर्थस्तथा तद्ब्रह्म ब्रह्मिण् ॥ (१।११।४१)
  तदिदं ब्रह्मिण् ब्रह्म ब्रह्मिण् च विवर्तते। (३।१००।२०)
  तरङ्गमालयाऽम्भोधिर्यथात्मिन विवर्तते।
  तथा पदार्थलक्म्येत्यमिदं ब्रह्म विवर्तते॥ (११।१८-१६)
- (२) यथोदिते दिनकरे कापि याति तमस्विनी। तथा विवेकेऽभ्युदिते काप्यविद्या विलीयते॥ (३।११४॥६) येन बोधात्मना बुद्धं स ज्ञ इत्यभिधीयते। अद्वैतस्योपशान्तस्य तस्य विश्वं न विद्यते॥ (१॥४६॥१५)

भवभूति के रलोकों से ही यह जान पड़ता है कि इस प्रकार का अद्वेतवाद अवश्य ही उनको ज्ञात था और उनके समय से पहिले ही इसका प्रतिपादन हो चुका था। इसलिये हमें योगवासिष्ठ को भवभूति के समय से पूर्व का कहने में कुछ भी सन्देह नहीं होता।

यह इमारा विचार योगवासिष्ठ का भर्त्हरि के संथ वाक्यपदीय और वैराग्यशतक के साथ तुलनात्मक अध्ययन करने से और भी दढ़ हो जाता है। इन दोनों अन्थों में कुछ रक्षोक योगवासिष्ठ के पाए जाते हैं। और इनके और योगवासिष्ठ के विचार भी बहुत मिलते जुलते हैं। जैसा कि आगे के वाक्यों से व्यक्त हो जायगा — वैराग्यशतक—

> भोगा मेघवितानमध्यविलसत्सौदामिनीचञ्चला त्रायुर्वायुर्विघट्टिताभ्रपटलीलीनाम्बुवद्गङ्गुरम् । लोला यौवनलालनातनुभृतामित्याकलय्यद्रुतम् योगे धैर्यसमाधिसिद्धिसुलभे बुद्धि विद्ध्वं बुधाः ॥

### योगवासिष्ठ-

श्रायुर्वायुविघिट्टताश्चपटलीलाम्बाम्बुवद्गङ्गुरम् भोगामेघवितानमध्यविलसत्सौदामिनीचञ्चला । लोला यौवनलालनाजलरयः कायः च्राणपायवान् पुत्रत्रासमुपेत्य संसृतिवशान्निर्वाणमन्विष्यताम्॥ (११२६।३३)

#### वैराग्यशतक

रात्रिः सैव पुनः स एव दिवसो मत्वा बुधा जन्तवो धावन्त्युचिमनस्तथैव निभृतप्रारन्धतत्तित्वयाः । व्यापारैः पुनरुक्तभुक्तविषथैरेवंविधेनामुना संसारेण कदर्थिताः कथमहो मोहान्न लज्जामहे ॥ (७८)

#### योगवासिष्ठ-

पुनरिनैककलना शर्वरीसंस्थितिः पुनः। पुनस्तान्येव कर्माणि लजाये न च तुष्टये॥ (४।२२।३१) तमेव भुक्तविरसं व्यापारीयं पुनः पुनः। दिवसे दिवसे कुर्वन्याज्ञः कस्मान्न लज्जते॥ (४।२२।३३)

वाक्यपदीय—विवर्त्ततेऽर्थभावेन । (१।१।१) योगवासिष्ठ—विवर्त्तेऽर्थभावेन । (ई।६३।४६) वाक्यपदीय—

> द्यौः चमा वायुरादित्यः सागराः सरितो दिशः । अन्तःकरणतत्त्वस्य भागा वहिरिव स्थिताः ॥ (३।७।४१)

#### योगवासिष्ठ-

द्यौः चमावायुराकाशं पर्वताः सरितो दिशः । अन्तःकरणतत्त्वस्य भागा वहिरिव स्थिताः ॥ (४।४६।३४) वाक्यपदीय-- नैकत्वमस्ति नानात्वं विनैकत्वेन नेतरत्। परमार्थे तयोरेष भेदोऽत्यन्तं न विद्यते॥ (३।६।२८)

योगवासिष्ठ-एकं विना न द्वितीयं न द्वितीयं विनैकता। एकाभावादभावोऽत्रैकत्वद्वित्वयोर्द्वयोः ॥ (११३३।४)

वाक्यपदीय-

न चैकत्वं नापि नानात्वं न सत्त्वं न च नाम्तिता । श्रात्मतत्त्वेषु भावानामसंसृष्टेषु विद्यते ॥ (३।१।२१)

योगवासिष्ट-

न च नास्तीति तद्वक्तुं युक्तं ते तद्वपुर्यदा । नचैवास्तीति तद्वक्तुं युक्तं शान्तमलं तदा ॥ ( र् ॥४३॥६ )

वाक्यपदीय—सर्वशक्त्यात्मभूतत्वमेकस्यैवेति निर्णयः। (३।१।२२)
योगवासिष्ठ—समस्तशक्तिखचितं ब्रह्म सर्वेश्वरं सदा। (३।६७।२)
वाक्यपदीय—यत्र द्रष्टा च दश्यं च दर्शनं वा विकल्पितम्। (३।३।७०)

योगवासिष्ठ- द्रष्टृदर्शनहश्यादिवर्जितं तदिदं परम् । ( ३।१२१।४३ )

वाक्यपदीय-न तद्स्ति न तन्नास्ति । ( ४।२।१२ )

योगवासिष्ठ-न तदस्ति न तन्नास्ति । ( ई।३१।३६ )

वाक्यपदीय-

अत्यन्तमतथाभृते निमित्ते अत्युपाश्रयात् । दृश्यतेऽज्ञातचकादौ वस्त्वाकारनिरूपणा ॥ (१।१।१३१)

योगवासिष्ठ--इयं यस्मिख्जगल्लदमीरलात इव चक्रता। ( शहाध्म)

श्रव प्रश्न यह है कि इन दोनों — भर्न्टहरिक्त प्रन्थ और योग-वासिष्ठ—में कौनसा पूर्व कालका है ? हमारा विचार तो यह है कि योग-वासिष्ठ ही पूर्वकालीन प्रन्थ है क्योंकि इसमें भर्न्टहरि के 'शब्द ब्रह्म' सिद्धान्त का नाम तक भी नहीं खाता और 'शब्द ब्रह्म' वाक्यपदीय का विशेषतया प्रतिपादित विषय है। यदि योगवासिष्ठ वाक्यपदीय से पीछे लिखा गया होता तो श्रवश्य ही उसमें भी 'शब्द ब्रह्म' सिद्धान्त का वर्णन होता। इसिलये हमारा खयाल है कि योगवासिष्ठ मर्नुहरि के समय में वर्त्तमान था। भर्नुहरि के मरण का साल ६४० किष्टीय सममा जाता है (देखिए—मैक्समूलर के सिक्स सिस्टम्स ऑफ इण्डियन फिलॉसोफी, एष्ठ ६०, और कीथ का क्लासिकल संस्कृत लिट्टेचर ए० ११८)। इससे यह निश्चय है कि किष्टीय सप्तम शताब्दी के आरम्भ से पूर्व योगवासिष्ठ अवश्य ही वर्त्तमान रहा होगा।

पाठक यह जान कर प्रसन्न होंगे कि लेखक का यह मत कि योगवासिष्ठ शङ्कराचार्य से और सम्भवतः भर्नृहरि से प्राचीन ग्रन्थ है। प्रो॰ शिवप्रसाद भट्टाचार्य और डा॰ विष्टर्निज ने भी जिनके मतों का यहाँ पर खरुडन किया गया है मान लिया है। और शरवाटस्की, शरडेर और कीथ प्रभृति यूरोप के बड़े बड़े पिएडतों ने हमारी इस खोज की भूरि भूरि प्रशंसा की है। प्रो॰ कीथ ने एक चिट्ठी में लिखा है "आपने योगवासिष्ठ का शंकर से प्राचीनतर होना तो साफ तौर से सिद्ध कर दिया है और आपकी इसके भर्नृहरि से पूर्व काल का होने की युक्तियाँ भी ठीक ही जान पड़ती हैं।" प्रो॰ शरेडर ने अपने एक पत्र में लिखा है "में अपनी ओर से आपको इस बात पर बधाई देना चाहता हूँ कि आपने योगवासिष्ठ का शंकर से और सम्भवतः गौडपाद से पूर्व का प्रन्थ होना साबित कर दिया है।"

### वर्त्तमान योगवासिष्ठ वाल्मीकिकृत नहीं है

यहाँ तक यह सिद्ध हो चुका है कि योगवासिष्ठ के निर्माणकाल के सम्बन्ध में आधुनिक विद्वानों में जो विचार प्रचलित हैं वे ठीक नहीं हैं। योगवासिष्ठ अवश्य ही वाक्यपदीय और वैराग्यशतक के रचिता मर्ल्हरि से पहिले का है। अब हमको यह विचार करना है कि यह प्रन्थ कितना प्राचीन है, और यह कहाँ तक सत्य है कि यह रामायण के रचयिता श्री वाल्मीकि जी की कृति है जैसा कि प्रायः समका जाता है।

इस विषय में तिनक भी सन्देह नहीं है कि कोई प्राचीन प्रन्थ ऐसा था जिसमें वसिष्ठजी के वे सिद्धान्त वर्णित थे जो उन्होंने श्री रामचन्द्रजी को सिखाए थे श्रीर जो कि उन्होंने स्वयं त्रह्मा से सीखे थे। यह हमारा विश्वास निम्निलिखित दो कारणों पर निर्भर है:—

१—महाभारत के अनुशासन पर्व के छठे अध्याय में युधिष्ठिर ने भीष्मिपितामह से प्रश्न किया है: "आप महाप्राज्ञ और सब शाकों के पिष्डत हैं। मुक्ते बतलाइये कि भाग्य (दैव) प्रवल है अथवा पुरु-पार्थ ?" इस प्रश्न के उत्तर में भीष्म ने कहा "धर्मराज ! इस विषय में ब्रह्मा और विसष्ट का संवाद सुनो" इतना कह कर उन्होंने इस विषय में वे बातें कहीं जो कि ब्रह्मा ने विसष्ट को सुनाई थीं। ये बातें प्रायः वे ही हैं जो कि विसष्टजी ने रामचन्द्रजी को कही थीं (देखिए योगवासिष्ठ— मुमुख प्रकरण सगे ४ ६)। रामचन्द्रजी को यह शिक्षा देकर विसष्टजी ने उनसे यह भी कहा है कि यह झान उनको ब्रह्मा से प्राप्त हुन्या था:— इदमुक्त प्रश कल्पे ब्रह्मणा परमेष्टिना। (२१०१६)

इस प्रकार की शिक्षा देने से पहिले भी वसिष्ठजीने रामचन्द्रजीसे यह कहा था कि जो ज्ञान वे उनको देंगे वह ज्ञान उन्होंने स्वयं ब्रह्मा से प्राप्त किया था:—

> पूर्वमुक्तं भगवता यज्जानं पद्मजन्मना । सर्गादौ लोकशान्त्यर्थे तदिदं कथयाम्यहम् ॥ (२।३।१)

२—वर्त्तमान योगवासिष्ठ के सर्वप्रथम सर्ग—जो कि अस्तावना-रूप है—पड़ने से भी यह निश्चित होता है कि वाल्मीकिकृत कोई एक ऐसा ग्रंथ मौजूद था जिसमें कि उन्होंने रामचन्द्रजीको वसिष्ठजी द्वारा किए हुए चपदेश का वर्णन किया था। इस ग्रन्थ को बनाकर बाल्मीकिजी ने अपने शिष्य भरद्राजको सुनाया था। और फिर बहुत काल पीछे उसी ग्रन्थको उन्होंने राजा अरिष्टनेमी को सुनाया था:—

शृरु राजन्त्रवद्यामि रामायणमखरिडतम्।
श्रुत्वावधायं यत्नेन जीवन्मुक्तो भविष्यसि॥ (१।१।४२)
विस्तृरामसंवादं मोक्तोपायकथां शुभाम्।
ज्ञातस्वभावो राजेन्द्र वदामि श्रूयतां बुध॥ (१।१।४३)
एतांस्तु प्रथमं कृत्वा पुराहमिरमद्नः।
शिष्यायास्यामि विनीताय भरद्वाजाय धीमते॥ (१।२।४।४)
इन दो प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि अवश्य ही वाल्मीकि-कृत कोई

ऐसा प्राचीन प्रत्य मौजूद रहा होगा जिसमें कि वसिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्तों का वर्णन हो। लेकिन जिस रूप में योगवासिष्ठ प्रनथ इमारे सामने उपस्थित है उस रूप में यह न बहुत प्राचीन ही है और न बाल्मीकि ऋषि की कृति है। हमारा विचार यह है कि वह कोई प्राचीन प्रत्थ, पुनः पुनः आवृत्त होने से, और उसमें समय समयपर दूसरे लेखकों द्वारा वृद्धि होने से, इस बृहत् रूप को प्राप्त हो गया है। योग-वासिष्ठ के प्रस्तावनारूप प्रथम सर्ग का अध्ययन करने से ही यह विचार निश्चित हो जाता है कि इस प्रन्थ की बहुत सी आवृत्तियाँ हो चुकी हैं। (१) वाल्मीकिजी ने इसको रचकर भरद्वाज को सुनाया था और फिर उन्होंने ही इसको कुछ दिन पीछे अरिष्टनेमी राजा को सुनाया ( १।२।४; १।२।४३ )। (२ ) जो उपदेश वाल्मीकिजी ने व्यरिष्ट-नेमी को दिया था उसका वर्णन इन्द्र के एक दूत ने सुरुचि नाम की एक अप्सरा के सामने किया था ( १।१।२३)। (३) यह बात अग्निवेश्य ने अपने पुत्र कारुण को सुनाई थी (१।१।१८) और (४) अग्निवेश्य और कारुए का यह प्राचीन इतिहास अगस्ति ने मुतीद्र त्राह्मण को मुनाया था (१।१।६)। बार बार केवल अपनी स्मृति से पुरानी कथाओं और उपदेशों को दूसरों के प्रति सुनाने में अवश्य ही बहुत सी नई बातें कहने में आ जाया करती हैं और बहुत सी पुरानी बातें विस्मृत हो जाया करती हैं। वर्त्तमान योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के पूर्वार्द्ध के ४२-४८ सर्गों में महाभारत के संग्राम और श्रीकृष्ण के गीता-उपदेश का भी वर्णन मिलता है। इसलिये यह कहना ठीक नहीं जान पड़ता कि वर्तमान रूप में भी योगवासिष्ठ पूर्णतया और यथार्थ ही श्री वाल्मीकिजी की कृति है।

दूसरा बहुत महत्त्वपूर्ण कारण जिसकी वजह से हम वर्त्तमान योगवासिष्ठ को बहुत प्राचीन प्रत्थ नहीं कह सकते यह है कि इसमें बौद्धमत के 'विज्ञानवाद', 'मध्यमवाद' और 'शून्यवाद' का केवल वर्णन ही नहीं आता बल्कि इन मतों का वर्त्तमान योगवासिष्ठ में बहुत सुन्दरता के साथ सिन्मिश्रण और समन्वय है। (देखिए योगवासिष्ठ श्रीत्र अहत्त्र और श्रीश्र इत्यादि)। योगवासिष्ठ का अध्ययन करने पर यह पूरे तौर से निश्चित हो जाता है कि इसमें अश्वचोष, नागा-अर्जुन, असङ्ग और वसुबन्धु आदि बौद्ध दार्शनिकों के सिद्धान्तों के साथ श्रीपनिषद् श्रद्धेतवाद तथा श्रात्मवाद का बहुत ही उत्तम समन्वय है। नागार्जुन का समय श्राधुनिक विद्वानों के श्रनुसार द्वितीय किष्टीय शताब्दी का पूर्वार्द्ध है, श्रीर विज्ञानवाद के प्रवर्तक वसुवन्धुका समय तत्त्व के श्रनुसार ४२० से ४०० ईस्वी सन् मानृना चाहिए। (देखिए दी जर्नेल ऑफ रुआयल एश्नियाटिक सोसोइटी, १६०४ पृष्ठ १ श्रादि )। इसलिये वर्त्तमान योगवासिष्ठ का पाँचवीं ईस्वी शताब्दी के पीछे का ही मानना पड़ता है।

इस विचार को पृष्टि इस कारण से भी होती है कि योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के उत्तरार्द्ध के ११६ वें सर्ग के १-६ रलोकों में महा-किव कालिदास के "मेघदूत" का बहुत हो संनेप में वर्णन है। केवल मेघदूत का विचार ही नहीं बिल्क किव कालिदास के शब्द भी इस संचित्र वर्णन में मिलते हैं। पाठकों के निश्चय के लिये इन रलोकों को हम यहाँ पर उद्धत करते हैं:—

> कथेयत्येष पथिकः पश्य मन्दरगुल्मके। प्रियायाश्चिरलञ्चाया वृत्तां विरहसंकथाम्॥ (१।११९।१) एकत्र शृगु किं वृत्तमाश्चर्यमिद्मुत्तमम्। दातुं त्वन्निकटे दूतमहं चिन्तान्वितोऽवदम्॥ (१।११६।२)

श्रिसन्महाप्रलयकालसमे वियोगे यो मां तयेह मम याति गृहं स कः स्यात् । नैवात्यसौ जगति यः परदुःखशान्त्यै प्रीत्या निरन्तरत्तरं सरलं यतेत ॥ (१।११६।३)

त्रा एष शिखरे मेघः स्मराश्व इव संयुतः। विद्युक्षता वित्तासिन्या वित्ति रसिकः स्थितः॥ (१।११६।४)

भातर्मेघ महेन्द्रचापमुचितं व्यालम्ब्य कराठे गुर्ण नीचैगज मुहूर्तकं कुरु द्यां सा वाष्पपूर्णेच्या। बाला बालमृखालकोमलतनुस्तन्वो न सोढुं चमा

तां गत्वा सुगते गलजललवैराश्वासयात्मानिलैः ॥ (५।११६।४)

चित्तत्तिकया व्योम्नि लिखित्वालिङ्गिता सती। न जाने काधुनैवेतः पयोद दियता गता॥ (१११६)६) आधुनिक विद्वानों के मतानुसार कालिदास पाँचवीं राताब्दी के पूर्वार्द्ध में हुए हैं। वर्त्तमान योगवासिष्ट इस समय के पीछे का ही होना चाहिये।

ऐसा मालूम पड़ता है कि वर्त्तमान योगवासिष्ठ गुप्त साम्राज्य के पतन होने के समय लिखा गया था। इसके तीसरे और इठे प्रकरणों में बहुत सी लड़ाइयों और आक्रमणों का वर्णन हैं। उत्पत्ति प्रकरण में बिदूर्य और सिन्धु का संप्राम और निर्वाण प्रकरण में विश्ति विपांश्वत के राज्य पर चारों ओर से आक्रमणों का उल्लेख इस बात के द्योतक हैं कि वह समय महा अशान्ति का था। हूणों और पारसीकों का भी जिक्र इन स्थानों पर आता है। युद्ध का वर्णन बहुत ही विकट मापा में हैं। इन सब बातों से यही सिद्ध होता है कि योगवासिष्ठ सहाकवि कालीदास के पीछे और भर्नुहरि के पूर्व समय का प्रन्य है। यदि योगवासिष्ठ की भाषा और उसमें वर्णित ऐतिहासिक घटनाओं का गहरा अध्ययन किया जाए तो हमें पूर्ण आशा है कि इस विचार की अधिकतर पुष्टि हो जायगी। विद्वानों से आशा है कि वे इस ओर ध्याब देकर इस विषय पर अपना मत प्रकट करेंगे।

## परिच्छेद ३

## योगवासिष्ठ-साहित्य

इस बीसवीं राताब्दी में भी, जब कि प्रतकों की प्रचुरता से पढ़नेवालों का नाक में दम है, योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में पुस्तकों का सब्धा स्रभाव है। आजकल भारतीय साहित्य और दर्शन-सम्बन्धो पुस्तकों दिन पर दिन अधिकता से अपती जा रही हैं किन्तु अभी तक योगवासिष्ठ-सम्बन्धी कोई भी उत्तम पुस्तक हमारे देखने में नहीं आई। यहाँ तक कि संस्कृत भाषा के योगवासिष्ठ की भी एक आवृत्ति को ओड़कर कोई दूसरी नहीं दिखाई पड़ती। लेखक ने इस मन्ध के विषय में सन् १९२४ ई० से लिखना आरम्भ किया है। उससे पहिले इस महान् मन्ध पर प्राय: कुछ भी नहीं लिखा गया था। केवल बाबू ( अब डाक्टर ) भगवान्दासजी ने शायद 'ल्यूसोकर" नामक अंग्रेजी पत्रिका में योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों के ऊपर कोई लेख लिखा था। तब से लेकर अब तक भी योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में बहुत हो कम लेख छपे हैं। यहाँ पर हम उस समस्त साहित्य का उल्लेख करना चाहते हैं जो कि योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में वहत हो कम लेख हो हैं। का कि योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में वहत हो कम लेख हो हैं।

### (१) योगवासिष्ठ के काल-निर्णय के सम्बन्ध में-

१ — डा. जे. एन. फर्जुहार के एन आउटलाइन ऑफ दी रिलीजस लिट्टेचर ऑफ इण्डिया में २२८ प्रष्ठ पर कुछ पंक्तियाँ जिनमें योगवासिष्ठ को १३-१४ शताब्दियों का रचा हुआ माना है।

२—डा॰ विस्टर्निज के गेशिक्टे डेर इण्डिशेन लिट्राइर बा॰ ३, पृष्ठ ४४३-४४४ पर एक पेरामाफ, जिसमें योगवासिष्ठ को श्री शङ्कराचार्य के किसी समकालीन व्यक्ति का लिखा हुआ माना है।

२—प्रो० शिवप्रसाद भट्टाचार्य द्वारा मद्रास आरियण्टल कान्फरेन्स में पढ़ा हुआ और उसकी प्रोसीडिंग्स में छपा हुआ एक लेख— "योगवासिष्ठ रामायण, इसका समय और लिखने का स्थान"—जिसमें कि उन्होंने योगवासिष्ठ को १०-१२ शताब्दियों में किसी बङ्गाली लेखक के द्वारा लिखा हुआ सिद्ध करने का प्रयत्न किया है।

४—हा॰ बी॰ एल्॰ आत्रेय के योगवासिष्ठ एण्ड इट्धि फिलासोफी में दूसरा लेक्चर जिसमें यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया गया है कि योगवासिष्ठ कवि कालिदास से पीछे और भर्न्हरि से पहिले का लिखा हुआ प्रन्थ है।

४—डा॰ सुरेन्द्रनाथ दासगुप्त के ए हिस्ट्री ऑफ इण्डियन फिलॉसोफ़ी, बॉ॰ २, में "फिलासोफ़ी बॉफ दी योगवासिष्ठ" नामक बाध्याय में उन्होंने अपना यह मत प्रकट किया है कि योगवासिष्ठ या तो आठवीं या सातवीं शताब्दी में लिखा गया होगा। यही मत उन्होंने अपने अन्थ "इण्डियन आइडीयलिज़्म" में भी पृष्ठ १४४ पर प्रकट किया है। वहाँ पर उन्होंने लिखा है "योगवासिष्ठ का काल निर्णय नहीं हो सकता, लेकिन मुमे ऐसा मालूम पड़ता है कि यह प्रनथ सातवीं या आठवीं शताब्दि के पीछे का नहीं हो सकता।"

६—डा० बी० एल्० आत्रेय का बड़ोदा ओरियश्टल कान्फरेन्स में भेजा हुआ लेख ''दी प्रोवैबिल डेट ऑफ कम्पोजीशन ऑफ योग-वासिष्ट", जिसमें यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि योगवासिष्ठ छठी शताब्दी में लिखा गया होगा।

७—श्री प्रह्लाद सी० दीवानजी का बड़ोदा खोरियएटल कान्क रेन्स में पढ़ा हुआ लेख, "दी टेड एएड क्षेस खाँक खोरिजिन खाँक दी योगवासिष्ठ", जिसमें उन्होंने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि योगवासिष्ठ दसवीं शताब्दी के मध्य में कश्मीर देश में लिखा गया होगा।

#### (२) योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों के सम्बन्ध में-

१—लाला वैजनाथ द्वारा कराए हुए योगवासिष्ठ के हिन्दी भाषानुवाद में उनकी लिखी हुई भूमिका, जिसमें उन्होंने योगवासिष्ठ के छहाँ प्रकरणों के सिद्धान्तों का दिग्दर्शन मात्र कराया है।

२-श्री नारायण स्वामी अइयर के इंगलिश ट्रांसलेशन ऑफ़

लघु योगवासिष्ठ की भूमिका, जिसमें कि लघु योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का दिग्दर्शन मात्र कराया गया है।

३—डा० बी० एल्० आत्रेयका प्रथम (कलकता) इण्डियन किलॉ-सोकिकल कांग्रेस (१६२४) में पढ़ा हुआ लेख—"किलॉसोकी ऑक योगवासिष्ठ" जिसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का उल्लेख किया गया है। यह लेख इस कांग्रेस की ग्रीसीडिंग्स में छपा है।

४—डा० बी० एत० आत्रेय का बनारस इरिडयन फिलॉसोफिकल कांग्रेस (१६२६) में पढ़ा हुआ लेख—''डिवाइन इमेजिनिज्म ऑफ वसिष्ठ"—जिसमें योगवासिष्ठ के कल्पनावाद का वर्णन है। यह लेख बनारस फिलॉसोफिकल कांग्रेस की प्रोसीडिंग्स में छपा है।

५—डा० बी० एल० आत्रेय का बम्बई इत्डियन फिलॉसोफिकल कांग्रेस में पढ़ा हुआ लेख--"गौड़पाद ऐर्ट वसिष्ठ" - जिसमें गौड़-पादाचार्य और योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों की तुलना की है। यह लेख भी इस कांग्रेस की प्रोसीडिंग्स में छपा है।

६--डा॰ बी॰ एल॰ आत्रेय का योगवासिष्ठ एण्ड इट्स फिलासोफी जो कि काशी तत्व सभा में योगवासिष्ठ पर दिए हुए १० व्याख्यानों में से पांच का संग्रह है। यह पुस्तक 'इष्डियन बुक शॉप', बनारस से मिल सकती है। इस पुस्तक में योगवासिष्ठ के सिद्धांतों का सरल अंग्रेजी भाषा में प्रतिपादन किया गया है। भारतीय तथा पाश्चात्य विद्वानों ने इसकी मुक्त कएठ से प्रशंसा की है। इस लेखक की अंगरेजी में बड़ी पुस्तक (६०० पृष्ठ की) फिलासोफी ऑफ योगवासिष्ठ छप रही है।

७--डाक्टर बी० एत० आत्रेय की हिन्दी पुस्तक श्री वासिष्ठ दर्शनसार जिसमें योगवासिष्ठ का १४० श्लोकों में, जिनके नीचे हनका सरल हिन्दी अनुवाद भी दिया गया है, सार सिद्धान्त रखने का प्रयत्न किया गया है। इसकी भूमिका में योगवासिष्ठ सम्बन्धी और वातों का भी वर्णन है। यह पुस्तक भी इंडियन बुक शॉप, बनारस, से मिल सकती है।

प्राच वी॰ एल॰ आत्रेय का लिखा हुआ क्ल्याण शिवाङ्क में "शिव-शक्ति-वाद" नामक लेख जिसमें योगवासिष्ठ के "शिव-शक्ति-वाद" का, और मतों की दार्शनिक समालोचना के साथ, समर्थन किया गया है।

६—डा० बी० एल्० आत्रेय का कल्याण के भगवद्गीताङ्क में लिखा हुआ लेख—"योगवासिष्ठ में भगवद्गीता" – जिसमें योग-वासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण में अर्जुन को दिए जाने वाले श्रीकृष्ण के गीता-उपदेश का वर्णन किया गया है।

१०—डा० बी० एत० आत्रेय का यू० पी० गवर्नमेएट की प्रिसेस आफ वेल्स सरस्वती भवन स्टडीज़ १६३३ में छपा हुआ एक लेख "योगवासिष्ठ एएड सम ऑफ दी माइनर उपनिषद्स", जिसमें कि यह सिद्ध किया गया है कि बहुत से उत्तर कालीन उपनिषद् योगवासिष्ठ के ही सार श्लोकों से बने हैं।

११ - डा॰ सुरेन्द्रनाथ दास गुप्त के ए हिस्ट्री आफ इंडियन फिलासोफी के दूसरे भाग में योगवासिष्ठ के दर्शन के ऊपर एक ४० पृष्ठों,का अध्याय।

१२-डा॰ सुरेन्द्रनाथ दास गुप्त के इंडियन आयडीयलिंग में योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्त का ४ पृष्ठों में वर्णन ।

१२— डा॰ भगवान् दास की पुस्तक मिस्टिक एक्स्पीरियन्से । जिसमें योगवासिष्ठ के उत्पत्ति प्रकरण में से चार कहानियों की अङ्गरेजी में वर्णन है। इसमें कहीं कहीं उपयोगी फुट नोट भी हैं।

१४—हा॰ वी॰ एतः आत्रेय का संस्कृत प्रन्थ वासिष्ठदर्शन जिसको यू॰ पी॰ गवन्में एट अपने प्रिंस ऑफ वेल्स संस्कृत टेक्स्ट्स सीरीज में छपवा रही है। यह प्रन्थ इस समय प्रेस में है। इसमें बोग वासिष्ठ के समय दार्शनिक सिद्धान्त योगवासिष्ठ ही के करीव २४०० रलोकों में संग्रह करके कमवद्ध रीतिसे रक्से गए हैं। यह प्रन्थ योग वासिष्ठ के सारे दार्शनिक सिद्धान्तों को योगवासिष्ठ के प्रेमियों के समय रखने का प्रथम प्रयत्न है। इसके आदि में एक अङ्गरेजी की भूमिक

भी है जिसमें योगवासिष्ठ के समय आख्यान संज्ञेप रूप से दिए हैं।

१४ - डा॰ भी० ला० आत्रेय का हिन्दी प्रन्थ योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त जो आजकल प्रेस में है। इस प्रन्थ में योगवासिष्ठ सम्बन्धी सभी प्रश्नों पर विवेचना की गई है।

१६ - कन्हैयालाल मास्टर की कल्याण में लिखी हुई 'योगवासिष्ठ-सार' नामक लेखमाला। इसमें हिन्दी भाषा में योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का भली भाँति वर्णन है।

१७—हा० बी० एल० आत्रेय लिखित योगवासिष्ठ एण्ड मोडर्न थाँट जिसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों की अर्वाचीन वैज्ञानिक और दार्शनिक सिद्धान्तों के साथ तुलना की है और यह दिखलाया है कि अर्वाचीन विचार योगवासिष्ठ के विचारों से बहुत मिलते हैं।

# ३—योगवासिष्ठ के अनुवाद— हिन्दी—

१ — योगवासिष्ठ — भाषा टीका सहित — श्रीठाकुर प्रसाद आचार्यकृत भाषा अनुवाद सहित संस्कृत योगवासिष्ठ । यह प्रन्थ दो भागों में संवत् १६६० में, ज्ञानसागर प्रेस वस्वई से छपा था। यह अनुवाद स्व० लाला वैजनाथजी की प्रेरणा से हुआ था और दोनों भागों के आदि में लाला वैजनाथजी की लिखी हुई उत्तम भूमिका है जिसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का दिग्दर्शन कराया गया है। हमको यह अनुवाद अच्छा नहीं मालूम पड़ता क्योंकि इसमें मनमाना अर्थ किया गया है। जो वातें योगवासिष्ठ के श्लोकों में नहीं हैं वे भी अर्थ में लिख दी हैं। योगवासिष्ठ में अनुवादक ने शाङ्कर वेदान्त के बहुत से सिद्धान्त, जो कि योगवासिष्ठ में अनुवादक ने शाङ्कर वेदान्त के बहुत से सिद्धान्त, जो कि योगवासिष्ठकार को ज्ञात नहीं थे, घुसेड़ दिए हैं। अनुवादक को ऐसा कभी नहीं करना चाहिए। इस पुस्तक का काराज इतना जल्द दूटने वाला है कि हम किसी को भी इस पुस्तक के करी-दने की राय नहीं देंगे। इसके दाम २२) ह० हैं।

२—योगवासिष्ठ भाषा—नवलिकशोर प्रेस लखनऊ से छ्रपा हुआ। दाम ८) ६०। यह ब्रन्थ बम्बई के वेक्क्टेश्वर प्रेस से भी

छपा है। इसमें योगवासिष्ठ के संस्कृत श्लोक नहीं हैं। केवल भाषा में ही योगवासिष्ठ की कथा है। भाषा कुछ पुराने ढङ्ग की है। इस अन्थ की बाबत यह कहा जाता है कि क़रीब १७४ वर्ष के हुए कि पटियाला रियासत के महाराजा-साहेब सिंह की दो बहिनें विधवा हो गई थीं। उन्होंने साधु रामप्रसाद निरञ्जनी से योगवासिष्ठ सुनाने की प्रार्थना की। उन्होंने सारा प्रन्थ उन देवियों को पञ्जाबी भाषा में उल्या करके सुना दिया। जो कुछ वे सुनाते थे दो गुप्त लेखक नोट करते जाते थे। जब प्रन्थ पूरा सुनाया जा चुका तो यह उल्था छपवा दिया गया। पीछे इस पञ्जाबी उल्था को खड़ी बोली हिन्दी में शुद्ध कराकर लोकोपकार के लिये नवलिकशोर प्रेस ने १६१४ ई० में छाप दिया। इस प्रत्थ का पञ्जाब और पश्चिमीय यू० पी० में बहुत प्रचार है। प्रनथ है भी बहत ही उत्तम । इसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्त उसी प्रत्य की भाषा में विश्वित हैं। कुछ सर्ग, जिनका दार्शनिक सिद्धान्तीं से कोई सम्बन्ध नहीं है, छोड़ दिये गए हैं। दोप इस प्रन्थ में यही है कि इसमें जिन श्लोकों का अनुवाद किया गया है उनका अंक नहीं दिया गया। इसके सर्गों के श्रद्ध भी योगवासिष्ट के सर्गों के शड़ों से नहीं मिलते क्योंकि कहीं २ पर वे सर्ग छोड़ दिए गए हैं जिनमें युद्ध वन इत्यादिक वर्णन था।

३ - योगवासिष्ठ-भाषा—वैराग्य श्रौर मुमुक्षु प्रकरण— वेङ्कदेश्वर प्रेस वस्वई से प्रकाशित। इसमें योगवासिष्ठ के केवल प्रथम दो प्रकरणों का ही भाषा में अनुवाद है। इस पुस्तक का बहुत प्रचार है। अनुवाद भी अच्छा है। इसमें भी श्लोकों के अङ्क नहीं दिये गये।

उर्द् -

१—योगवासिष्ठसार—लघु योगवासिष्ठ का मुंशी सूर्यनारायण मेहर का किया हुआ उर्दू अनुवाद, १६१३ में दिल्ली से प्रकाशित। यह लघु योगवासिष्ठ का उर्दू भाषा में बहुत अच्छा अनुवाद है।

२ - योगवासिष्ठायन - म० शिवत्रतलाल द्वारा किया हुआ लाहोर से छपा हुआ लघु योगवासिष्ठ का उर्दू अनुवाद । यह अनुवाद भी बहुत ही उत्तम है। इसमें विशेषता यह है कि किताब के किनारे पर हरएक पैरेग्राफ के सिद्धान्त दिए हैं।

### अंग्रेज़ी—

१ — इंग्लिश ट्रांस्लेशन ऑफ़ योगवासिष्ठ महारामायण— विहारीलाल मित्र का ४ भागों में किया हुआ अनुवाद सन् १८६१ में कलकत्ते से छपा हुआ। इस अनुवाद के करने में अनुवादक ने प्रयत्न तो बहुत ही श्रष्ठ किया है किन्तु खेद है कि अनुवाद किसी भी काम का नहीं है। इसको पदकर कोई भी योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों को नहीं समक सकता। यही कारण है कि अंग्रेजी भाषामात्र जानने-वालों को अभी तक योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का भली-भाँति ज्ञान नहीं हो सका।

२—प ट्रांस्लेशन आॅफ (लघु) योगवासिष्ठ—मद्रास से १८६६ में छपा हुआ के० नारायण स्वामी अइयर का किया हुआ लघु योगवासिष्ठ का अंग्रेजी अनुवाद। यह अनुवाद ऊपरवाले अनुवाद से छुछ अच्छा है, किन्तु इसमें भी बहुत जगहों पर ठीक अनुवाद नहीं है और इसमें श्लोकों का नम्बर नहीं दिया है।

### ४-मृल ग्रन्थ-संस्कृत योगवासिष्ठ

१—आनन्द बोधेन्द्र कृत टीका सहित सम्पूर्ण योगवासिष्ठ— संवत् १६३६ वि० में गण्पत कृष्णजी प्रेस वम्बई से प्रकाशित। यह खुले पत्रों के रूप में छपा है। टाइप भी उत्तम नहीं है और एक श्लोक दूसरे से अलहदा नहीं है। सब श्लोक लगातार एक ही साथ मिले हुए छपे हैं जिससे पढ़नेवालों को कष्ट होता है।

२—श्रीमद्वालमीकि महर्षि प्रणीत योगवासिष्ठ—श्रीवासिष्ठ
महारामायणतात्पर्यप्रकाशाख्यव्याख्या सहित । वासुदेव लद्मण् शास्त्री
पणशीकर द्वारा संपादित निर्णयसागर प्रेस वम्बई से सन् १६६६ में
दो भागों में प्रकाशित । इसमें आनन्दवोधेन्द्र सरस्वती भिच्च की
ब्याख्या है । यह व्याख्या उत्तर कालीन शांकर वेदान्त के सिद्धान्तों
के अनुसार है । यह प्रनथ अच्छा छपा है । पाठकों को इसी का पाठ
करना उचित है । यह केवल संस्कृत में ही है । इसका दाम १४) है ।

# संस्कृत लघु योगवासिष्ठ—

१. लघु योगवासिष्ट—गौड अभिनन्दकृत निर्णयसागर प्रेस बम्बई से संवत् १८४४ में खुले पत्रों में छपा हुआ। इसमें पहले तीन प्रकरणों (वैराग्य, मुमुन्न और उत्पत्ति) पर आत्मकुखकृत वासिष्ठ चिन्द्रका नामक व्याख्या है और आखरी तीन (स्थिति, उपशम और निर्वाण) पर मिम्मदीदेव की संसारतारिणी नाम की व्याख्या है। इस लघुयोगवासिष्ठ में योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के उत्तरार्द्ध का सार नहीं है। यह प्रत्थ भी उत्तम है।

### योगवासिष्ठ की कुछ इस्तलिखित प्रतियाँ-

यहाँ तक हमने पाठकों को योगवासिष्ट सम्बन्धी प्रकाशित पुस्तकों स्रौर लेखों का परिचय दे दिया। स्रव हम उनको योगवासिष्ट स्रौर उसके संज्ञेपों की कुछ हस्तिलिखित प्रतियों से भी परिचित कराना चाहते हैं। वे ये हैं:—

# १-योगवासिष्ठ (सम्पूर्ण)

(१) इिष्डिया ऑफिस लाइनेरी, लश्डन में। देखिये ज्यूलियस ऐजिल्ज रचित "दी कैटालोग ऑफ संस्कृत मैन्युस्कृप्ट्स इन दी लाइनेरी ऑफ इिष्डिया ऑफिस" लग्डन, पार्ट (भाग) ४, पृष्ठ ७७२ आदि पर वर्णित:—

योगवासिष्ठ - आनन्द बोधेन्द्र सरस्वती कृत वासिष्ठ-तात्पर्य-प्रकाश नामक व्याख्या समेत । (नं० २४०७—२४१४) इस प्रति में

- वैराग्य प्रकरण में ( नं० ३०२ छ ) ३३ सर्ग हैं और लगभग ११३० ऋोक हैं।
- २. मुमुज्ज्ववहार प्रकरण में २० सर्ग और उनमें ६००० के लगभग श्लोक हैं।
- ३. उत्पत्ति प्रकरण में १२२ सर्ग और उनमें लगभग ६००० ऋोक हैं।
- ४. स्थिति प्रकरण में ६२ सर्ग हैं जिनमें २४०० के लगभग ऋोक हैं।

- ४. उपशम प्रकरण में ६३ सर्ग हैं जिनमें ४२७० के लगभग ऋोक हैं।
- ६. निर्वाण प्रकरण पूर्वार्द्ध में १२६ सर्ग हैं जिनमें ५४६० के लगभग ऋोक हैं।
- जिर्वास प्रकरस उत्तरार्द्ध में २१६ सर्ग हैं जिनमें ५५०० के लगभग श्रोक हैं।

यहाँ पर यह उचित जान पड़ता है कि हम पाठकों को यह भी बतला दें कि निर्णय सागर बम्बई से प्रकाशित प्रन्थ में सर्गों श्रीर श्रोकों की संख्या क्या है। उसमें

- १. वैराग्य प्रकर्ण में ३३ सर्ग, ११७६ श्लोक हैं।
- २. मुमुचु व्यवहार प्रकरण में २० सर्ग, ५०७ ऋोक हैं।
- ३. उत्पत्ति प्रकरण में १२२ सर्ग, ४२६४ ऋोक हैं।
- ४. स्थिति प्रकरण में ६२ सर्ग, ४१४ स्रोक हैं।
- ४. उपशम प्रकरण में ६३ सर्ग ४१६७ ऋोक हैं।
- ६ निर्वाण प्रकरण पूर्वीई में १२८ सर्ग, ४१११ स्रोक हैं।
- ७. निर्वाण प्रकरण उत्तराई में २१६ सर्ग, ५७१६ श्लोक हैं।

इस पुस्तकालय में योगवासिष्ठ की श्रीर भी प्रतियाँ हैं (२४१४। २६४१; २४१६—२४२०; २४२१ श्रीर २४२२) किन्तु उनमें कोई भी सम्पूर्ण नहीं है।

- (२) आॅक्स्फोर्ड के बोडलियन पुस्तकालय में—(देखिये आउ-फेरेखट का "कैटालोगी कोडिकम मैन्युस्कुप्टोरम् बिब्लियोथी की बोडलियने" न० ८४०)। यहाँ पर जो प्रति वर्त्तमान है उसमें निर्वाण प्रकरण का उत्तरार्द्ध नहीं है। इस प्रति के प्रारम्भ के शब्द "दिवि भूमो" हैं।
- (३) महाराजा बीकानेर के पुस्तकालय में (देखिये राजेन्द्रलाल मित्र का बनाया हुआ सूचीपत्र, मं० १२१६)। इस प्रति में भी निर्वाण प्रकरण का उत्तराद्ध नहीं है इसके आदि के शब्द हैं—"दिकालाद्य-नवच्छित्र"।
- (४) अल्बर नरेश के पुस्तकालय में (देखिए पिटर्सन का बनाया हुआ सूचीपत्र, नं० ४४८,४४६)। इन प्रतियों पर योगवासिष्ठ के नाम,

'योगवासिष्ठ', 'आर्घरामायण्', 'ज्ञानवासिष्ठ', 'महारामायण्', 'वासिष्ठ रामायण्' और 'वासिष्ठ' हैं। इनके साथ आनंद वोघेन्द्र सरस्वती की व्याख्या भी है।

(४) सरस्वती-भवन पुस्तकालय, क्वीन्स कालिज, बनारस में (देखिए—यहाँ की इस्तलिखित पुस्तकों की सूची, नं० १८०८—१८१०, १८२० और ४०३७)। यहाँ पर ६ प्रतियाँ हैं किन्तु केवल एक ही, नं० १८२०, सम्पूर्ण है।

(६) मद्रास के गवर्नमेण्ट ऑरियण्टल मैन्युस्कृप्ट पुस्तकालय में। (देखिए रंगाचार्य की बनाई हुई पुस्तक सूची वॉ० ४, भाग १,

नम्बर १६१०-१६१४ :-

नं० १६१०, वासिष्ठ रामायणम् सन्याख्यानम् — देवनागरी लिपि । केवल वैराग्य प्रकरण्, मुमुद्ध प्रकरण् और स्थिति प्रकरण् ।

नं० १६११, वासिष्ठरामायणम् — सञ्याख्यानम् । प्रन्थ लिपि । वपशम प्रकरण्, असम्पूर्णं ।

नं० १६१२, वासिष्ठ रामायणम्—सञ्याख्यानम् । देवनागरी लिपि । इसमें निर्वाण प्रकरण के १२२ सर्ग तक ही हैं ।

नं० १६१३ वासिष्ठ रामायणम् — सन्याख्यानम् । इसमें निर्वाण प्रकरण के ३६ वें अध्याय से लेकर अन्त तक है । देवनागरी लिपि।

(७) एशियाटिक सोसाइटी बंगाल के श्रोरियएटल पुस्तकालय में (देखिये कुञ्जबिहारीकृत सूचीपत्र, कलकत्ता १६०४, पृष्ठ १४६):—

१—आनन्द वोधेन्द्र सरस्वती कृत व्याख्या सहित वासिष्ट रामायण, बङ्ग लिपि में।

२—श्रद्वयरथ्यकृत योगवासिष्ठ टीका (वासिष्ठ पद्दीपिका) देवनागरी लिपि।

### २—संक्षिप्त योगवासिष्ठ

१ - लघु योगवासिष्ठ, योगवासिष्ठसार, मोच्चोपायसार-

(१) इण्डिया ऑफिस लाइब्रेरी (एण्लिङ्गकृत सूची भाग ४) नं० २४२४।२१२० और २४२४।१३४२)

- (२) बोड्लियन लाइबेरी (ऑक्स्फोर्ड) कीथ कृत सूची-श्रपेण्डिक्स। नं० ५४० (एम० एस० करेज्रर ६)। इसके लेखक के सम्बन्ध में कीथ साहब कहते हैं "श्रभिनन्द के पितामह का पिता काश्मीर के मुक्तापीड राजा के समय (करीब ७२४ ईस्वी) में था। लेखक काश्मीर में पैदा हुआ था किन्तु वह गौड रेश में विक्रमशील के पुत्र युवराज हरवर्ष के यहाँ रहता था। देखिए पिटर्सन की सुभा-षितावली पृष्ठ ६७।"
- (३) अलवर पुस्तकालय में पिटर्सन की सूची नं० ४४०।
- (४) सरस्वती सदन पुस्तकालय, क्वीन्सकालिज, बनारस में। हाल के सूचीपत्र "कन्ट्रीब्यूशन दुवर्ड्स एन इंडेक्स दू दी बिब्लियो-माकी आफ इिंडियन किलासोकिकल सिस्टम्स" में वेदान्त, नं० १४४ में वर्णित योगवासिष्ठ का संज्ञेप "अभिनन्द आक काश्मीर" द्वारा कृत। इसके साथ एक संसारतारिणी नाम की व्याख्या भी है।
- (४) मद्रास की गवर्नमेंट ऑरियण्टल मैन्युस्कृप्ट लाइब्रेरी में— (रङ्गाचार्य की सूची नं० १८९२-१८६४)। इसका नाम लघु योगवासिष्ठ और ज्ञानवासिष्ठ है। "यह ४४ सर्गों में बड़े वासिष्ठ-रामायण का सार है। सार करनेवाले का नाम तैलङ्गी लिपि में 'काश्मीर पण्डित' दिया है"।

#### २-योगवासिष्ठसार

यह बिना रचियता के नाम का है। किसी किसी प्रति में बनारस के महीधर की व्याख्या है—

- (१) इष्डिया आफिस लाइबेरी में—ऐग्लिङ्ग कत सूची, भाग ४, नं० २४२६।२४३२ फ। इसमें २२० रलोक और १० प्रकरण हैं। इसके आदि की पंक्ति है "दिकालाद्यनविच्छन्नानन्तिचन्मात्रमूर्तये"। नं० २४२८।१४२१, २४२=।१३६४ सी, और २४२६।२४३६ महीधर कत योगवासिष्ठ सार वृत्ति अथवा योगवासिष्ठ सार विवरण की प्रतियाँ हैं। यह वृत्ति बनारस के महीधर ने संवत् १६४४ (१४६७ ईस्वी) में लिखी थी।
- (२) बोडलियन लाइब्रेरी (आक्सफोर्ड) में कीथकी सूची में नं० १३०२ और आउफरेस्ट की सूची में नं० ४६३। इसके साथ भी

महीधर कृत वृत्ति है। इसमें भी १० प्रकरण हैं।

(३) सरस्वती भवन पुस्तकालय बनारस में हाल के "इएडेक्स" में पृष्ठ १२१ पर नं० ११६ और ११७।

(४) एशियाटिक सोसाइटी, बङ्गाल के ऑरियएटल पुस्तकालय में-कुञ्जबिहारी कृत सूची में नं० आई. जी. २४। इसका नाम योगवासिष्ठ सार है और इसके साथ महीधर कृत वृत्ति है जो बङ्ग लिपि में है।

(४) इस ग्रंथ का वर्णन राजेन्द्रलाल मित्र ने अपने ''नोटिसेज आफ संस्कृत मैन्युस्कृष्ट्स" में भी किया है (वॉ १, पृष्ठ १६२ पर नं० ३४०) इसके आदि का श्लोक यह है—

दिकालाद्यनवच्छित्रानन्तचिन्मात्रमूर्तये । स्वानुभूत्येकमानाय नमः शान्ताय तेजसे ।।

३—योगवासिष्ठसार-संप्रह

यह माधवाचार्य कृत, २३०० श्लोकों में, योगवासिष्ठ का सार है और वनारस की कीन्स कालेज की संस्कृत लाइजेरी (सरस्वती भवन) में है। देखिए सूची नं० १८००।७० हाल का इंडेक्स भी देखिए, प्रष्ठ १२१ नं० १४८।

४--ज्ञानवासिष्ठसमुचय

यह तैलङ्गी लिपि में लिखा हुआ ७०० श्लोकों में ज्ञानवासिष्ठ (लघु योगवासिष्ठ ) का कृष्ण्य्य कृत सार है। इसकी एक प्रति गवर्नमेंट ऑरियएटन लाइबेरी मद्रास में है (देखिये—रङ्गाचार्य कृत सूची वॉ ४, भाग १, नं० १६८८)।

५—निर्वाग्स्थिति

यह योगवाधिष्ठ में से ३०४ रहोकों में किया हुआ एक संग्रह है जिसमें मुक्ति और उसके साधनों का वर्णन है (देखिए मित्र का "नोटिसेज" वॉ ६, पृष्ठ २८३, नं० ३२०८)

६—नानाप्रस्थानात्माखिलमोच्चोपायाः

योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के साथ परिशिष्ट रूप से यह प्रंथ १४ सर्गों और ४४० श्लोकों में रचा हुआ इत्डिया आफिस लाइजेरी में है। (देखिए एग्लिङ्ग की सूची भाग ४, नं० २४२३।२४४२ बी.)

# ३ - लघु योगवासिष्ठ का फारसी अनुवाद

यह दाराशिकोह का कराया हुन्या लघु योगवासिष्ठ का फ़ारसी भाषा में अनुवाद है। इसकी एक प्रति मालती सदन पुस्तकालय बनारस में है। इसमें बड़े बड़े १२० एष्ठ हैं। इसकी यह नकल संवत् १८४४ के श्रावण महीने की नवीं तिथि को बनारस के लाला कुंवरसिंह द्वारा की गई थी। इसकी फ़ारसी बहुत सरस और सुंदर है।

See the reason of the second production of the second

### परिच्छेद ४

# योगवासिष्ठ और कुछ उत्तर कालोन उपनिषद्

ऊपर कहा जा चुका है कि उत्तर कालीन उपनिपदों में से कुछ उपनिपद् ऐसे हैं जिनके सारे अथवा कुछ श्लोक योगवासिष्ठ में वर्त्तमान हैं। लेखक का मत यह है कि ये श्लोक योगवासिष्ठ ही के हैं और उनको योगवासिष्ठ में से बहुत से स्थलों से चुन कर एकत्र करके उस संग्रह का नाम संग्रहकर्ता ने उपनिषद् रख दिया। उस समय में पुस्तकों का, विशेषकर वड़ी पुस्तकों का, मिलना कठिन था क्योंकि सब ग्रंथ हाथ से ही लिखे जाते थे। इस कारण से योगवासिष्ठ जैसे प्रन्थ को पढ़कर लोगों ने अपनी अपनी रुचि के अनुसार इसमें से सार श्लोकों का संप्रह कर लिया, पिछि उसी संप्रह को उन्होंने उपनिषद् नाम से पुकारना आरम्भ कर दिया, और दूसरे लोगों ने इस उपनिषद् को अपने पाठ के लिये नकत कर लिया होगा। इस प्रकार से ये उपनिषद् विख्यात हुए। आजतक इस घटनाका पता किसी विद्वान् को इस कारण से नहीं चला कि योगवासिष्ठ और उपनिषदों का तुलनात्मक गहन अध्ययन किसी ने नहीं किया। शायद ही कोई विद्वान् ऐसा होगा जो किसी श्लोक को पढ़कर यह कह सके कि यह श्लोक योगवासिष्ठ में अमुक स्थलपर है। इस महान्।प्रन्थ के श्लोकी की सूची भी अभीतक नहीं तैयार हुई। लेखक को ही यह सौभाग्य प्राप्त हुआ कि उसने कई सालों के कठिन परिश्रम से बहुत से उपनिषदी के श्लोकों को योगवासिष्ठ में पाया है। यह गहरी और महत्त्वपूर्ण खोज पाठकों के समज्ञ रखने का यहाँ प्रयत्न किया जाता है। स्थाना-भाव से केवल उन श्लोकों का जो कि उपनिषदों और योगवासिष्ठ में पार जाते हैं यहाँ पर अङ्कमात्र दिया जाता है। जो पाठक अधिक उत्सुक हों वे इन नम्बरों के श्लोकों को दोनों प्रन्थों में से देख कर मुकाबला कर लें।

केवल इस घटना से ही कि कोई श्लोक योगवासिष्ठ और किसी उपनिषद् में पाया जाता है यह सिद्ध नहीं होता कि वह मूलत: योगवासिष्ठ का है और उपनिषद्-कर्ता ने उसे योगवासिष्ठ से ही लिया है। कुछ और कारण ऐसे हैं जिनकी वजह से हमारा यह विश्वास है कि ये श्लोक जो कि उपनिषदों और योगवासिष्ठ दोनों में पाये जाते हैं योगवासिष्ठ के हैं और उनको संब्रह करके ही ये उपनिषद् बनाये हैं। उनमें से कुछ ये हैं:—

?—बहुत से श्लोक ऐसे हैं जो कि कई उपनिषदों में नाना स्थलों और नाना सम्बन्धों में मिलते हैं। इससे यह माल्म पड़ता है कि संग्रहकर्ताओंने ये श्लोक किसी एक ही जगह से लेकर अपनी अपनी रुचि के अनुसार सज्जित किए हैं। ये सब श्लोक ऐसे हैं जो कि योगवासिए में मिलते है। यथा :—

| योगवासिष्ठ      | महोपनिषद्                | The Part     | अन्नपूर्णोपनिपद् |      |
|-----------------|--------------------------|--------------|------------------|------|
| ११७४।३३, ३६     | 5180                     |              | 2129,25          |      |
| 9168168         | 3186                     |              | 8186             |      |
| 91991३२         | 8150                     |              | 618.0            |      |
| \$10180         | शदर                      |              | 8138             |      |
|                 | मुक्तिकोपनि              | षद्          |                  |      |
| 416018          | 7137                     |              | 815.8            |      |
| 9190185         | 3158 (                   | आधा )        | 8188             |      |
| 9160166         | 3138 (                   | आधा)         | शार्ष            |      |
| 9190130         | २।३५ (                   | आधा)         | 8160             |      |
| 9190133         | श३५ (                    | आधा)         | 8156             |      |
| 919११३७         | शश्                      |              | 8185             |      |
| 4165158         | 5185                     |              | 8185             |      |
| 9168156         | 2190                     |              | 8182             |      |
| १११२११७         | २११०                     |              | शब्द             |      |
| 919२1२२         | 2183                     |              | 8158             |      |
| 8 4 1 5 1 5 1 6 | 1183                     |              | 8160             |      |
|                 | महोपनिषद्                |              | वराहोपनिषद्      |      |
| ३१११८१५-१५      | 4188-3                   | 8            | 815-50           |      |
|                 | THE PARTY PARTY NAMED IN | त्रेय्युपनिप | T                |      |
| \$155016        | 915                      | २१३०         | योगकुरहल्युपनि   | नषद् |
| इ। १ ।४७        | 2159                     | 5150         | \$158            |      |

यो॰ वा॰ मुक्तिकोपनिषद् म॰ उ० ३। ९ ।१४ २।७६ २।६३ ४। २३ ।५८ २।४२ ९।७५ पैङ्गलोपनिषद् यो० कु० उ० ३।११ ३।३४

याज्ञवल्क्योपनिपद्

११२१। १,२,५,६, ११,१२,१८, \$136-85

२०,२३,३९ ४।२४।८-१० २।४०,४१ ९।७७-७८

> २।३९ ५।९७-९८ वगहोपनि

वराहोपनिषद् अन्युपनिषद् ४।१२-१७ ३१-३९

है१२६१६ ०-६७

2319818

२—बहुत से उपनिषदों में इन श्लोकों के आदि में "अत्र श्लोका भवन्ति" ऐसा लिखा है जिससे साफ चाहिर है कि उपनिषत्कारों ने ये श्लोक किसी दूसरे स्थल से लिए हैं।

३—योगवासिष्ठ के इस स्थलपर जहाँ से कि उपनिषदों के ऋोक चुने गए हैं बहुत से और ऋोक उसी प्रकार के वर्तमान हैं जैसे कि वे जोकि चुने गए हैं।

४—उपितपदों में योगवासिष्ठ से चुने हुए श्लोकों की तरतीब प्रायः ठीक नहीं है। बहुत से स्थलों पर तो योगवासिष्ठ की ही तरतीव क्यों की त्यों रक्खी गई है, किन्तु बीच के बहुत से श्लोक छोड़ देने पर वह तरतीब जोकि योगवासिष्ठ में ठीक जान पड़ती है उपिन-पदों में खराब हो गई।

४—इन उपनिषदों में से कोई भी उपनिषद् पुराना नहीं है। सब ही योगवासिष्ठ से पीछे के वने हुए हैं क्योंकि इनमें से कोई भी श्री शंकराचार्य से पूर्व का नहीं है और हमने उपर यह सिद्ध कर दिया है कि योगवासिष्ठ श्री शंकराचार्य से पूर्व का प्रन्थ है।

६—इन ऋोकों में से जो कि योगवासिष्ठ और इन उपनिषदों में मिलते हैं कोई भी ऋोक ऐसा नहीं है जो लघुयोगवासिष्ठ में न मिलता हो। लेकिन योगवासिष्ठ के बहुत से उत्तम ऋोक लघु योगवासिष्ठ में नहीं पाए जाते और वे ही ऋोक इन उपनिषदों में भी

नहीं मिलते । इससे यह मालूम पड़ता है कि इन उपनिषदों के बनाने वालों को केवल लघुयोगवासिष्ठ ही देखने में आया होगा ।

# महा-उपनिषद् और योगवासिष्ठ

महा-उपनिषद् — जैसा कि इसके नाम से ही जाहिर है — एक बहुत बड़ा उपनिषद् है। इसमें ६ अध्याय हैं। प्रथम अध्याय एक छोटा सा भूमिका रूप गद्य में लिखा हुआ अध्याय है। बाक़ी ४ अध्याय पद्य में हैं और उनमें ४३४ श्लोक हैं। इन ४३४ श्लोकों में से हमको ४१० श्लोक योगवासिष्ठ में मिल गए। जैसा कि निम्नलिखित अंकों से जाहिर है:—

| महा-    | उप नषद्      | योगवासिष      | 3                |
|---------|--------------|---------------|------------------|
| ऋध्याय, | श्लोक        | प्रकरण, सर्ग, | होक              |
| 11      | <b>१,</b> २  | 3181          | 6,80             |
| 3 1     | 3,9          | 3 1 60 1      | 8,5,0            |
| 31      | 9,20,22      |               | 1,3,3            |
| - 31    | 23-39        | 21 8 11       | 8-38             |
| 31      | \$6-80       | 21 3 18       | ,6,89            |
| 31      | 85,85 -      | 31 3 19       | 14               |
| 31      | ४३,४६        | 9 1 29 18     | 99,99,99,99      |
| 31      | 80           | 91 88 13      | 3,34             |
|         |              | 91 09 19      | 3                |
| 31      | 80           | 91 98 10      | 2                |
| 31      | 86-20        | \$ 1 229 1 2  | 2,23,29,30,36,26 |
|         |              |               | 9,33,85,38,20,38 |
| 31      | <b>६१-६९</b> | 31 9 18       | 2-24,80-40,04    |
| 31      | 00-00        | 318 13        | 4-30,88-84       |
| 31      | 8-10         | 81 83 18,     | 910-9,84,78,74   |
| 11      | 6            | 81 83 18      |                  |
| 31      | 6-66         | 8 1 88 18,    | 2,9,20-23        |
| 31      | १६,१७        | १ 1 १9 13,    | 9                |
| 9       | 10000        | 1 1 10 10     | 1000 30          |

| महा-उपनि  | नपद्   | योगवासिष्ठ                  |
|-----------|--------|-----------------------------|
| श्रध्याय, |        | प्रकरण, सर्ग, ऋोक           |
|           | 85-28  | १ । १६ । २,१५,२४,२५         |
|           | 22-29  | १। १७ । ८,२९,३१,३२          |
| 31        | 24-32  | १। १८ । ४,१८,१९,३१,३८,६१    |
| 31        | 33     | 81 86 130                   |
| 31        | 38     | 21 20 13                    |
| 31        | 39,35  | १। २२ । ६,८                 |
| 31        | 30,36  | १। २३ । ३,१९                |
|           | \$6-86 | १। २१ । १,२,५,६,११,१२,१८,   |
|           |        | 20 HILL 40,23,39            |
| 31        | 86-48  | १। २६ । २३,२५,२९            |
|           | 92-98  | १। २८ । २१,३१.३१            |
|           | 99     | १। २९ । १३                  |
| 31        | 98     | लघुयोगवासिष्ठ १ । १६५       |
| 31        | 90     | कई स्होकों का संचेप (दाखय)  |
| No.       |        | १। ३१ । २४                  |
| 81        | 4-8    | २ 1 ११ 1 99,48,40           |
| 81        | - 9    | 21 22 122                   |
| 81        | 4      | 91 90 189                   |
| 81        | 0,6    | 91 98 189,38                |
| 81        | 9      | 91 90 1 22                  |
| 81        | 80     | 91 99 1 33                  |
| 81        | 88,83  | 91 42 14,6                  |
| 81        | 23-29  | ४। ५६ । ३०,३१,३३            |
| 81        | 20-23  | ४। ६१ । १-३, ५-७, १२-१४, १६ |
| 81        | 38     | 41 83 130                   |
| 81        | 25     | २। १२ । १६,१७               |
| 81        | 26-38  | ३। १३ । ३८-४०, ५८,६१,६३,७३, |
|           |        | ७५,८१                       |
| 81        | 39-30  | २ । १९ । ३, ६, १२           |

| महा-उप  | निषद्        | योगवा   | सिष्ढ   |                          |
|---------|--------------|---------|---------|--------------------------|
| अध्याय, | स्रोक        | प्रकरस, | सर्ग,   | स्रोक व्यक्ति व्यक्ति    |
| 81      | 36           | 31      | 86      | 1 35                     |
| 81      | 36           | 31      | 99      | 1 9, 20, 22              |
| 81      | 85,83        | 11      | 28      | 1 39, 38                 |
| 81      | 88-86        | 31      | 8       | 1 20,22,20,22,22,23      |
| 81      | 90           | 31      | 1       | 1 39                     |
| 81      | 98,92        | 1 31    | 8       | 1 \$6,85,88              |
| 81      | 93,98        | 31      | 8       | 1 88,96                  |
| 81      | 99,90        | - 31    | 9       | 1 3-9 -                  |
| 81      | 96,50        | 31      | 80      | 1 १०,१२,१३               |
| 81      | <b>६१-६३</b> | 31      | 22      | 1 35,29,38               |
| 81      | 68,69        | 31      | 20      | 1 9,80                   |
| 81      | 44           | 11      | 58      | 1 35                     |
| 81      | 40           | 31      | 66      | 13                       |
| 81      | 86           | 31      | १०३     | 1 68                     |
| 81      | 62           | 31      | 0       | 1 %0                     |
| 81      | 20           | 1 1     | 208     | 139                      |
| 81      | 66-86        | 31      | 999     | 1 2,2,6,22,29,29,20      |
|         |              |         |         | 22,23,34,36,80,82        |
| 81      | 88-888       | 31      | ११२     | 1 9-4,22,24,24,24,29-29  |
| 81      | 883          | 31      | 883     | 13                       |
| 81      | ११३-१३२      | 31      | 558     | 1 3-4,0,6,22,28,24,      |
|         |              |         |         | १६-१८,२३,२९,३१,३४,       |
|         |              |         |         | 98,93,50,58,09,05,       |
| 81      | 844          | 31      | 229     | 1 8-9                    |
| 91      | 2-20         | 11      | ११७     | 1 3,9,5-88,38-33,39      |
| 91      | 38-80        | 31      | 286     | 1 8-3,4-85,28-23         |
| 91      | 88,88        | 31      | 886     | । २८-३० (संचिप्त)        |
|         |              |         |         | लघुयोगवासिष्ठ, ४।१३।१३०  |
| 91      | 8\$          |         | त्रघुयं | गोगवासिष्ठ, ३।१३।१३२,१३३ |

| महा-उपि  | नेपद्             | योगवासिष्ठ                 |   |
|----------|-------------------|----------------------------|---|
| अध्याय,  | ऋोक 💮             | प्रकरण, सर्ग, रलोक         |   |
| - 91     | 88-82             | ३। ११९। २१-२३              |   |
| 91       | 86-48             | ३ 1 १२१ 1 93-95,56         |   |
| 91       | 99-93             | ३ 1 १२२ 1 98,9३            |   |
| 91       | 98                | 81 8 13                    |   |
| 91       | 99-96             | लघु योगवासिष्ठ, ४।१४।२,४-६ |   |
| 9 1      | 98                | 8 1 68 1 85                |   |
| 91       | 40,48             | 8 1 89 1 28,29             |   |
| 91       | € <b>२</b> −६ ९ — | 8 1 22 1 2-3,0-20,32       |   |
| 91       | 90-00             | 8 1 34 1 88,88,84,99-76    |   |
| 91       | 65-65,68          | 8 1 58 1 5,4-58,54,56      |   |
| 91       | 69,64             | 8 1 20 1 24,34             |   |
| 91       | 66                | लघु योगवासिष्ठ, ४।१६।७     |   |
| 91       | 69-99             | 8 1 33 1 40-40,48          |   |
| 91       | 98,90             | 8 1 39 1 3,84              |   |
| 91       | 96                | लघु योगवासिष्ठ, ४।१७।६     |   |
| 91       | 99-903            | 8 1 39 1 3,0,4,88,89       |   |
| 91       | 808-800           | 8 1 39 1 23-29,83          |   |
| 91       | 800-888           | 8 1 88 8,83-89,80,38       |   |
|          | 668,660           |                            |   |
| 91       | 883               | लघु योगवासिष्ठ ४।१७।४०     |   |
| 911      | 884-634           | 8 1 82 88,82-86,28         |   |
|          |                   | <b>२३-</b> २६,३१,३४,       |   |
|          |                   | 35-36,88,89,90             |   |
| 91       | १३६-१४३           | 8 1 83 1 8,2,9,9-82        |   |
| 41       | \$88-\$88         | ४ । ४४ । १४-२८,३०,३१,४२-४  | 9 |
| 91       | 249,244           | 8 1 1 84,88,34,34          |   |
| 91       | १६७-१७७           | 8 1 84 1 3,8,4,0,88,       |   |
| ORFIE DO |                   | १६,१७,२१,२६                |   |
| 1991     | 800-800           | 8 1 98 1 2-9,83,83,        |   |

| महा-उपा        | नेषद्      | योगवासिष्ठ                            |
|----------------|------------|---------------------------------------|
| अध्याय,        | श्लोक      | प्रकरण, सर्ग श्लोक                    |
|                |            | १८,२२,३७,३८                           |
| 4 1            | 2-9        | 8 1 94 1 24,38,30,88-80               |
| 41             | <b>4-9</b> | 8 1 90 1 22-29,29,30                  |
| 41             | 80         | 8 1 94 1 9,80                         |
| 41             | 55         | लघु योगवासिष्ठ ४।१८।४०                |
| <b>§ 1</b>     | १२-१५      | 9 1 9 1 3 9,8 3,5 2                   |
| 41             | 84         | 91 9 10                               |
| 41             | १७-२१      | ५। ८ । ९-११,१३,१७                     |
| £1             | २२-२७      | 9 1 9 1 39,33,35,88,<br>88,93,60      |
| <b>E</b> 1     | २८-३४      | 9 1 83 1 38,34,38,<br>33,34,34        |
| <b>&amp; I</b> | 39-30      | 9 1 28 1 85,86,90,93                  |
| 41             | 36-80      | 9 1 29 1 33,38,38                     |
| <b>&amp; 1</b> | 85-86      | 9 1 84 1 0-82,89,86-38                |
| <b>§ 1</b>     | 90-88      | 9 1 20 1 4,0,9,83-20,                 |
|                |            | १९,२०,२२,२७                           |
| <b>&amp; 1</b> | ६३-७१      | ५ । १८ । ५-९,१७,१८,२२,२४,<br>१९,२१,६१ |
| 41             | ७२         | १। १८। ६१ और ५,२०,३७                  |
| 1 3            | ७३।७६      | 9 1 38 1 3,6,88,89                    |
| 41             | 4          | 9 1 22 1 22                           |
| <b>E</b> 1     | 50,00      | 4 1 24 1 23,28                        |
| 41             | 66-65      | 9 1 20 1 2,20,29,32,33                |
|                |            | wa a a a                              |

# अन्नपूर्णोपनिषद् और योगवासिष्ठ

अन्तपूर्णी उपनिषद् में ३३७ श्लोक हैं, जिनमें से प्रथम १७ श्लोक भूमिका के हैं ब्यौर बाकी श्लोक उपनिषद् के सिद्धान्तों के हैं। प्रथम १७ श्लोकों को — जो कि भूमिकामात्र हैं — छोड़ कर इस उपनिषद् के प्रायः सभी श्लोक योगवासिष्ठ के उपशम और निर्वाण (पूर्वार्ड) प्रकरण से संग्रह किए हुए हैं।

| अन्नपूर्णो | पनिषद् | यो      | गवार् | सिष्ठ           |               |
|------------|--------|---------|-------|-----------------|---------------|
|            | श्लोक  | प्रकरण, | सर्ग, | श्लोक           |               |
| 13         | 86-56  | +1      | 229   | 1 8,80          |               |
| 1 9        | 20-22  | +1      | ११७   | 1 9,90,88       |               |
| 21         | २३-२६  | 91      | 99    | 1 2,3,0,6       |               |
| 1.5        | 26-38  | 91      | 95    | 1 20-29,32,30,3 | 18,33,        |
|            |        |         |       | \$8,83,86,99,   | 98            |
| 1 9        | 80-88  | 91      | 96    | 1 32,33,38,88,  | 88,80         |
| 1 9        | 80     | 91      | 99    | 1 33            |               |
| 81         | 86-90  | 91      | 68    | 1 6-55          |               |
| 13         | 98,98  | 91      | £8    | 1 86-65         |               |
| 13         | 93     | 91      | 49    | 1.8             |               |
| 1 9        | 98,99  | 91      | \$8   | 1 99,98         |               |
| 11         | 98,90  | 91      | 50    | 1 33,83         |               |
| 31         | 2-0    | 91      | 23    | 1 2,2,8,9,5,6,6 |               |
| 21         | 6-55   | 91      | 2.3   | 1 3,4-88        |               |
| 31         | १२-१६  | 91      | 00    | 1 १२,२६,३१-३३   |               |
| 1 1        | 80     | 91      | 45    | 1 95            |               |
| 21         | 80     | 91      | 65    | 1 35            |               |
| 11         | २०-२२  | 91      | 65    | 1 80,88,33,83,  | 88            |
| 21         | 23     | 91      | 50    | 1 39135         |               |
| 31         | 28-25  | 91      | 80    | 1 9,20,33,39    |               |
| 21         | 20     | 91      | 09    | 1 22            |               |
| 21         | 26-38  | 91      | 00    | 1 6,83,88,84    |               |
| 31         | 39,33  | 91      | 96    | 1 85,86         |               |
| 31         | \$8-88 | 91      | 90    | 1 2,6-23,29-26  | ,30           |
| 31.        | 8-6    | 41      | 65    | 1 9,22,23,29,1  | 4,28,23       |
| 31         | 9,80   | 91      | 63    | 1 83,88         | The Part will |
|            | 20,22  | 91      | 68    | 13              |               |
| 31         | 28,83  | 41      | 45    | 1 3,9,5         |               |
| 31         | 83-58  | 91      | 60    | 1 3,0,22-25,20  | , 29, 29-28   |

| अन्नपूर्णोपनिषद् योगवा |          | योगवासि       | ाउ व्यक्तिकार उन         |
|------------------------|----------|---------------|--------------------------|
| अध्याय,                | ऋोक      | प्रकरण, सर्ग, | श्लोक                    |
| 81                     | 8-6      | 91 69         | 1 9,22-28,23,26,32,      |
|                        |          | EV 1 52       | 33,33                    |
| 81                     | 9        | लघु योगवा     | सिष्ठ ४।२७।६६            |
| 81                     | 88       | 91 68         | 1 44                     |
| 81                     | 85-58    | 91 90         | 1 82,88,8,9,84,86,20,    |
|                        |          |               | २३-२८,३०,३१              |
| 81                     | 38       | 31 0          | 180                      |
| 81                     | 36-05    | 91 65         | 1 6,20,28,29,20,28,25    |
|                        |          |               | 20,29,35,30,39,82,83,    |
|                        |          |               | 84,80,44,08-00,08-       |
|                        |          |               | ८७,१०२,१०५,१०८,११०,      |
|                        |          |               | १११-११३,११२              |
| 81                     | 89-66    | 9 1 92        | 1 7-4, 9, 99-90, 77, 74, |
|                        |          |               | २६,२७,२९,३०,३२,३४,       |
|                        |          |               | 86,40                    |
| 91                     | 8-10     | 91 93         | 1 89,99,95,63,68,69,98   |
| 91                     | 6-83     | \$1 3         | 1 28-25,38,85,95         |
| 91                     | 58       | \$1 8         | -18 de in stracti        |
| 91                     | 89-86    | 1 1 80        | 1 28,20-22,88            |
| 91                     | २०,२२,२३ | \$ 1 88       | 1 00,99                  |
| 91                     | 48       | \$1 88        | 13 陈原居 新加                |
| 91                     | 29-32    | \$ 1 R9       | 1 3-4,0,38,53,50,56      |
| 91                     | 33,38    | 1 36          | 1 80,50                  |
| 91                     | 39,38    | \$1 38        | 1 40,838                 |
| 91                     | 38-85    | \$ 1 88       | 1 7,80,88,85-86,         |
|                        |          |               | 28-25,30                 |
| 91                     | 80,85    | ¥ 1 93        | 1 89,22                  |
| 91                     | 86-63    | 1 1 69        | 1 20-20,80,89,80         |
| 91                     | 99,98    | 1 00          | 1 \$4-\$8                |

| अन्नपूर्णोपनिषद् |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | योगव       | TR | in suchiff      |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----|-----------------|
| अध्या            | The same of the sa | प्रकरण, सर | î, | रलोक            |
| 91               | 40-40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | \$ 1 34    | 1  | 6,22,28,24,20   |
| 91               | 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | \$ 1 29    | 1  | 26              |
| 9 1              | 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | \$ 1 93    | 1  | 88              |
| 91               | 49,44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | \$ 1 888   | T  | 34, 80          |
| 9 1              | <b>E</b> 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | \$ 1 223   | 1  | 20              |
| 91               | E ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | \$ 1 880   | 1  |                 |
| 91               | 0010                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | \$ 1 225   | 1  | 6               |
| 91               | । ७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | \$ 1 830   | 1  | 8               |
| 9 1              | 69-62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | \$ 1 850   | 1  | १-१0, १२-१६, २२ |
| 91               | १०१-३०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1 1 222    | 1  | 8-6, 88         |
| 9 1              | १०२-१०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | \$ 1 8×3   | 1  | ६-6, १०, ११     |
| 9 1              | 800-888                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | \$ 1 858   | 1  | २३-२७           |
| 91               | ११२-११८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1 1 229    | 1  | 2, 2, 8-6       |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |    |                 |

### मुक्तिकोपनिषद् और योगवासिष्ठ

मुक्तिकोपनिपद् में दो अध्याय हैं। प्रथम अध्याय भूमका-मात्र है। इस अध्याय में १०८ उपनिषदों के नाम दिए हैं। दूसरे अध्याय में, जोिक उपनिषद् का मुख्य भाग है, ७६ श्लोक हैं। ये श्लोक सारे के सारे योगवासिष्ठ से चुने हुए हैं। लेकिन वे इस कम से संग्रह किए गए हैं कि उनको योगवासिष्ठ से दूँढ निकालना बहुत कठिन है। इनमें से बहुत से श्लोकों का हमको पता चल गया है, जैसा कि नीचे के अंकों से प्रतीत होगा। उपनिषत्कार ने इन श्लोकों के आरम्भ में यह लिखकर "अत्र श्लोका भवन्ति" इस बात को सूचित भी कर दिया है कि ये श्लोक किसी दूसरे स्थान से लिए गए हैं।

| मुक्तिकोपनिषद्   | योगवासिष्ठ |       |                     |  |
|------------------|------------|-------|---------------------|--|
| अध्याय २, रलोक   | प्रकरण,    | सर्ग, | रलोक                |  |
| 1 155,93 1       | . 31       | 9     | 18 20.00 19         |  |
| 1-6-10-00-07-001 | 21         | 20    | 1 29-20,30-33,39,36 |  |
| \$0-58           | 91         | 88    | १७,१६,१८,२२,२३      |  |

| मुक्तिकोपनिषद्    |       | ये      | गव | ासिष्ठ     |       |
|-------------------|-------|---------|----|------------|-------|
| ब्रध्याय २, श्लोक | प्रकर | ण, सर्ग |    | रलोक 💮     |       |
| १६,१७             | 9     | 1 38    | 1  | 32,26      |       |
| 86-58             | 9     | 1 90    | 1  | १९,२६,२८   |       |
| 29-20             | 9     | 1 65    | +  | 39,93,58,8 | 6     |
| 36                | 9 1   | 1 98    | 1  | 30         |       |
| 30,38             | 2     | 9       | 1  | 85185      |       |
| 32-39             | 9     | 1 50    | 1  | 8,22,24,24 | 20,23 |
| 35-36             | 9     | 1 9     | 1  | 99,95      |       |
| 36                | 8     | 1 39    | 1  | 80         |       |
| 80.               | 8     | 1 38    | 1  | 6-90-      |       |
| 85                | 8     | 1 23    |    | 96         |       |
| 85,88             | 9     | 1 . 63  | 1  | 33-39      |       |
| 84,80             | 91    | 1 65    | 1  | 36-38      |       |
| 86                | 9     | 1 68    | 1  | 58         |       |
| 98-93             | +1    | 29      | 1  | 6,94,96    |       |
| 94-50             | 9-1   | 323     |    | २९-३२      |       |
| 48,43             | 8     | 1 3     | 1  | 28,83      |       |
| EC-08             | 81    | 90      | 1  | १९,२०-२२   |       |
| US                | 3     | 1 6     | 1  | 68         |       |

# वराहोपनिषद् और योगवासिष्ठ

वराहोपनिषद् में पाँच अध्याय हैं, जिनमें से चौथा अध्याय जिसमें कि ज्ञान की सात भूमिकाओं का वर्णन है, योगवासिष्ठ के श्लोकों से बना है। इन श्लोकों से पहले इस उपनिषद् में यह लिखा है: "तत्रैते श्लोका भवन्ति", जिससे यह प्रकट है कि ये श्लोक उपनिषत्कार ने किसी दूसरे स्थान से लिए हैं। वे ये हैं:—

वराहोपनिषद् श्रध्याय ४, श्लोक १-१० , योगवासिष्ठ

प्रकरण, सर्ग श्लोक ३। ११८। ५,६,८-१५ वराहोपनिषद् अध्याय ४, श्लोक ११-१८ २१-२७ योगवासिष्ठ प्रकरण, सर्ग, श्लोक ‡। १२६। ५२,६०-६९ ३। ९। ४,६-९,११,१३

# अक्ष्युपनिषद् और योगवासिष्ठ

अश्चि-उपनिषद् एक छोटा सा उपनिषद् है। इसमें ज्ञान की सात भूमिकाओं का वर्णन है। छोटी सी प्रस्तावना को, जो कि गद्य में है, छोड़ कर इस उपनिषद् में ४५ श्लोक हैं। जिनमें से २६ श्लोक योग-वासिष्ठ के एक ही सर्ग में से, जिसमें कि और बहुत से श्लोक इसी विषय के हैं, चुने हुए हैं। वे ये हैं:—

अक्ष्युपनिषद्

योगवासिष्ठ

श्लोक २-४० प्रकरण, सर्ग, श्लोक १। १२६। ९८,९९,८-३०,३२,३३,३६ ३८,४१,४२,९८-६८, ७०.७१

संन्यासोपनिषद् और योगवासिष्ठ

संन्यासोपनिषद् में, जिसमें संन्यास का वर्णन है. १०४ श्लोक हैं। जिनमें से आधे के लगभग योगवासिष्ठ के उपशम प्रकरण में से चुने हुए हैं। वे ये हैं:—

संन्यासोपनिषद्

योगवासिष्ठ

रलोक

प्रकरण, सर्ग, श्लोक

१३-9१

91 \$81 9,30,50,59,900, 809,908,983,888

1 1 39 1 8, 22, 32, 32, 00, 00, 02

91 38180,85,86

91 801 88

91 83 1 88,84

91 90 1 38,333,38,38

39,38,82

संन्यासोपनिषद् योगवासिष्ठ

श्लोक

प्रकरण, सर्ग, श्लोक

92-90

98 1 38,33,39 9 1 93 1 40,09,00,00

याज्ञवल्क्योपनिषद् और योगवासिष्ठ

याज्ञवल्क्योपनिषद् में कुल २४ श्लोक हैं जिनमें से १० श्लोक योगवासिष्ठ के वैराग्य प्रकरण के २१ वें सर्ग में से चुने हुए हैं। वे ये हैं।

याज्ञवल्क्योपनिषद

श्लोक

9-88

योगवासिष्ठ

प्रकरण, सर्ग, श्लोक २१ १,२,9,६,११, २,१८, 8 1

20,23,39

वाण्डिल्योपनिषद् और योगवासिष्ठ

शाण्डिल्योपनिषद् में योगवासिष्ठ के १३ श्लोक हैं इनका विषय प्राण्निरोध द्वारा मनोनिरोध है। इनके आदि में 'तदेते श्लोका भवन्ति" लिखा है। वे ये हैं :-

ञाण्डिल्योपनिषद् योगवासिष्ठ

अध्याय, खरह श्लोक प्रकरण, सर्ग श्लोक

१ | ७ | २४-३६ 9 | ७९ | ८,१५,१६,१८-२१,२५, 26-38.38

मैत्रेय्युपनिषद् और योगवासिष्ठ

मैत्रेय्युपनिषद् में भी योगवासिष्ठ के बहुत से श्लोक माल्म पड़ते हैं। किन्तु हमको निम्नलिखित श्रङ्कां वाले श्लोक मिल गये हैं।

योगवासिष्ठ मैत्रेय्युपनिषद अध्याय, श्लोक प्रकरण, सर्ग, श्लोक 31 4 1 80 21 80 \$1 836 136-38 20 21 30 31 88018

### योगकुण्डल्युपनिषद् और योगवासिष्ठ

योगकुण्डल्युपनिषद् में हमको केवल दो श्लोक योगवासिण्ठ के मिले हैं। वे ये हैं:-

योगवासिष्ठ अध्याय, रलोक प्रकरण, सर्ग, रलोक ३। २४ ३। ६।४७ ३। ३४ ३। ६।१४

### पैक्नलोपनिषद् और योगवासिष्ठ

पैक्तलोपनिषद् में हमको अभी तक केवल १ श्लोक योगवासिष्ठ का मिला है। यह श्लोक और कई उपनिषदों में भी आया है। वह यह है:—

पेक्सलोपनिषद् योगवासिष्ठ अध्याय, रलोक प्रकरण, सर्ग, रलोक ३। ११ ३। ६ । १४

# परिच्छेद ५ योगवासिष्ठ की शैली

योगवासिष्ठ की दार्शनिक प्रत्थों में गणना न होने का विशेष कारण उसकी लेखशैली ही जान पड़ती है। इस प्रनथ में दार्शनिकों के वाल की खाल निकालने वाले तर्क-वितर्कों और नीरस और शुष्क सूत्रमयी भाषा का सर्वथा अभाव है। न इसमें उत्तरकालीन लेखकों की नाई अनुमान की परिभाषा का ही प्रयोग पाया जाता है, न प्रमाण-प्रन्थों की उक्तियाँ। इस प्रन्थ का लेखक जो कुछ कहना चाहता है, सरल और सीधी भाषा में कहता है, और इस दङ्ग से कहता है कि उसका कथन हृदय में तीर की नाई प्रवेश करके मन में बैठ जाता है, और फिर पढ़ने अथवा सुननेवाले को न किसी प्रमाण की आवश्यकता रहती है और न किसी शास्त्र की उक्ति की। वह जो कुछ कहता है अपने अनुभव से कहता और सरल और सुन्दर, सरस और काव्यमयी भाषा में कहता है, और दृष्टान्तों और उपाख्यानों द्वारा अपने कथन का समर्थन करता है। यही कारण है कि यह प्रत्य और दार्शनिक प्रन्थों की नाई दार्शनिक विद्वानों को ही प्रिय नहीं बल्कि साहित्य के रसिकों को भी प्रिय है। दृष्टान्तों की प्रचुरता के कारण प्रायः सभी कज्ञाओं के पाठक इसका रस ले सकते हैं और इसके सिद्धान्तों को समभ सकते हैं। उपाख्यानों के कारण सर्वसाधारण मनुष्य भी इसमें आनन्द का अनुभव कर सकते हैं। इस कथन में किञ्चित्मात्र भी अत्युक्ति नहीं है कि यह प्रन्थ एक उत्तम और सरस काव्य है। योगवासिष्ठकार का यह कहना विल्कुल ठीक है:-

छकार का यह कहना । वल्कुल ठाउँ इ. शास्त्रं सुबोधमेवेदं सालङ्कारविभूषितम् ।

काव्यं रसमयं चारु दृष्टान्तैः प्रतिपादितम् ॥ (२।१८।३३) अर्थात् यद् शास्त्र सुवोध है, अलङ्कारों से विभूषित है, रसमय सुन्दर काव्य है, और इसके सिद्धान्त दृष्टान्तों द्वारा प्रतिपादित हैं।

योगवासिष्ठकार को रसहीन, रूखी और कठिन भाषा पसन्द नहीं है, क्योंकि वह श्रोता के इदय में न प्रवेश ही कर पाती है और न वहाँ पर जाकर प्रकाश करती है। यत्कथ्यते हि हृद्यंगमयोपमान-युक्त्या गिरा मधुरयुक्तपदार्थया च । श्रोतुस्तदङ्ग हृद्यं परितो विसारि व्याप्नोति तैलमिव वारिणि वार्य शङ्काम् ॥ (३।८४।४४) त्यक्तोपमानममनोञ्चपदं दुरापं जुञ्चं धराविधुरितं विनिगीर्णवर्णम् ।

श्रोतुर्न याति हृद्यं प्रविनाशमेति वाक्यं किलाज्यमिव भस्मनि हूयमानम् ॥ (३।८४।४६)

अर्थात् जो कुछ ऐसी भाषा में कहा जाता है जो कि मधुर शब्दों वाली और समक्ष में आने वाले दृष्टान्तों ( उपमाओं ) और युक्तियों वाली हो, वह सुनने वाले के हृदय में प्रवेश करके वहाँ पर इस प्रकार फैल जाती है जिस प्रकार कि तेल की बूँद जल के ऊपर, और सुनने वाले की सब शंकाएँ दूर हो जाती हैं। इसके विपरीत वह भाषा जो कि कठिम, कठोर, कठिनाई से उचारण किए जाने वाली, सरस शब्दों और उपमाओं ( दृष्टान्तों ) से रहित है, वह सुनने वालों के हृदय में प्रवेश नहीं कर सकती और वह इस प्रकार नष्ट हो जाती है जिस प्रकार राख में पड़ा हुआ। घृत।

उचित दृष्टान्तों के द्वारा ही कठिन से कठिन विषय का हृद्य में प्रवेश कराया जा सकता है।

श्राख्यानकानि भुवि यानि कथाश्च या या यद्यत्प्रमेयमुचितं परिपेलवं वा । दृष्टान्तदृष्टिकथनेन तदेति साधो

प्रकाश्यमाशु भुवनं सितरियमनेव ॥ (३।८४।४७)

श्रर्थात् — संसार में जितनी कथाएँ श्रीर श्राख्यान हैं श्रीर जो जो विषय उचित श्रीर गहन हैं, वे सब दृष्टान्त रीति से कहने से ऐसे प्रकाशित होते हैं जैसे कि संसार सूर्य की किरणों द्वारा।

इन विचारों को अपने हृदय में रख कर योगवासिष्ठकार ने ब्रह्म-विद्या को काव्य के रूप में संसार के समझ रखने का प्रयत्न किया है। काव्य, दर्शन और आख्यायिका का यह सुन्दर सङ्गम—त्रिवेणी के समान महत्त्व वाला है। तोर्थराज जिस प्रकार पापों का विनाश करता है उसी प्रकार योगवासिष्ठ भी अविद्या का विनाश करता है। इसका पाठ करने वाला यह अनुभव करता है कि वह किसी जीते जागते आत्मानुभव वाले महान् व्यक्ति के स्पर्श में आ गया है, और उसके मन में उठने व ली सभी शंकाओं का उत्तर वालोचित सुबोध, सुन्दर और सरस भाषा में मिजता जा रहा है, हष्टान्तों द्वारा कठिन से कठिन विचारों और सिद्धान्तों का मन में प्रवेश होता जा रहा है, और कहानियों द्वारा यह हढ़ निश्चय होता जाता है कि वे सिद्धान्त, जिनका इस प्रन्थ में प्रतिपादन किया गया है, केवल सिद्धान्त मात्र और कल्पना मात्र ही नहीं हैं विक्क जगत् और जीवन में अनुभूत होने वालों सबी सबी घटनाएँ हैं।

इस प्रन्थ में किसी दूसरे मत अथवा सम्प्रदाय के सिद्धान्तों का न खण्डन है और न किसी के ऊपर आहोप। क्योंकि योगवासिष्ठकार को दृष्टि इतनी उदार और विस्तृत है कि वह सब मतों में ही सत्य को वर्तमान पाता है। उसके विशाल दर्शन में सभी मतों का स्थान है। उसको किसी का भी विरोध नहीं करना है। उसको तो वह सिद्धान्त प्रतिपादन करना है, जिसमें सभी इतर सिद्धान्तों का समावेश है और जिसके विशाल मन्दिर में सभी मत और सम्प्रदाय अविरोधान्तक रूप से अपना अपना उचित स्थान प्राप्त कर सकते हैं। सत्य तो सत्य ही है। प्रत्येक व्यक्ति और सम्प्रदाय को उसके प्राप्त करने का अधिकार है क्योंकि सभी कोई सत्य की खोज में हैं। उसको कोई किसी एक दृष्टिकीण से देखता है कोई किसी दूसरे से। लड़ाई और विरोध क्यों होना चाहिए। योगवासिष्ठकार के इस प्रकार के भावों के कुछ उदाहरण हम यहाँ पर देते हैं।

(१) बाह्यार्थवादविज्ञानवादयोरैक्यमेव नः। (६।३८।४)

अर्थात् वाह्यार्थवाद और विज्ञानवाद में हमको कोई भेद नहीं जान पड़ता। ऊँची दृष्टि से देखने से दोनों एक ही हैं।

(२) मन के स्वरूप के विषय में नाना दर्शनों के मतों का वर्णन करके योगवासिष्ठकार कहता है:—

सर्वेरेव च गन्तव्यं तैः पदं पारमार्थिकम् । विचित्रं देशकालोत्थैः पुरमेकमिवाध्वगैः ॥ ( ३।६६।४१ ) श्रज्ञानात्परमार्थस्य विपरीताववोधतः । केवलं विवदन्त्येते विकल्पैराकरुच्चः ॥ (३।६६।४२ ) स्वमार्गमभिशंसन्ति वादिनश्चित्रया दृशा। विचित्रदेशकालोत्थं मार्ग स्वं पथिका इव ॥ ( ३।६६।४३ )

अर्थात् जिस प्रकार बहुत से मुसाफिर नाना देशों से चले आए हुए नाना मार्गों द्वारा एक ही नगर को जाते हैं उसी प्रकार सब दर्शन एक ही विचित्र परमार्थ पद को नाना देश और काल में ज्ञात हुए मार्गों द्वारा श्राप्त करते हैं। नाना श्रकार से उस परमपद को पहुँचते हुए वे लोग-परमार्थ का किसी को भी ठीक ज्ञान न होने के कारण, और उसका विपरीत ज्ञान होने से भी-परस्पर विवाद करते हैं। जिस प्रकार बटोही लोग अपने अपने मार्ग को ही सर्वोत्तम सममते हैं उसी प्रकार वे भी अपने अपने सिद्धान्तों की ही प्रशंसा करते हैं।

(३) यही नहीं कि योगवासिष्ठकार का दूसरे दर्शनों के प्रति इस प्रकार की उदारता का भाव हो, वल्कि वह तो यहाँ तक कहता है कि प्रत्येक मनुष्य को अपने ही उस मार्ग पर चलना चाहिए जिस पर चलने से उसे किसी प्रकार की सफलता और सिद्धि प्राप्त होतो हो। इस मार्ग को छोड़कर किसी दूसरे मार्ग पर चलना ठीक नहीं है। येनैवाभ्युद्ता यस्य तस्य तेन विना गतिः।

न शोभते न सुखदा न हिताय न सत्फला ॥ (३।१३०।२)

अर्थात्-जिस मार्ग से जिस मनुष्य की उन्नति होती है उस मार्ग पर चले बिना उसकी गति न शोभा देती, न सुख देती है, न उसके हित के लिये है और न शुभ फलवाली होती है।

(४) परम तत्त्व का वर्णन करते हुए योगवासिष्ठकार

लिखता है:-

यच्छून्यवादिनां शून्यं त्रहा ब्रह्मविदां वरम्। विज्ञानमात्रं विज्ञानविदां यद्मलं पद्म्॥ (2150185) पुरुषः सांख्यदृष्टीनामीश्वरो योगवादिनाम्। शिवः शशिकलङ्कानां कालः कालैकवादिनाम् ॥ (अधिकारह) आत्मात्मनस्तद्विदुषां नैरात्म्यं ताहशात्मनाम् । मध्यं माध्यमिकानां च सर्वं सुसमचेतसाम् ॥ (४।८७।२०)

अर्थात् - परम तत्त्व वही है जिसको शूत्यवादी लोग शूत्य, त्रह्मवादी त्रहा, विज्ञानवादी विज्ञानमात्र, सांख्यदृष्टिवाले पुरुष, योगवाले ईश्वर, शैव लोग शिव, कालवादी काल, आत्मवादी आत्मा का आत्मा, अनात्मवादी अनात्मा, माध्यमिक लोग मध्यम और सब ओर समानदृष्टि रखनेवाले सर्व कहते हैं।

योगवासिष्ठ में सब गुए होते हुए भी आधुनिक पाठकों की दृष्टि से एक दो बड़े भारी दोप हैं। इसमें पुनरुक्ति बहुत है और किसी प्रकार की भी विषय सम्बन्धी तरतीव नहीं है। सब बातें सब जगह मौजूद हैं। न कोई कम है और न कोई विषयों का उचित स्थान । इस कारण से पढ़नेवालों को इस अन्य के सिद्धान्तों का ठीक-ठीक और साफ-साफ ज्ञान नहीं होने पाता। प्रकरण विभाग केवल नाममात्र है। प्रत्येक प्रकरण में प्रायः सभी प्रकरणों के सिद्धान्तों का वर्णन है-कितनी अच्छी बात होती कि प्रत्येक प्रकरण में उनी प्रकरण सम्बन्धी बातें होतीं। लेकिन ऐसा नहीं है। तीसरा दोष आजकल के पाठकों की दृष्टि से इस प्रन्थ में यह है कि यह प्रन्थ बहुत ही बड़ा है। बहुत सी बातें बार-बार कही गई हैं और उसी रूप में कही गई हैं। बहुत जगहों पर तो लेखक यही भूल गया है कि वह एक दार्शनिक प्रनथ लिख रहा है। उसको यही ध्यान रहा है कि वह एक काव्य लिख रहा है और काव्योचित सौन्दर्य की रचना करने में वह अपने आपको पूर्णतया भूल गया है। यह प्रत्थकार का गुण और दोष दोनों ही है।

इन सब कारणों से हमने उन पाठकों के लाभ के लिये जो केदल इस अन्य के दार्शनिक छिद्धान्त ही संपूर्णतया और कमबद्ध रीति से जानना चाहें, इस बृहत् अन्य में से २४०० श्लोकों के लगभग चुनकर उनको दार्शनिक दृष्टिकोण से तरतीब देकर और उनको नाना विषयों में विभाजित करके एक अन्य वासिउउद्दर्शन नामक तैय्यार किया है। यह अन्य "शिन्स आफ़ वेल्स सरस्वती भवन टेक्स्ट सिरीज" में यू० पी० गवर्नमेएट द्वारा प्रकाशित हो रहा है। इसमें योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ, दार्शनिक सिद्धान्त सम्बन्धी २४०० श्लोकों का संग्रह किया गया है। यह संग्रह अपने उन्न का प्रथम प्रयास है। इस संग्रह का भी एक सार १४० श्लोकों में वर्तमान लेखक ने श्लीवासिउउद्शनसार नाम से किया है जो कि हिन्दी अनुवाद और भूमिका समेत प्रकाशित हो चुका है।

योगवासिष्ठ के और भी अनेक संदोप किए जा चुके हैं। उनमें

कुछ के नाम इस यहाँ पर देते हैं। इन सब में आजकल के पाठकों की दृष्टि से अनेक त्रुटियाँ हैं।

सबसे उत्तम और सबसे प्रथम संज्ञेप काश्मीर के गाँड अभिनन्द द्वारा नवीं शताब्दी में किया हुआ लघु योगवासिष्ठ नामक है। इस में ४८२६ श्लोक हैं (६००० श्लोक कहे जाते हैं)। उन्हीं ६ प्रकरणों में जो कि योगवासिष्ठ में हैं, संज्ञेपकार ने बृहत् प्रन्थ की कहानियाँ और सिद्धान्तों का सार, ४८२६ श्लोकों में रखने का प्रयक्न किया है। प्रयत्न बहुत ही सराहनीय है, किन्तु इसमें योगवासिष्ठ के बहुतसे दार्शनिक विषय छूट गए हैं, और निर्वाण प्रकरण के उत्तराई का सार विल्कुल ही नहीं दिया गया। यह निर्वाण प्रकरण के पूर्वाई तक का ही सार है। इस प्रन्थ में भी यह दोष है कि विषयों का कोई उचित कम नहीं है। जो तरतीव बृहत् प्रन्थ में है वही इसमें है। जो लोग योगवासिष्ठ के सिद्धान्त और कहानियाँ—दोनों— संज्ञेप से जानना चाहें उनके लिये यह प्रन्थ बहुत ही उत्तम है, किन्तु जो लोग योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्त ही पूर्णत्या जानना चाहें उनके लिये यह प्रन्थ पर्याप्त नहीं है। प्रायः लोग इसी प्रन्थ का पाठ करते हैं।

एक और सार, जो कि दार्शनिक दृष्टि से लघु योगवासिष्ट से उत्तम है किसी अज्ञात व्यक्ति का किया हुआ है। उसका नाम योगवासिष्टसार है। इसमें २२४ श्लोकों में निम्मलिखित शीर्षकों में वृद्दत् अन्य का सार किया गया है:—१—वैराग्य, २—जगिन्मध्याल, ३—जीवन्मुक्तलक्तण, ४— मनोनाश, ४— वासनाक्तय, ६— आत्मध्यान, ७—आत्मार्चन, ५— आत्मस्वरूप, ६—जीवन्मुक्ति। यह भी एक उत्तम प्रयास है। लेकिन इसमें योगवासिष्ट के दार्शनिक सिद्धानों का अंश मात्र ही आता है। तरतीव भी ठीक नहीं है। यह अन्य विलायत के कई इस्तिलिखित पुस्तकों के पुस्तकाल्यों में मौजूद है, और कई वर्ष हुए सुरादावाद के लद्मीनारायण प्रेस से छुपा भी था।

योगवासिष्ठ के और संत्रेप—जिनका पता अभीतक किसी को भी नहीं था—महोपनिषद् और अन्नपूर्णोपनिषद् नामक हैं। इनमें से प्रथम सार ४३४ रलोकों में और द्वितीय ३३१ रलोकों में हैं। इनमें भी ऊपरवाले सार की नाई कहानियाँ नहीं हैं, केवल दार्शनिक सिद्धान्तों का ही संप्रह है। किन्तु दोनों में मिलाकर भी योगवासिष्ठ

के सारे दार्शनिक सिद्धान्तों का वर्णन नहीं होता। श्रौर किसी प्रकार का यथोचित कम नहीं है।

सुक्तिकोपनिषद् में योगवासिष्ठ के 'वासनात्याग' के सिद्धान्त का ही ७६ श्लोकों में सार है। वराहोपनिषद् में "योगकी सात भूमि-काओं" और "जीवन्मुक्त के लक्ष्णों" का ही ३० श्लोकों में वर्णन है। "योगकी सात भूमिकाओं" सम्बन्धी योगवासिष्ठ के ४० श्लोकों को लेकर किसी पाठक ने उनका नाम अश्वि-उपनिषद् रख लिया। योगवासिष्ठ के इन सब संनेपों में यही बुटियाँ हैं कि न तो उनमें कोई ठीक कम है और न उसके सारे सिद्धान्त उनमें रखने का प्रयत्न किया गया है। जो बातें जिसको पसन्द आई उनको उसने योगवासिष्ठ में से निकाल कर अलग कर दिया और उस संग्रह को कोई नाम है दिया।

इनसे मिन्न प्रकार का हमारा वासिष्ठदर्शन और उसका सार हमार वासिष्ठदर्शनसार है। इन दोनों में योगवासिष्ठ के सिद्धांत समप्र, कमबद्ध, यथोचित शीर्षकयुक्त रूप में रखने का प्रयास है। इनके एक बार पाठ से ही पाठक को योगवासिष्ठ के दर्शन का ठीक ठीक ज्ञान हो जायगा।

पुत्र वरिशासी के पान की बाह चित्रताना कि एक समान होता

63 )

# योगवासिष्ठ श्रोर भगवद्गीता

योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के पूर्वाई के ५२-४५ सर्गों में "अर्जुनोपास्थान" नामक एक कहानी है। उसमें वसिष्ठजी ने रामचन्द्र जी को यह कहा—

पारडोः पुत्रोऽर्जुनो नाम सुखं जीवितमात्मनः । चिपयिष्यति निर्दुःसं तथा चेपय जीवितम् ॥

( \$18x18 )

अर्थात्-जिस प्रकार पाएडु का पुत्र अर्जुन अपने जीवन को विना दु:ख के वितावेगा उसी प्रकार तुम भी अपने जीवन को विताओ। तब राम ने प्रश्न किया:—

भविष्यति कदा ब्रह्मन् सोऽर्जु नः पाण्डुनन्दनः। कीटर्शी च हरिस्तस्य कथयिष्यत्यसक्तताम्॥

( \$1x2180 )

अर्थात्—हे ब्रह्मन् ! वह पाण्डुपुत्र अर्जुन कव होगा और हरि उसको किस प्रकार की असकता का उपदेश देंगे।

तव वसिष्ठजी ने राम को यह वतलाया कि एक समय ऐसा आवेगा कि लोग बहुत ही घोर पापवृत्ति के हो जायँगे और युधिष्ठिर और दुर्योधन में बड़ा भारी संप्राम होगा। उस संप्राम के आरम्भ में अर्जुन को विषाद होगा और वह युद्ध नहीं करेगा। तव हरि उसको प्रबोधित करेंगे—यह प्रबोध वसिष्ठ ने रामचन्द्रजी को सुनाया है। इन सात सर्गों में इसी का वर्णन है।

भगवद्गीता के साथ इन सर्गों का अध्ययन करने पर यह मालूम पड़ता है कि भगवद्गीता के ७०० इलोकों में से केवल २७ श्लोक ही ऐसे हैं जो कि पूर्णतया अथवा अंशतः योगवासिष्ठ में पाए जाते हैं। वे ये हैं:—

भगवद्गीता

योगवासिष्ठ ( निर्वाण प्रकरण पूर्वार्ड )

99188

216

3188

| भगवद्गीता                | योगवासिष्ठ (नि॰ पू॰)  |
|--------------------------|-----------------------|
| 10 3184 mplus mesonifice | STREET FRIEND IN SING |
| 1180 mm mm               | 99188   6 5918        |
|                          | 9313                  |
| 3125                     |                       |
| 1 3130 H HE TO 181       |                       |
| 180/2-3184/3             |                       |
| SISCIS H BUILD           | 9318418               |
| २।७०                     | 98135                 |
| 316                      | 48134                 |
| 310                      | 48130                 |
| ३।२७।२                   | 9319/2                |
| 8150                     | 98189                 |
| 8130                     | 48133                 |
| 9188                     | 9318                  |
| ६।२९                     | 43183                 |
| \$128/8                  | 9३।६०।१               |
| 618                      | 9618                  |
| ११२७                     | 48155                 |
| 6138                     | 93138                 |
| 8018                     | 4815                  |
| 8919                     | 93166                 |
| 8416                     | 99128                 |
| ६७।८।६                   | 99186 8               |
|                          |                       |

भगवद्गीता के ७०० श्लोकों में से केवल इतने ही श्लोक योगवासिष्ठ में क्यों उद्धृत हैं जब कि वसिष्ठ ने रामचन्द्रजी को अर्जुनोपाख्यान ७ सर्गों में सुनाया, जिसमें कि २६३ श्लोक हैं ? इस उपाख्यान में वर्णन किए हुए सब विचार भी भगवद्गीता के विचारों से नहीं मिलते। कहीं कहीं पर ही भगवद्गीता के विचार योगवासिष्ठगत विचारों से मिलते हैं।

कुछ लोग तो अवश्य ही यह मान लेंगे कि उस समय में भगवद्गीता का उपदेश लेखबद्ध नहीं था, भविष्य में होनेवाला था। बसिष्ठजी ने उसे अपनी दिन्य दृष्टि द्वारा ही जानकर रामचन्द्रजी को बतलाया था जैसा कि योगवासिष्ठगत भविष्यकालीन भाषा से प्रकट है। किन्तु इतिहासझ पण्डित यह नहीं मानेंगे। वे तो यही कहेंगे कि भगवद्गीता योगवासिष्ठ के रचना काल में अवश्य ही वर्तमान रही होगी। यह सम्भव है कि उसमें आजकल प्राप्त होनेवाले सभी ७०० रलोक न रहे हों। हमें यहाँ पर इस विषय में और कुछ नहीं कहना है। यह विषय भगवद्गीता के विद्वानों के लिए छोड़ते हैं। (देखिये हमारा क्ल्याण के गीता है में "योगवासिष्ठ में भगवद्गीता" नामक लेख)।

#### परिच्छेद ७

# योगवासिष्ठ के उपाख्यान

जैसा कि हम पहिले कह चुके हैं। योगवासिष्ठकार ने अपने दार्शनिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन स्वानुभव, दृष्टान्त और उपाख्यानों द्वारा किया है। समस्त प्रन्थ में ४१ उपाख्यान हैं। इनमें से कुछ उपाख्यान तो बहुत ही अच्छे, रोचक और उपदेशप्रद हैं। वसिष्ठ और रामचन्द्रजो का संवाद भी एक उपाख्यान ही के रूप में है। योगवासिष्ठ की दृष्टान्तों और कहानियों द्वारा ब्रह्मझान के उपदेश करने की इस रीति का गुजराती भाषा में चन्द्रकान्त, उर्दू में चहल दरवेश और हिन्दी में झानवैराग्यप्रकाश नामक पुस्तकों में भली-मौंति अनुसरण किया गया है। यहाँ पर हम पाठकों को योगवासिष्ठ के सब उपाख्यानों का दिग्दर्श मात्र कराना चाहते हैं।

# (१) योगवासिष्ठ की कथा

एक समय मुती रण नामक एक ब्राह्मण के मनमें यह शंका उत्पन्न हुई कि मोच प्राप्ति का साधन कर्म है अथवा ज्ञान, अथवा दोनों। इस संश्य की निवृत्ति के लिये वह अगस्ति के आश्रम पर गया और उसने उनसे यही प्रश्न किया। अगस्ति ने उत्तर दिया: — मोच न केवल कर्म से प्राप्त होता है, न केवल ज्ञान से ही। पन्नी एक पंख से नहीं उड़ सकता। जैसे उसे आकाश में उड़ने के लिए दोनों पंखों की आवश्यकता है, ऐसे ही ज्ञान और कर्म दोनों ही मोच प्राप्ति के साधन हैं। मैं इस विषय में तुमको एक पुराना इतिहास मुनाता हूँ: — अग्निवेश्य का वेदवेदाङ्ग जानने वाला एक पुत्र गुरु के घर से विद्या पढ़कर लीट आने पर इसी प्रकार की शंका से व्यथित होकर सब नित्य नैमित्तिक कर्मों को त्याग कर चुपचाप रहने लगा। अग्निवेश्य ने अपने पुत्र को इस अकर्मण्य दशा में देखकर उससे कहा: — पुत्र! तुम कर्म क्यों छोड़ बैठे? कर्म किए बिना तुमको सिद्धि कैसे प्राप्त होगी। कारुण ने कहा: — पिताजी! कुछ शास्त्र तो परमार्थ सिद्धि के लिए कर्म करने का उपदेश देते हैं और कुछ कर्म त्याग का। मेरी समक्त में नहीं आता कि कौन सा मार्ग ठीक है। आप ही इस विषय में सुके यथोचित उपदेश दीजिए। अग्निवेश्य बोले: — इस सम्बन्ध में सुके यथोचित उपदेश दीजिए। अग्निवेश्य बोले: — इस सम्बन्ध में सुके यथोचित उपदेश दीजिए। अग्निवेश्य बोले: — इस सम्बन्ध में सुके यथोचित उपदेश दीजिए। अग्निवेश्य बोले: — इस सम्बन्ध में

मैं तुमको एक पुरानी कथा। सुनाता हूँ । उसको सुनकर तुम्हारी यह शंका पूर्णतया निवृत्त हो जावेगी: -एक समय सुरुचि नाम की एक सुन्दर अप्सरा हिमालय के शिखर पर बैठी हुई प्रकृति की शोभा का निरीच्या कर रही थी। उसने इन्द्र के एक दत को अन्तरिच्न में जावे हुए देखकर बुलाया और उससे पूछा-हे दूत, तुम कहाँ से आ रहे हो श्रीर कहाँ जाश्रोगे ? दूत ने उत्तर दिया :- सुभगे ! भूलोक में अरिष्टनेमी नामका एक राजा था। उसने अपने पुत्र को राज्य देकर अपने भविष्य कल्याण के लिये गन्धमादन पर्वत पर घोर तप करना आरम्भ कर दिया था। मेरे स्वामी इन्द्र को जब यह माल्म हुआ तो उन्होंने अपने द्तों को भेजकर उनको वड़े आदर और सत्कार के साथ अपने यहाँ बुलवा लिया और स्वर्ग में रहने के लिये उनकी निमंत्रित किया। राजा ने इन्द्र से यह प्रार्थना की :-हे देव! स्वर्ग में वास करने से पहिले मैं यह जानना चाइता हूँ कि स्वर्ग में वास करने के गुण और दोप क्या हैं। इन्द्र ने कहा: - राजन, स्वर्ग में नाना प्रकार के भोग हैं, पर वे सब अपने अपने ग्रुभ कर्मों के अनुसार ही मिलते हैं। उत्तम कर्मीवालों को उत्तम भोग, मध्यम कर्मीवालों की मध्यम, और कनिष्ठ प्रकार के पुराय कमीवालों को कनिष्ठ प्रकार के भोग स्वर्ग में प्राप्त होते हैं। ऊँची श्रेणी के व्यक्तियों को नीची श्रेणी वालों के प्रति अभिमान, नीची श्रेखीवालों को ऊँची श्रेखीवालों के प्रति ईच्या और मन में वेदना होती है, बराबर श्रेणी के व्यक्तियों में एक को दूसरे के प्रति स्पर्धों होती है। पूर्वकृत पुख्य कमों का कल भोग द्वारा चीए हो जाने पर स्वर्गवासियों को फिर मर्त्यलोक में वापिस जाकर जन्म-मरण के चक्र में पड़ना पड़ता है। यह सुनकर राजा ने इन्द्र से कहा : - देव ! इस प्रकार के स्वर्ग में रहने की मेरी इच्छा नहीं है। मुक्ते आप कृपया गन्धमादन पर्वत पर वापिस भेज दोजिए। वहीं पर में तप करते-करते किसी प्रकार की भोगेच्छा न रखते हुए अपने शरीर का त्याग कर दूँगा। हे देवि! इन्द्र ने तब मुकसे यह कहा : हे दूत ! यह राजिं तो तत्त्वज्ञान का अधिकारी है। इसकी तुम वाल्मीकि ऋषि के आश्रम पर ले जाओ वे इनको आत्मज्ञान का डपदेश देंगे, जिसके अवण करने से इनको मोच की प्राप्ति होगी। हे सुरुचि ! देवराज इन्द्र की यह आज्ञा पाते ही मैं राजा अरिष्टनेमी की वाल्मीकि ऋषि के आश्रम पर ले गया। वहाँ पर पहुँच कर राजा ने वाल्मीकिजी को साष्टाङ्ग प्रणाम करके उनसे यह प्रश्न किया है ऋषि ! ऋषा मुक्ते वह मार्ग वतलाइए जिसके द्वारा में संसार के वन्धन और दुःखों से निवृत्त हो जाऊँ। ऋषि ने कहा—हे राजन ! में तुमको मोज्ञप्राप्ति का वह सारा उपदेश सुनाता हूँ जो कि किसी समय पर वितिष्ठ ऋषि ने अपने शिष्य श्री रामचन्द्रजी को दिया था। उसको सुनकर तुमको आत्मवोध होगा और तुम जीवन्मुक हो जाओगे। इस मोज्ञोपाय नामक विसिष्ठ-राम-संवाद का मैंने बहुत दिन हुए संग्रह किया था। इसकी रचना करने पर मैंने इसे अपने विनीत शिष्य भरद्वाज को सुनाया था। भरद्वाज इसको सुनकर बहुत प्रसन्न हुए, और ब्रह्माजी के पास जाकर उन्होंने इसको ब्रह्माजी को सुनाया। ब्रह्माजी इसको सुनकर अत्यन्त प्रसन्न हुए और उन्होंने यह आशीर्वचन कहा:—श्री वाल्मीकिजी ने संसार के इपकार के लिये यह ऐसा उत्तम प्रन्थ बनाया है कि इसके श्रवणमात्र से ही मनुष्य भवसागर से सहज में पार हो जावेंगे। राजन ! वही श्रन्थ में तुमको श्रव तुम्हारे हित के लिये सुनाता हूँ। दूत ने सुक्वि को वह सारी कथा कह सुनाई जो कि उसने वाल्मीकि ऋषि के सुँह से सुनी थी।

(२) वसिष्ठ-राम-संवाद की कथा

अरिष्टनेमी ने वाल्मीकिजी से पूछा :— हे भगवन ! राम कीन थे और उनको विसष्टजी ने क्यों और क्या उपदेश किया ? ऋषि बोले— शाप के कारण अझ मनुष्य का रूप धारण किए हुए श्री विष्णु भगवान ही रामचन्द्र थे। एक समय विष्णु भगवान ब्रह्मलोक में गए। सव लोगों ने उठकर उनको प्रणाम किया, किन्तु सनत्कुमार शान्तिचत्त स्थिरभाव से बैठे रहे। यह देखकर विष्णु को उनपर क्रोध आ गया और उन्होंने उनको शाप दिया—हे सनत्कुमार ! तुमको अपने निष्काम होने का गर्व है इसलिये इस गर्व को दूर करने को में तुमको शाप देता हूँ कि तुम शरजन्म नाम के कामी राजा के रूप से पृथ्वीलोक में जन्म लोगे। सनत्कुमार ने यह सुनकर विष्णु भगवान से कहा—में भी आप को शाप देता हूँ कि आप अपनी सर्वज्ञता को छोड़-कर, जिसका कि आप को गर्व है, कुछ दिनों तक अझानी जीव बनकर भूमण्डल पर वास करोगे। बही विष्णु अयोध्या के राजा दशरथ-के यहाँ रामचन्द्र नामक पुत्र के रूप में आए थे, और जबतक विसष्ट जी हारा उनको आत्मज्ञान का उपदेश नहीं हुआ था, अझानी ही रहे थे। इस उपदेश के दिए जाने की कथा इस प्रकार है:—एक समय,

जब कि रामचन्द्रजी शेशवावस्था को समाप्त करके युवावस्था में पदार्पण कर रहे थे, उनके मन में यह विचार उठा कि जीवन में क्या सार है, यहाँ मनुष्य सुखरूपी सुगनुष्णा के पीछे दौड़ते दौड़ते खपना सारा जीवन विता देते हैं, किन्तु किसी को दुःख से रहित सुख की प्राप्त नहीं होती। रात दिन संसार की उलमतों में फँसे रहते हैं और कभी शान्ति का अनुभव नहीं करते। उत्पन्न होते हैं और कुछ दिन जीवित रहकर मर जाते हैं। कोई भी नहीं जानता कि कहाँ से आते हैं और कहाँ जाते हैं। यह संसार क्यों बना, कैसे बना और कब बना? इससे छूटने का कोई उपाय है अथवा नहीं है? इत्यादि प्रश्न रामचन्द्रजी के मन में उठे और वे इनको सोचने में इतने लीन हो गए कि उनको अपने नित्य कमों और अपने खाने-पीने, शयन और विहार करने में किसी प्रकार की भी रुचि न रही। जह रिाला की मूर्ति की नाई दिन रात बैठे हुए सोचते रहते थे।

रामचन्द्रजी की यह दशा देखकर उनके नौकर-चाकरों ने बहुत ही घवराकर दरवार में आकर महाराज दशरथ के प्रति उनकी शोचनीय दशा का इस प्रकार वर्णन किया:—हे राजन ! कुँवर रामचन्द्रजी की दशा अत्यन्त ही शोचनीय हो गई है। हमारी समक्त में ही नहीं आता कि उनको हो क्या गया है। बहुत बार याद दिलाने पर वे अपने नित्य कामों को करने में प्रवृत्त होते हैं, और उनको किसी प्रकारका उत्साह नहीं है। सदा ही खिन्न बदन रहते हैं। स्नान, देवार्चन, दान, भोजन आदि कभी करते हैं, कभी नहीं करते। जरा जरा सी बातों पर उनको कोध आ जाता है, क्योंकि जो कुछ भी उनको करना पड़ता है वे मन से नहीं करते। कोई भूषण उनको पसन्द नहीं आता। जो युवतियाँ उनको प्रसन्न करने के लिये उनके पास छोड़ी गई हैं, उनसे उनको बहुत ही घृए। होती है। उनको नाचते गांवे और मूले में मूलते देखकर उनसे उनको द्वेष होता है। जितने सुन्दर स्वादु और मनोहर पदार्थ हैं उनको देखकर वे नाक चढ़ा लेते हैं। सदा ही मीन रहते हैं। हास-प्रहास से चिढ़ते हैं। एकान्त पसन्द करते हैं। यदि कभी उनको इम बोलते हुए मुनते हैं तो ऐसे शब्द इमारे कानों में पड़ते हैं: -सम्पत्ति से क्या ! विपत्ति से क्या ! घर बार से क्या ! राग रङ्ग से क्या ! मब कुछ व्यर्थ है; किसी वस्तु से परमानन्द नहीं मिलता। हम नहीं जानते कि वे क्या चाहते हैं।

किस चीज का ध्यान करते हैं। हम केवल यही जानते हैं कि वे प्रति-दिन कुश होते जाते हैं, पीले पड़ते जाते हैं, खीर ऐसे प्रभाहीन होते जा रहे हैं जैसे कि शरद ऋतु के अन्त में बृज्ञ। उनकी हालत को देखकर उनके खीर भाई भी दुखी रहते हैं। माताओं को भी बड़ी चिन्ता लग रही है। हे राजन, हम नहीं जानते कि उनके लिए क्या किया जाय। अतः आपको सृचित करने आए हैं।

राजा को रामचन्द्रजी की ऐसी दशा सुनकर बहुत शोक हुआ। राजसभा में विश्वामित्रजी, जो कि राजा दशरथ से अपनी यहर हा के लिए राम और लहमण को माँगने आए थे—और विश्वप्रजी जो कि उनके राजगुरु थे, वैठे हुए थे। यह सब बातें सुनकर और राजा को चिन्तित देखकर विश्वामित्रजी बोले—हे राजन, यदि रामचन्द्रजी का ऐसा हाल है तो उनको यहाँ बुलवाओ हम उनका दुःख निवृत्त करेंगे। विसष्ठजी उनको ऐसा उपदेश देंगे कि उनका सब शोक निवृत्त हो जावेगा, और उनको तत्त्वज्ञान प्राप्त होकर परमानन्द की प्राप्त होगी। और वे संसार में एक आदर्श पुरुष होकर अपने जीवन को इस प्रकार वितावेंगे कि संसार उनका अनुकरण करेगा।

यह सुनकर राजा दशरथ की चिन्ता कुछ कम हुई। उन्होंने रामचंद्रजी को बुलवा लिया। रामचन्द्र वहाँ आए और सबको यथायोग्य प्रणाम करके बैठ गए। वसिष्ठ और विश्वामित्र के पूछने पर उन्होंने अपने मन की व्यथा विस्तारपूर्वक सुनाई । संज्ञेपतः उनका कथन यह था:-ज्यों ज्यों मेरी शैशावावस्था व्यतीत हो रही है मेरे मन में यह विचार दृ होता जाता है कि संसार में कोई भी सार वस्तु नहीं है। जगत् में मुमे कुछ भी आस्था नहीं रही। मेरी समम ही में नहीं आता कि राज्य करने से, भोगों के पीछे दौड़ने से, लक्ष्मी का उपार्जन करने से, सुंदर स्त्रियाँ के सङ्ग से, मनुष्य को किस सुख की प्राप्ति होती है। रातदिन में देखता हूँ कि जिनको यह सब वस्तुएँ प्राप्त हैं वे भी महा दुखी हैं। संसार के भोगों से मुख की आशा करना भ्रम है, मृगतृष्णारूप है। इन्द्रियों के भोग विषेते सर्प के फण की नाई दुखदायी हैं। मनुष्य को इस जीवन में कभी और कहीं भी शान्ति प्राप्त नहीं होती। जीवन के पीछे क्या होता है इम नहीं जानते । इम कहाँ से आते हैं, कहाँ जाते हैं, कुछ मालूम नहीं है। यह संसार क्या है, क्यों है, और इसका क्या अन्त है, इम कुछ नहीं जानते। मनुष्य को किसी अवस्था में चैन नहीं है। रौरावावस्था मोहपूर्ण और दुःखदायी है। युवा अवस्था स्त्री रूपी मृगतृष्णा के पीछे दौड़ने में नष्ट हो जाती है। वृद्धावस्था में सब शिक्यों जीए हो जाती हैं। काल सबको खा जाता है। तब फिर किस लिये मनुष्य संसार के पीछे दौड़ता रहता है? हे ब्रह्मन्, मुक्ते तो संसार की किसी भी वस्तु की वाब्छा नहीं है। न मुक्ते इस जीवन से कुछ प्रेम है—क्योंकि मुक्ते इसमें कुछ भी सार नहीं दिखाई पड़ता। यदि आप जानते हों तो, कोई ऐसा मार्ग वताओ जिससे मुक्ते परम शान्ति और परम पद की प्राप्ति हो। मुक्ते आप वह मार्ग वताओ जिस पर चलने से मुक्ते संसार क्यी गड्ढे में न गिरना पड़े, जिससे में संसार में रहते हुए भी संसार के दु:खों में न फिस्नूँ। यदि आप मुक्ते कोई ऐसा उपाय नहीं वतलायेंगे, तो में स्वयं अपने आप ही सोच कर किसी ऐसे उपाय को ढूँढूँगा। और यदि मैं अपने निज के प्रयत्न से भी संसार से वाहर न हो सका और परम पद और सत्य की प्राप्ति न कर सका, तो, मैंने यह निश्चय कर लिया है कि अन्न और जल का त्याग करके एक स्थान पर बैठ कर चिन्तन करते करते इस शरीर का त्याग कर हूँगा।

विश्व और विश्वामित्र रामचन्द्रजी की इस तीत्र जिज्ञासा को देख कर बहुत प्रसन्न हुए और विसष्टजी ने रामचन्द्र को उस तत्वज्ञान का उपदेश दिया जिसका वर्णन हम आगे करेंगे। इस उपदेश को सुन कर रामचन्द्रजो को आत्मज्ञान की प्राप्ति हुई और वे जीवनसुक्त हो कर परम आनन्द को प्राप्त हुए, और संसार में, जल में कमल की नाई रह कर आदर्श पुरुष बने। रामचन्द्रजी के जीवन को आदर्श बनानेवाला विसष्ठजी का उपदेश ही योगवासिष्ठ नामक प्रंथ का विषय है।

## ३- ग्रुक की कथा

श्रीरामचन्द्रजी का विवेक और वैराग्य और तत्त्वज्ञान के लिये उनकी तीत्र जिज्ञासा देख कर विश्वामित्र राम से बोले - हे राम ! तुम तो तत्त्वज्ञान के योग्य अधिकारी हो, तुम को ज्ञान प्राप्त करने में कुछ भी आयास और समय नहीं लगेगा । तुम्हारा अज्ञान का परदा बहुत ही पतला हो गया है, विसष्ठजी के उपदेश मात्र से ही तुम्हारा अज्ञान नष्ट होकर आत्मज्ञान का प्रकाश होगा, और तुम जीवन्मुक्त हो कर इस संसारमें जीवन व्यतीत करोगे। व्यास के पुत्र शुककी नाई तुम ज्ञानके उत्तम अधिकारी हो और उनकी नाई ही तुमको ज्ञाण भर में ज्ञान हो जावेगा।

राम ने पूड़ा-हे मुने! शुक के झान प्राप्त होने की कथा आप मुक्ते सुनाइवे। विश्वामित्र बोले—

भगवान व्यास के पुत्र शुक सब शास्त्रों में निपुण थे। एक समय उनके मनमें यह विचार आया कि मैंने सब कुछ पढ़ लिया, किन्तु अभी तक मुक्ते न परमानन्द का हो अनुभव हुआ और न यही मालूम हुआ कि यह संसार कैसे उत्पन्न हुआ है और कैसे इसकी निवृत्ति होगी। यह सोच कर कि उनके पिता व्यासजी सर्वज्ञ हैं वे ही उनकी शङ्काओं की निवृत्ति करेंगे, शुक अपने पिता के पास गए और उनके सम्मुख उन्होंने अपनी जिज्ञासा प्रकट की । ज्यासजी ने उनकी कहा-पुत्र ! में सर्वतत्त्वज्ञ नहीं हूँ, राजा जनक सर्वतत्त्वज्ञ हैं। तुम उनके पास जाओ। वे ही तुम्हारी शंकाओं की निवृत्ति करेंगे। शुकदेवजी पिता की आज्ञा पा कर मिथिला नगरी पहुँचे, और राजा जनक के द्वार पर आ कर उन्होंने द्वारपाल से राजा से मिलने का आशय प्रकट किया। द्वारपाल ने जा कर राजा से कहा कि द्वार पर शुकदेवजी खड़े हैं स्रोर आप से मिलना चाहते हैं। जनक समक गए कि शुकरवजी तत्त्वज्ञान प्राप्त करने के निमित्त आए हैं। कुछ सोच कर उन्होंने कहा -खड़े रहने दो। शुकदेवजी सात दिन तक द्वार पर ही खड़े रहे। आठवें दिन राजा ने पूछा - शुकदेवजी खड़े हैं या चले गए? द्वारपाल ने कहा—महाराज वे तो उसी प्रकार निश्चल और निस्तन्ध खड़े हैं जैसे कि आने वाले दिन थे। राजा ने कहा — उनको ले आओ और अन्तःपुर में रानियों और सुंदर स्त्रियों के मध्य में उनको रख कर उत्तम प्रकार के भोजन कराव्यो और सब प्रकार के भोग भुगवात्रो। शुकदेवजी इस परिस्थिति में भी सात दिन रहे किन्तु न उनको वहाँ रहने से हर्ष हुआ। और न शोक। न किसी वस्तु से उनको घुणा हुई, और न किसी के लिये इच्छा। राजा को उनके व्यवहार की सब सूचना मिलती रही। आठवें दिन फिर राजा ने उनको अपने पास बुलवाया। शुकदेवजी ने जनक को आदर के साथ प्रणाम किया। जनक ने कहा-गुकरेवजी, आप किस लिये यहाँ पर आए हैं। शुकरेवजी बोले -राजन्, मैं यह जानना चाहता हूँ कि यह संसार कैसे उत्पन्न होता है और किस व्याधार पर स्थित है और कैसे इसका चय होता है। क्या इससे वाहर निकल कर शान्त और निश्चल आनन्द में स्थित रहने का भी कोई उपाय है ? राजा बोले, हे शुक ! यह संसार अपने चित्त में ही ज्यन्त्र होता है और चित्त के निःसंकल्प, निर्वेद, अथव। निस्तुरण होने से जीगा होता है। जिल के संकल्प में इसकी स्थिति है। दश्य

के लिये जब तक मन में वासना है तभी तक संसार का अनुभव होता है। वासना का सर्वथा चय होने से ही आत्मानुभव होकर परमानन्द में स्थिति होती है। यह सुनकर शुकदेवजी मिथिला से सुमेर पर्वत पर चले गए और वहाँ जाकर निर्विकल्प समाधिका अनुभव करके निर्वागपद में स्थित हुए।

## अ—विश्वजीकी उत्पत्ति और ज्ञानप्राप्ति की कथा

शुकदेवजी की ज्ञानप्राप्ति की कथा सुनकर रामचन्द्रजी की तत्त्वज्ञान प्राप्ति की इच्छा और भी तील्र हो गई। उन्होंने विसष्टजी से हाथ जोड़कर प्रार्थना की। विसष्टजी ने कहा ! मैं तुमको आज उस पूर्ण ज्ञान का उपदेश देना आरम्भ कहाँगा जो कि सुमे सृष्टि के आदि मैं

ब्रह्मा ने दिया था। उसकी कथा इस प्रकार है:-

जब कमलयोनि ब्रह्मा इस जगत् की सृष्टि कर चुके और संसार में मनुष्य कर्म के नियमानुसार सुखदु:ख भँवर में फँस गए, तो उनको मनुष्यों की इस दीन दशा को देखकर बहुत कहुणा उपजी। उन्होंने सोचा कि कोई ऐसा उपाय मनुष्यों को बताना चाहिए जिसके द्वारा वे इस संसार चक्र से निवृत्त होकर परमानन्द की प्राप्ति और अनुभव कर सकें। यह सोचकर उन्होंने तप, धर्म, दान, सत्य और वीर्थ इत्यादि उपायों की रचना की, किन्तु उनको यही जान पड़ा कि इनमें से कोई उपाय ऐसा नहीं है जिसके द्वारा मनुष्य निर्वाण नाम परम सुख की प्राप्ति कर सके। वे फिर सोचने लगे, और उनके ध्यान करते करते उनके संकल्प द्वारा उत्पन्न होकर अन्न की माला और कमण्डल धारण किए हुए एक सर्वज्ञ देहधारी मनुष्य उनके सामने खड़ा होकर उनकी प्रणाम करने लगा। उनका वह मानसपुत्र मैं ही वसिष्ठ था। मुने देखते ही ब्रह्मा बहुत प्रसन्न हुए। किन्तु उनको यह अच्छा नहीं लगा कि मैं सर्वज्ञ था, क्योंकि मेरे सर्वज्ञ होने से मुक्ते अज्ञजनों के प्रति करुणा कैसे आती-जो अज रहकर सर्वज्ञता को प्राप्त होता है वही अज्ञजनों के दुःखों से अनुदुःखित हो सकता है-इसिलये मुक्ते उन्होंने शाप दिया कि कुछ काल के लिये मैं अज्ञ हो जाऊँ। मैं अज्ञ हो गया, और पिता ब्रह्मा से मैंने आत्मज्ञान और तत्त्वज्ञान देने की प्रार्थना की यौर कहा-हे भगवन ! इस महादुःखदायी संसारहृपी व्याधिकी स्रोपधि बतास्रो। कैसे यह संसार उदय होता है स्रोर कैसे इसका चय होता है ? ब्रह्माजी ने मुक्ते इन सब प्रश्नों का विस्तारपूर्वक उत्तर दिया, और थोड़े ही समय में मुमे समस्त तत्वज्ञान प्राप्त हो गया। तब ब्रह्माजी ने मुमे यह आज्ञा दी कि मैं जम्बूद्वीप के भारतवर्ष नामक देश में जाकर वास करूँ, और संसार के लोगों के कल्याए के निमित्त उस तत्त्वज्ञान का प्रचार करूँ, जो कि मुमे ब्रह्मा ने दिया था, तािक कुछ लोग जिनको संसार से विरक्ति हो गई है, आत्मज्ञान शाप्त करके निर्वाण पद प्राप्त करें। मुमे आज्ञा मिली है कि जो पुरुष कर्मपरायण है और संसार के उत्तम उत्तम भोगों का भोग करना चाहते हैं, उनको मैं कर्मकाएड का मार्ग बतलाऊँ; और जो संसार से विरक्त हो गए हैं और संसार-समुद्र के पार निर्वाण पद में स्थित होना चाहते हैं उनको ज्ञान का मार्ग बतलाकर जीवन्मुक्त बनाऊँ। इस प्रकार हे राम! मैं परमिता ब्रह्माजी का नियुक्त किया हुआ यहाँ पर स्थित हूँ। तुम ज्ञान के उत्तम अधिकारी हो, इसलिये तुम्हें मैं वह सम्पूर्ण ज्ञान जो कि पिता जी ने मुमे दिया था दूँगा। उसको सुनकर तुम परमानन्द को प्राप्त होगे और जीवनमुक्त होकर संसार में विचरोगे।

## ५-आकाशन की कथा

रामचन्द्रजी ने विसिष्ठजी के सम्मुख अपने वैराग्य की दशा को वर्णन करते हुए संसार में मृत्यु के साम्राज्य का वर्णन किया था, और यह बतलाया था कि कोई पुरुप भी ऐसा नहीं है जिसको काल न खाता हो। विसष्ठ ने सबसे पहिले रामचन्द्रजी को यही बतलाया कि मृत्यु केवल अज्ञानी जीव के लिये ही है जिसने कि अपने आप को मरणशील भौतिक देह ही मान रक्खा है। जो जीव वासनापूर्वक कर्म करता है वही मृत्यु का भाजन है क्योंकि उसको अपनी वासनाओं की पूर्ति करने और अपने कर्मों का फल भोगने के लिए ही दूसरी परिस्थितियों में जन्म लेना होता है। जो तत्वज्ञानी है, जिसके मनमें संसार के विषयों के लिये लेशमात्र भी वासना नहीं है, जो सकाम कर्म नहीं करता, अपने आपको सदा ही चिदाकाश में स्थित रखता है, और भौतिक शरीर का अभिमानी नहीं है, उसके लिए मृत्यु कोई चीज ही नहीं है। मृत्यु उसको स्पर्श करने में भी असमर्थ है। इस विषय में विस्वरूजी ने रामचन्द्रजी को आकाशज की कथा सुनाई जो इस प्रकार है:—

आकाशज नामक एक ब्राह्मण् था। उसकी उत्पत्ति शुद्ध चिदाकाश से, विना किसी पूर्व कर्म किए, लीला मात्र से हुई थी। उत्पन्न होकर भी वह सदा ही अपने चिदाकाश स्वरूप में

स्थित रहता था. किसी विषय के लिये उसके हृदय में वासना नहीं थी, और न वह किसी कामना से प्रेरित होकर कोई कर्म करता था। इस प्रकार का जीवन बिताते हुए उसको जब बहुत समय बीत गया तो मृत्यु को खयाल आया कि यह त्राह्मण वहुत समय से जीवित है, अभी तक मरा नहीं, इसको अब मारना चाहिए। मृत्य ने उसको मारने का वारंबार प्रयत्न किया, किन्तु वह असफल रही। अपने को अपने नित्य के धर्म का पालन करने में इतना असमर्थ पाकर मौत को आश्चर्य, खेद, और कोध, सभी कुछ हुआ। जब अपनी असफलता का कारण मृत्य की समक्त में न आया, तो वह अपने स्वामी यमराज के पास पहुँची, और उनके प्रति अपने विस्मय और अपनी असफलता का हाल कहा। उसको सुनकर यमराज बोले हे मौत, तृ तो निमित्तामात्र है। तृ किसी को नहीं मार सकती, केवल प्राणियों के कर्म ही उनको मारते हैं। जिसने वासना-त्मक कर्म किए हैं वही तुम्हारा शिकार होता है। जान्यो, आका-राज त्राह्मण के कमों की तलाश करो। यदि तुमको उसका कोई भी कामनापूर्वक दिया हुआ कर्म मिल गया, तो तुम उसको मारने में सनर्थ हो सकोगी, अन्यथा नहीं। मौत ने खिफया पुलिस की नाई बाह्मण के साथ गुप्त रूपसे रहकर उसके जीवन का भी निरीच्चण किया, यौर उसके पूर्व कालीन जीवन का भी भलीभाँति हाल जाना, किन्तु उसको आकाशज बाह्यण के जीवन में एक भी वासनात्मक कर्म नहीं मिला। उसकी स्थिति सदा ही आत्मभाव में रहती थी। किसी विषय के प्रति उसकी वासना नहीं थी। उसके चित्त में कोई भी ऐसी कामना नहीं थी जिसकी सिद्धि के लिए वह कोई कर्म करता हो। उसके सारे काम स्वभाव-प्रेरित थे। वह संसार की किसी वस्तु और प्राणी को भी अपने से भिन्न और बाहर नहीं समझता था। उसको इत्एभंगुर देह और मनके साथ आत्मत्व का अभिमान नहीं होता था। अब मृष्यु की समक में आ गया कि आकाशज का जीवन क्यों उसके कावू से बाहर है। वह यमराज के पास गई और उनसे यह बोली कि जो आप कहते थे ठीक निकला। मैं किसो को नहीं मारती। प्राणियों के कम ही चनको मारते हैं।

६ — लीला का उपाख्यान लीला का उपाख्यान योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ और सबसे लम्बे हपाख्यानों में से है। इसके द्वारा विस्टिजी ने रामचन्द्र को बहुत सी गृह और विचित्र वातों का उपदेश दिया है। मृत्यु क्या है ? मृत्यु के पीछे क्या होता है ? सृष्टि के भीतर सृष्टि और उसके भीतर भी सृष्टि-प्रकार अनन्त सृष्टियों के होने का वृत्तान्त, वासना के अनुसार आगामी जीवन का वनना-इत्यादि अनेक रहस्यों का इस उपाख्यान में वर्णन है। उपाख्यान बहुत बड़ा है। प्रत्येक पाठक को यह उपाख्यान योगवासिष्ट में से पढ़ना चाहिए। यहाँ पर इम इसका बहुत संज्ञेप से ही वर्णन कर सकते हैं।

पृथ्वीमएडल पर किसी समय पद्म नाम का एक राजा राज्य-करता था। वह बहुत ही योग्य और सर्व गुण सम्पन्न था। उसके अनुरूप गुणशीलवाली उसकी रानी थी, जिसका नाम लीला था। लीला अपने स्वामी में बहुत अनुरक्त थी और कल्पना में भी कभी उससे जुदा होकर रहना नहीं चाहती थी। वह यही चाहती रहती थी कि उसका स्वामी सदा जीवित रहे, कभी उसकी मृत्यु न हो। लीला ने अपने नगर के सर्वोत्तम परिडतों को बुलाकर यह पूछा कि कौन सा उपाय ऐसा है जिससे मनुष्य मृत्यु के मुख में न जाए। विद्वानों ने कहा-हे देवि! कोई उपाय ऐसा नहीं है जिससे संसारी मनुष्य उत्पन्न होकर मरे नहीं; जो उत्पन्न हुआ है वह अवश्य ही नाश को प्राप्त होता है। लीला निराश होकर सरस्वती देवी की ज्पासना करने लग गई। सरस्वती ने प्रसन्न होकर वर माँगने को कहा। लीला ने सरस्वती से यह वर माँगा कि यदि उसके स्वामी की मृत्यु उससे पहिले हो जाए तो उनका जीव उसके कमरे में ही रहे, उससे बाहर न जाने पाए। सरस्वती देवी यह वर देकर और यह कहकर कि जब लीला उसको याद करेगी वह प्रकट हो जाया करेगी, अन्तर्धान हो गई। समय आने पर पद्म की मृत्यु हो गई। लीला बहुत दु:स्वी और शोकातुर होकर रोने लगी। एक आकाशवाणी ने उसको वतलाया कि घवराने की जरूरत नहीं है, राजा का जीव उसके कमरे में ही मौजूद है। राजा के शव को यथाविधि उस समय तक सुरिचत रखने का प्रयन्न करना चाहिए जब तक कि वह उनके प्राण लौटने पर पुनर्जीवित न हो जाए। लीला को यह आकाशवाणी सुनकर बहुत आरचर्य हुआ। उसने सरस्वती का ध्यान किया, और सरस्वती देवी अपने वचन के अनुसार आ उपस्थित हुई। लीला ने देवी से पूछा

कि उसके स्वामी अब कहाँ हैं। देवी ने कहा कि वे इसी कमरे में हैं, किन्तु दूसरी सृष्टि में हैं, जो कि इस सृष्टि से सूदम है और जो इसके भीतर है। लीला को सरस्वती ने बतलाया कि एक जगत के भीतर दूसरा जगत और उसके भीतर एक तीसरा जगत—इस प्रकार यह सिलसिला अनंत तक जारी है। एक सृष्टि दूसरी सृष्टिवाले जीवों के लिये शून्य है। लेकिन यदि कोई जीव दूसरी सृष्टि के व्यवहार को देखना चाहे तो इस प्रकार की सिद्धि प्राप्त कर सकता है। लीला यह सुनकर अपने पित को उसकी वर्त्तमान सृष्टि में देखने को बहुत उत्सुक हो गई। यह देखकर सरस्वती देवी ने उसको वह रीति वतलाई जिसके द्वारा वह दूसरी और सूद्मतर सृष्टियों में प्रवेश और वहाँ होनेवाले व्यवहारों का निरीक्षण कर सके।

तब सरस्वती और लीला दोनों ने उस लोक में प्रवेश किया जिसमें कि पद्म उस समय अपने वासनायुक्त पूर्व कमों का भोग कर रहा था। पद्म को मरे हुए इस सृष्टि में कुछ ज्ञण ही हुए थे, किन्तु जिस सृष्टि में वह उस समय था जब कि लीला और सरस्वती उसको देखती हैं, वहाँ पर वह एक १६ वर्ष की अवस्था का राजा बना हुआ एक विशाल राज्य पर राज कर रहा था।

लीला को यह देखकर वहुत आरचर्य हुआ कि इतने थोड़े समय में १६ वर्ष कैसे व्यतीत हो गए और उसके कमरे के भीतर ही सारी सृष्टि और बहुत बड़ा साम्राज्य कैसे दिखाई देता है। सरस्वती ने लीला को सममाया कि देश और काल के अगु अगु के भीतर महान् महान् जगत् हैं, और सारे जगतों के देश और काल का हिसाब एक ही नहीं है। जो घटना एक सृष्टि के एक च्रण में हो जाती है, वह दूसरी के एक कल्प में होती है। जिस प्रकार मनुष्य अपने विस्तर पर पड़ा हुआ एक च्रण में सोलों तक होनेवाले स्वप्न के व्यवहारों का एक अनन्त संसारचेत्र में अनुभव कर लेता है उसी प्रकार सब सृष्टियों का हाल है। सरस्वती ने लीला से कहा—इसमें तुमको क्या आश्चर्य होता है, इससे अधिक आश्चर्य की तो यह बात है कि कुल एक सप्ताह भी नहीं व्यतीत हुआ कि तुम्हारे स्वामी पद्म बनने से पहिले एक ब्राह्मण थे और तुम उनकी पत्नी थी। यदि तुमको विश्वास न हो तो आओ में तुमको दिखलाती हूँ कि उस ब्राह्मण दस्पित की कुटिया अब खाली पड़ी है और उसके लड़के बाले अभी उसकी मृत्यु का शोक

कर रहे हैं। लीला को यह बात सुनकर वह स्थान देखनेकी बहुत उत्सुकता हुई। सरस्वती लीला को उस सृष्टि में ले गई।

वहाँ पर जाकर लीला ने वह भोपड़ी देखी जिसमें कि ब्राह्मण वसिष्ठ और उनकी पत्नी अरुन्धती रहते थे। एक दिन वसिष्ठ ने एक राजा की सवारी बड़े ठाठबाट के साथ निकलती देखी। उसको देखकर उनके मन में एक तीत्र वासना उस मुख और वैभव को भोगने की हुई जो कि राजाओं को प्राप्त होता है। उसी दिन ब्राह्मण का शरीर बूट गया। अरुन्धती ने भी यह वर माँग रक्खा था कि यदि ब्राह्मण उससे पहिले मर जाय तो उसका जीव उसकी मोंपड़ी से बाहर न बाने पाए, और सदा उसका और उसके पित का साथ रहे। ब्राह्मण के मरने पर उसकी पत्नी को बहुत दु:ख हुआ और उसकी चिता पर वैठकर वह सती हो गई। सरस्वती ने लीला से कहा कि यह सव वृत्तांत केवल एक सप्ताह व्यतीत हुए हुआ था। वह ब्राह्मण तुम्हारे पित पद्म के रूप में और ब्राह्मणी तुम्हारे रूप में इस सृष्टि में राज्य का मुख मोगने के लिये उत्पन्न हुए थे। तुम दोनों का जीव उस कुटिया से बाहर नहीं गया । लीला को बहुत आश्चर्य हुआ और यह जानने की उसुकता बड़ी कि वह उससे पहिले के जन्मों में क्या थी और कहाँ थी। सरस्वती की सहायता से उसको अपने सव पूर्व जन्मों का ज्ञान उदय हो गया।

अव सरस्वती और लीला दोनों उस लोक में लौटीं जहाँ पर पद्म विदूरय राजा के रूप में राज्य कर रहा था। उनको यह देखकर वहुत विस्मय हुआ कि अब राजा विदूरथ ७० वर्ष की अवस्था के दिखाई पहते हैं। उसकी वर्त्तमान स्त्री का नाम भी लीला है। क्योंकि वह लीला को बहुत चाहता था, इसिलये उसको इस जन्म में भी लीला ही मिली। लीला और सरस्वती राजा विदूरथ के एकान्तवास के समय उनके सामने प्रगट हुई और उनको उनके पूर्व जन्म के पद्मरूप की याद दिलाई। विदूरथ के चित्ता में पद्म होने की वासना उदय हो आई। इसी समय दूसरी लीला ने भी सरस्वती देवी से यह वर माँग लिया था कि अगले जन्म में वह अपने पति की पत्नी बने। कुछ समय के पीछे विदूरथ के राज्य पर बाहर से आक्रमण होने लगे और एक वड़ा संप्राम छिड़ गया। इस संप्राम में राजा विदूरथ मारा गया। उसका जीव जो कि लीला के कमरे से कभी बाहर नहीं गया था, वहाँ पर सुरिज़त पड़े हुए

शव में प्रविष्ट हो गया, श्रीर पद्म नामक देह जाग उठी। पद्म ने उठते ही श्रपनी पुरानी दुनिया का श्रनुभव किया श्रीर श्रपने सामने दोनों लीलाश्रों को, जिनमें उसकी वासना थी, खड़े हुए पाया। श्रपनी दोनों पित्रयों के साथ सुख से फिर कुछ काल तक पद्म ने जीवन व्यतीत किया।

विसष्ठ ने रामचन्द्र से कहा कि जो कुछ हमारे जीवन में होता है सब हमारी वासनाओं के अनुसार ही होता है। जीवन-मरण, साथी-सङ्गी, लोक-लोकान्तर सब हमारी वासनाओं के बनाए बनते हैं।

### ७- कर्कटी राक्षसी की कहानी

मूर्ख लोग दु:ख भोगने और मरने के लिये ही जीते हैं। जिसने अपने आत्मा को नहीं जाना, उस मूर्ख का जीवन ही मृत्यु है। ब्रह्मा ने सृष्टि के आदि से यह नियम बना रक्खा है कि हिंस्न जीवों (दिरन्दों) के भच्चण के लिए मूढ़ प्राणी हैं, आत्मज्ञानी जन नहीं हैं। संसार में जो उदार गुणों वाले देहधारी हैं, वे इस पृथ्वीतल पर वर्त्तमान चन्द्रमा हैं; वे अपने सङ्ग से सबको शीतलता प्रदान करते हैं। सारे गुणों से उत्तम गुण अध्यात्मविद्या है; उसको जानने से ही राजा राजा

होता है और मन्त्री मन्त्री होता है; अन्यथा नहीं।

इन सिद्धान्तों को सममाने के लिये श्री वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को कर्कटी (विष्चिका) का उपाख्यान सुनाया, जो संनेपतः इस प्रकार है। हिमालय पहाड़ की उत्तारीय घाटी में कर्कटी नाम की एक राजसी रहती थी। वह अन्य जीवों को खाकर अपना पेट भरती थी। किन्तु बहुत दीर्घकाय होने के कारण सदा ही भूखी रहती थी। इसिलये उसने उम्र तपस्या की और ब्रह्मा को प्रसन्न करके यह वर माँगा कि उसका आकार सुई के समान हो जाय। त्रह्मा ने एवमस्तु कहा और तभी से कर्कटी का आकार सृचि के समान हो गया और उसका नाम अब विष्चिका पड़ा। उसने इस विष्चिका रूप से बहुत से जीघों का हनन किया। किंतु उसको रह रहकर यह पछतावा होता था कि वहत बड़े-बड़े जन्तुओं को मारने पर भी उसके शरीर में केवल एक छोटी-सी बुँद खुन जाता था। उसने फिर तपस्या की और ब्रह्मा को प्रसन्न करके यह वर माँगा कि उसका शरीर फिर उतना ही वड़ा हो जाए जितना कि पहले था। त्रह्मा ने यह वर देने से पहले उससे यह वादा करा लिया कि वह केवल मृढ़ जीवों को ही मारकर अपना पेट भरेगी, ज्ञानी को कुछ नहीं कहेगी। ककटी ने यह मालूम करने के लिए कि कौन जीव

मृद् है और कौन ज्ञानी है प्रश्नों की एक सूची तैयार की। जो जीव उसे मिलता उसी से वह प्रश्न करती थी। उत्तर न पाने पर उसको भन्नए कर जाती थी। ऐसा करते करते जब उसको कुछ समय हो गया तो एक दिन उसको एक वन में सैर करता हुआ एक किरात राजा दिखाई पड़ा। वह दौड़कर राजा के पास आई और उससे उसने अपने सब प्रश्न पूछे। राजा ब्रह्मज्ञानी था। उसने उसके सब प्रश्नों का संतोपजनक और यथोचित उत्तर दे दिया। इसलिये उसने राजा को खाने से छोड़ दिया और उससे मित्रता करना और उसके संग रहना चाहा। राजा की आज्ञा से उसने अपना कुरूप वेष त्याग कर सुन्द्र शरीर धारण किया और सुन्दर वस्त और भूषणों से अलंकृत होकर वह राजमहल में रहने लगी। राजा के राज्य में जो लोग पाप और अधर्म करते थे और जिनको राजदरवार से मृत्युद्र कि मिलता था, वे उसको खाने के लिये दिये जाते थे। इस प्रकार वह कुछ दिन शान्ति से जीवन बिताकर उत्तम गति को प्राप्त हुई।

## ८. इन्दु त्राह्मण के लड़कों की कथा

जीव केवल संकल्पमय है। जो संकल्प इसके हृद्य में हुढ़ हो जाता है वह ही बाह्य आकार धारण कर लेता है। संकल्पमय चित्त जिस प्रकार के जगत् की कल्पना करता है, वैसा ही समस्त जगत् च्रण में निर्मित हो जाता है। सारा ब्रह्माण्ड मन की ही कल्पना है, और प्रत्येक मन में जगत के रचने की सामर्थ्य है। इस सिद्धान्त को प्रतिपादन करते हुए वसिष्ठजीन रामचन्द्रजी को ब्रह्मा के मुख द्वारा सुनी हुई इन्दु ब्राह्मण के लड़कों की कथा, जो संचेपतः इस प्रकार है, सुनाई:—

एक समय की वात है कि जगत्स्रष्टा ब्रह्मा अपनी महाप्रलय की निद्रा से जागकर जब नई सृष्टि की रचना करने को ही थे तो उनको मालूम पड़ा कि सृष्टि तो पहिले से रची हुई है। उनको बहुत ही आश्चर्य हुआ। जो सृष्टि उनको दिखाई पड़ी उसके सूर्य से उन्होंने पूछा कि यह सृष्टि मेरे रचने से पहले ही कहाँ से आ गई। सूर्य ने कहा, हे देव, एक ही सृष्टि नहीं, ऐसी ऐसी दस सृष्टियाँ आप के रचे विना ही रची गई हैं। ब्रह्मा ने विस्मय के साथ पूछा कि इनके रचनेवाले कौन हैं? सूर्य देव ने कहा—

भगवन्, आपकी पूर्वरचित सृष्टि में कैलाश पर्वत के नीचे जो जम्बूद्रीप था उसमें स्वर्णजट नाम का एक प्रान्त था। वहाँ पर इन्दु नाम का एक बहुत पवित्र ब्राह्मण और उसकी सुयोग्य पत्नी वास करते थे। उनके यहाँ जब बहुत काल तक कोई सन्तान न हुई तो उन्होंने तप करके शिवजी महाराज से बर पाया कि उनके यहाँ १० महामना बालक होंगे। ऐसा ही हुआ। कुछ काल जीकर वह ब्राह्मण मर गया। पुत्रों को उसके मरने का बहुत दुःख हुआ। सबने इकट्ठा होकर यह सोचा कि पिताजी की यादगार कायम रखने के लिये कोई ऐसा बड़ा काम करना चाहिए जो आजतक किसी मनुष्य ने न किया हो। सोचते सोचते वे इस प्रस्ताव पर आए कि उन दसों को १० ब्रह्मा बनकर दस सृष्टियों की रचना करनी चाहिए। यह धारणा करके वे लोग पद्मासन जमाकर समाधि में बैठकर यह संकल्प करने लगे कि वे ब्रह्मा हैं और सृष्टि की उत्पत्ति कर सकते हैं। यथोचित समय बीतने पर वह संकल्प दद हो गया और १० सृष्टियों की रचना हो गई।

यह सृष्टियाँ तब तक कायम रहीं जब तक कि उनके संकल्प की

शक्ति चीए न हुई।

### ९. अहिल्या रानी और उसके प्रियतम इन्द्र की कहानी

मन के किसी वस्तु पर स्थिर हो जाने में कितना आनन्द है और स्थिर चित्त वाले प्रेमी को शरीर के दुःखों का किस प्रकार भान नहीं होता-यह बात अहिल्या और इन्द्र की कथा से जाहिर है। कथा संचेप से इस प्रकार है:—

मगध देश में इन्द्रशुम्न नाम का एक बड़ा प्रतापी राजा था। उसकी श्री श्रिहल्या, बहुत रूपवर्ती थी। उसी नगर में इन्द्र नामक एक अत्यन्त बुद्धिमान् ब्राह्मण्-कुमार रहता था। रानी ने उस ब्राह्मण्-कुमार की प्रशंसा सुनकर उसकी देखना चाहा। किसी सखी द्वारा ब्राह्मण्-कुमार इन्द्र के दर्शन कराए जाने पर वह उसकी परम अनुरागिणी वन गई, और यह चाहने लगी कि इन्द्र उसका होकर उसके ही साथ रहे। वह उसमें इतनी अनुरक्त हो गई कि सारे जगत् की वह तन्मय ही देखने लगी—"ततस्तदनुरक्ता सा पश्यन्ती तन्मयं जगत्"—किसी प्रकार से उसने अपने पास इन्द्र को बुलाया और उससे अपने हृद्य का प्रेम प्रकट किया। इन्द्र भी रानी में अनुरक्त हो गया, और सारे संसार को भूलकर उसी के ध्यान में रहने लगा।

अहिल्या को इन्द्र का ध्यान करने में और इन्द्र को अहिल्या का ध्यान करने में अलौकिक आनन्द का अनुभव होता था, और एक की दूसरे से मिलने की सदा ही चाह रहती थी। रामी जब कभी अवसर पाती इन्द्र को बुला लेती और उसके साथ आनन्द से समय विवाती। यह बात धीरे धीरे राजा को भी मालूम हो गई। राजा ने उन दोनों का विच्छेद कराने का यथाशक्ति यत्न किया किन्तु असफल रहा। उसने उन दोनों को हर एक प्रकार का शारारिक दुःख दिया—मत्त हाथी के पैरों में डलवा दिया, कोड़ों से पिटवाया, अन्न-जल न मिलने दिया—पर उन दोनों का ध्यान एक दूसरे पर इतना लगा हुआ था कि शरीर के कड़े से कड़े दुःख का उनको भान नहीं हुआ।

इन्द्र ने राजा से कहा कि मेरा जगत तो अहिल्यामय है। आपने जो सैकड़ों दु:ख मुक्ते दिए हैं वे मुक्ते मालूम ही नहीं पड़े। और अहिल्या का जगत् मन्मय है अर्थात् वह सब जगह मुक्ते ही देखती है, इसलिये उसको भी किसी दूसरे के दु:ख देने से जरा भी दु:ख नहीं मालूम होता।

राजा को बहुत खेद हुआ क्योंकि वह उन दोनों को सब प्रकार का कष्ट देने पर भी उनको एक दूसरे के मन से दूर न करा सका। तब राजा ने भरत नाम के मुनि के पास जा कर और सब हाल कह कर उनसे यह प्रार्थना की कि वे उन दोनों को शाप दें। भरत ने उनको शाप दिया कि वे नष्ट हो जाएँ। उन दोनों ने भरत और राजा से कहा—इस शाप से हमारा कुछ नहीं बिगड़ता। ज्यादा से ज्यादा यह शाप हमारे शरीर ही को नष्ट कर देगा। शरीर की तो हमें कुछ सुध बुध ही नहीं। हमारे मनों को जो एक दूसरे के ध्यान में अवल है शाप नष्ट नहीं कर सकता। ये दोनों मन जहाँ भी रहेंगे शरीरों की पुनः रचना कर लेंगे।

दोनों शरीर शाप के कारण भूमि पर सुखे वृज्ञों की नाई गिर पड़े। दोनों सुग योनि में पैदा हो कर एक दूसरे से प्रेम करते रहे। इसके पीछे दोनों पज्ञी हो कर एक दूसरे में रत रहे। फिर दोनों ब्राह्मण दस्पति के रूप में आए। इसके पीछे भी उनके अनेक जन्म हो चुके

हैं लेकिन हर जन्म में वे एक दूसरे को प्रेम करते हैं।

१०-चित्तोपाख्यान

संसार के जितने मुख-दुःख हैं वे सब चित्त के अधीन हैं। बन्ध और मोच भी चित्त की हो अवस्थाएँ हैं। जो चित्त वासनाओं की पूर्ति के लिये इधर उधर दौड़ता रहता है उसको कभी चैन नहीं मिलती, जिसने वासनाओं से निर्मुक्ति पा ली है वही चित्त शुद्ध ब्रह्म वन जाता है, और अनुपम परमानन्द का अनुभव करता है—इन वातों को समकाते समय वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को चित्तोपाख्यान (चित्त की कहानी) सुनाया, जो इस प्रकार है:—

हे राम! एक वहुत बड़ा, शान्त छोर भयानक वन है। एक समय उसमें विचरते हुए मैंने एक विचित्र पुरुष देखा। वह पुरुष बहुत बड़े शरीर वाला, सहस्रों आखों और हाथों वाला था। उसकी कियाएँ पागल की कियाओं की नाई देख पड़ती थीं। वह कभी इधर दौड़ता था, कभी उधर; कभी रोता था, कभी हँसता था; कभी नाचता था, कभी शोकातुर हो कर गिर पड़ता था। उसकी सहस्रों आखें उसको सहस्रों विषयों का दर्शन कराती थीं, जिनकी प्राप्ति के लिये वह अधीर हो कर चारों ओर दौड़ता रहता था, और किसी एक विषय पर स्थिर मित हो कर उसका आस्वादन नहीं कर पाता था। किसी विषय की प्राप्ति न होने पर अथवा उस विषय से वह आनन्द प्राप्त न होने पर जिसकी कि वह उस विषय से आशा करता था, वह इतना कृद्ध हो जाता था कि वह अपने सहस्रों हाथों से अपनी देह को ख़ब जोर से पीटने लगता था। ऐसा करते करते वह इतना भयभीत हो जाता था कि वह अपने को सुरज्ञित रखने के लिये किसी एकान्त श्रीर घने कुछ की शरण लेने के लिये उत्सुक होता था। किन्तु रोते-रोते उसकी दृष्टि और विवेक बुद्धि इतनी मन्द पड़ जाती थी कि वह अन्धे की नाई करख़वे के घने कुछ में प्रवेश करके उसके कांटों से विदीर्ग होता था और चिल्लाने लगता था। उसके शरीर में इतनी वेदना होती थी कि उसको मिटाने के लिए वह एक कुएँ में कूद पड़ता था। वह कुआँ अन्धेरे और विषेते जन्तुओं से भरा हुआ था और उसमें से नाक को दुःख देने वाली दुर्गन्य आती थी। रात भर उसमें किसी तरह रह कर प्रातःकाल फिर वह उस कूप से बाहर निकल कर अपने बेचैन जीवन का आरम्भ करता था। घूमते फिरते कभी कभी उसको केले का शीतल और सुगन्धित वन मिल जाता था जिसमें वह घड़ी दो घड़ी विश्राम और भर पेट भोजन पा लेता था। लेकिन वहां पर भी उसको शान्ति नहीं मिलती थी। वहां से भाग कर फिर इधर उधर मारा मारा फिरता था। मैंने यह भी विचित्र वात देखी कि मेरे यत्न करने पर भी वह मेरे सम्मुख नहीं होता था। हर समय वह मेरी निगाह से वच कर चलता था। एक समय ऐसा हुआ कि बहुत

यत्न करने पर मैंने उसको अपने सामने बुलाया और एक दृष्टि उसके ऊपर डाली। देखते देखते ही उसके सहस्रों हाथ और नेत्र चीए होने लगे। थोड़े ही समय में उसका सारा शरीर छित्र भिन्न हो गया और वह मेरे हृद्य में प्रविष्ट हो कर शान्त हो गया। मैंने तो यह जाना था कि उस बन में ऐसा उन्मत्त पुरुष एक ही था और उसको मेरा दर्शन होते ही मुक्ति मिल गई। लेकिन फिर मुम्मे ऐसे पुरुष उस बन में बहुत से मिले। जो जो मेरे सन्मुख आए वे सब शान्त हो गए और जिन्होंने मुक्ति मुंह छिपाया वे अभी तक उसी प्रकार अमए कर रहे हैं।

रामचन्द्रजी ने विसष्टजी से पूछा—हे ब्रह्मन् ! वह वन कहाँ है और वह पुरुष कौन है ? विसष्टजी बोले ! हे रामजी ! वह वन यह संसार है और वह मत्त पुरुष मन है । सहस्रों नेत्र और हाथ मन की अनन्त वासनाएँ हैं । वह अन्धकूप गृहस्थ है, करख़वे का कुख़ नरक है और कदली वन स्वर्ग है । मैं जिसके सम्मुख होता हूँ वह मन शान्त और मुक्त हो जाता है । मैं विवेक हूँ । विचार और विवेक द्वारा ही मन अमनीभाव को प्राप्त होकर निर्वाण और परमानन्द की प्राप्ति करता है ।

# ११-वालाख्यायिका

जो कुछ दृश्य संसार है वह सब केवल दृष्टि मात्र है। कल्पना और अम से अधिक इसकी सत्ता नहीं है। शून्य ब्रह्म की मित्ति पर मनरूपी चित्रकार ने ये सब चित्र बना रक्खे हैं। मन की कल्पना के अतिरिक्त इसमें कुछ भी सार नहीं है। जिस प्रकार स्वप्न में रचे हुए जगत् में कल्पना के सिवाय और कुछ भी नहीं है उस प्रकार ही इस संसार की स्थित है। वस्तुतः तो जगत् है ही नहीं—मन ने अपने मीतर ही इसकी कल्पना कर रक्खी है, और उस कल्पना के वश होकर वह अपने आपको इतना भूल गया है कि उसको दृश्य पदार्थ ही सार और वास्तिवक जान पड़ते हैं। यह ऐसे ही होता है जैसे कि कोई बालक सर्वथा मिथ्या कहानी को सुनकर उसको सच समम्म कर उसमें सुख और दुःख का अनुभव करने लगता है। इस विषय को समम्माने के लिये वसिष्ठ ने रामचन्द्रजी को एक वह कहानी सुनाई जो किसी दाई ने एक बालक को सुनाई थी, और बालक ने उसको सची बात मान ली थी। वह कहानी इस प्रकार है—

एक शुन्य नाम का नगर है। उसमें तीन राजपुत्र रहते थे, जिनमें से दो तो अभी पैदा हो नहीं हुए थे और एक गर्भ में भी नहीं आया था। वे विपत्ति में पड़ने के कारण दुःस्वी होकर सोचने लगे और उन्होंने यह निश्चय किया कि बाहर जाकर धनोपार्जन किया जाए। बाहर जाकर मार्ग में उनको बहुत कष्ट हुआ और मार्ग में चलते चलते थककर भूख और प्यास से तंग होकर वे एक तीन वृत्तों के कुंज को छाया में जा बैठे। वे तीन वृज्ञ ऐसे थे जिनमें से दो तो उपजे ही नहीं थे और एक का बीज भी नहीं बोया गया था। वहाँ पर बैठ कर उन्होंने विश्राम किया और अमृत के समान सुखादु फलों का भन्नण किया। थोड़ी देर बाद वहाँ से उठकर वे आगे बढ़े और बहुत सुन्दर, निर्मल और शीतल जल वाली तीन निद्याँ उन्हें दिखाई पड़ीं। वे निद्याँ ऐसी थीं कि दो तो जलरहित थीं और एक सूख गई थी। तीनों ने उन निद्यों में बड़े आनन्द के साथ स्नान कीड़ा की और जल पिया। फिर चलते चलते जब सायंकाल हो गया तो उनको एक भविष्यनगर दिखाई पड़ा। उन्होंने उसमें प्रवेश किया, और उनको रहने के लिये उस नगर में तीन मकान मिले - जिनमें से दो तो अभी बने ही नहीं थे और तीसरे में एक भी दीवार नहीं थी। वहाँ रहकर उन्होंने तीन त्राह्मणों को निमंत्रण दिया-जिनमें से दो के तो शरीर ही न ये और तीसरे के मुँह ही नहीं था। उन्होंने तीन थालियों में भोजन किया, जिसमें से दो में तो तली ही नहीं थी और तीसरी चूर्णहरूप थी। उस भविष्य मगर में वे तीनों बालक आनन्द्यूर्वक अपना जीवन विताते रहे।

यह कहानी सुनाकर विसष्टजी ने रामचन्द्रजी से कहा कि यह संसार भी इस कहानीकी नाई है। केवल कल्पनापर ही इसकी स्थिति है। सार वस्तु जो कि कल्पित नहीं इसमें कुछ नहीं है।

#### १२-इन्द्रजालोपाख्यान

इन्द्रजालोपाख्यान योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ उपाख्यानों में से हैं। इसके द्वारा विसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया कि सारा जगत् मन के भीतर है। मन इसको एक निमेष में उत्पन्न कर लेता है और एक निमेष में लीन कर देता है। सारा दृश्य संसार स्वप्न के सदृश है। च्या भर के स्वप्न में वे सब घटनाएँ घटित हो जाती हैं जो कि बाह्य जगत् में, जो एक दूसरा स्वप्न है, युगों और कल्पों में होती हैं! जो कुछ बाह्य जगत् में होता है वही च्या भर में मन के अन्दर प्रतीत हो सकता है। संचेपतः इन्द्रजालोपाख्यान इस प्रकार है:—

इस प्रथ्वी तल पर उत्तरपाएडव नाम का एक देश था, उस पर लवण

नाम का एक वड़ा धर्मात्मा और प्रतापी राजा राज करता था। एक समय, जब कि राजा अपने दरबार में बैठे हुए थे, वहाँ पर एक इन्द्र-जाली (बाजीगर) आया और राजा को यथोचित प्रणाम करके बैठ गया। राजा ने उसको अपना कौतुक दिखाने की आज्ञा दी। इन्द्र-जाली ने अपना पिटारा खाल कर उसमें से एक मोर की पूँछ का गुच्छा निकाल कर राजा के सामने घुमाया। उसके घुमाते घुमाते राजा को निद्रा आ गई और कोई दो घड़ी तक राजा मूर्छित से हो कर निद्रा में पड़े रहे। सब दरबारी लोग सोच में हो गए, और जादूगर को बुरा-भला कहने लगे। जागने पर राजा ने सब लोगों के सम्मुख वह वृत्तान्त सुनाया जिसका कि उन्होंने उस दो घड़ी के समय में अनुभव किया था। वह इस प्रकार था:—

मोर की पूँछ का गुच्छा घूमते देखकर राजा का ध्यान उस स्रोर ऐसा लगा कि उसको अपनी अवस्था का विस्मरण हो गया और एक विचित्र दश्य उसके सामने आया। उसने देखा कि एक दूसरे राजा का दूत एक वहुत तेज और सुन्दर घोड़ा लिए उसके सामने उप-स्थित है। दूत ने राजा से प्रार्थना की कि वह घोड़ा उनकी सवारी के लिए उसके राजा ने भेंट रूप से भेजा है। राजा बहुत प्रसन्न हुए और उस घोड़े पर सवार होकर बाहर निकते । घोड़ा बहुत तेज था। राजा को लेकर वह अति वेग से भागा और रोके न रुका। राजा बैठे-बैठे जब तंग आ गए और अपने राज्य से बहुत दूर द्विए दिशा में विन्ध्या बल के जंगल में पहुँच चुके, तब उन्होंने घोड़े पर बैठे हुए ही एक पेड़ की शाखा को पकड़ लिया और घोड़े की छोड़ दिया। जब बोड़ा भाग गया तो वे पेड़ से नीचे उतर कर विश्राम करने के निमित्त बैठ गए। उनको इतनी भूख और प्यास लगी थी कि प्राण निकले जाते थे। चारों स्रोर देखा। कहीं से भी स्रन्त स्थवा जल की प्राप्ति की सम्भावना न ज्ञान पड़ी। वे जीवन से निराश हो ही चुके थे कि एक मिलन वस्त्रों वाली काली और कुरूपा चारडाल-कन्या एक वर्तन में जामुन का रस और दूसरे में पके हुए चावल भरे हुए मस्तानी चाल से जाती हुई उनको दिखाई पड़ी। राजा इतने भूखे थे कि सब विचार छोड़कर उससे प्रार्थना करने लगे कि उस अन्न और रस में से कुछ उसको देकर उसके प्राणों की रचा करे। कन्या ने राजा से कहा कि वह चारडाल-कन्या है और वह अन्न और रस

अपने पिता के लिए ले जा रही है। बहुत प्रार्थना करने पर भी उसने राजा को कुछ न दिया। राजा ने उसका पीछा किया-तब उस कन्या ने राजा से कहा-यदि तुम मेरे पि बनना स्वीकार करो तो मैं अपने पिता के अन्त में से कुछ भाग तुमको दे दूँगी। राजा भूख प्यास से इतने पीड़ित हो रहे थे कि उन्होंने उसका पति बनना स्वीकार कर लिया। उसको थोड़ा सा भात खिलाकर और जामुन का रस पिला-कर वह वड़ी प्रसन्न होकर अपने पिता के पास गई और उससे बोली-मैंने यह सुन्दर पुरुष अपना पति बना लिया है । पिता बहुत प्रसन्त हुए और बोले-बहुत अच्छा किया। जा इसको लेकर घर जा और सुख से जीवन विता। राजा ने चाएडाल के घर आकर देखा कि चारों आर अस्थि, मांस और रुधिर, कुत्ते, गधे और भैंस आदि जानवरों की खालें बिखरी पड़ी हैं। एक बहुत ही गन्दी दुर्गन्धयुक्त मोंपड़ी में उसकी सास मांस पका रही थी। अपने जामाता को देखकर वह बहुत प्रसन्त हुई; रुधिर और मांस का भोजन राजा को परोसा। सारी चाएडाल विराद्री को इकट्टा करके चारडाल-दम्पति ने वड़े समारोह के साथ अपनी पुत्री का विवाह रचाया। थोड़े ही समय में राजा एक प्रतिष्टित चारखाल वन गया। कुछ वर्षों के भीतर उसकी स्त्री से उसके यहाँ तीन पुत्र और तीन कन्याएँ हुई । राजा अपने राजभाव को बिल्कुल ही भूल गया, और चारडालोचित सब कर्म करने लगा। बहुत सुख से अपने गृहस्थी में रहता रहा। एक समय ऐसा आया कि वर्षा न होने कारण बहुत बड़ा अकाल पड़ गया। उस देश में अन्न और जल का अभाव हो गया। सब लोग भूखे मरने लगे। तङ्ग आकर वह चाएडाल अपनी स्त्री और वचों को साथ लेकर दूसरे देश में भोजनोपार्जन करने के लिये बाहर निकला। रास्ते में वे सब भोजन के बिना तंग आ गए और चलने योग्य न रहकर एक युक्त के नीचे बैठ गए। वहाँ पर पड़े-पड़े, सबसे छोटे पुत्र ने पिता से कहा कि मूख के मारे उसके प्राण निकल रहे हैं। पिता के पास और साधन कुछ नहीं था, इसलिए उसने अपने पुत्र की जुधा तृप्ति के लिए अपने आपको एक लकड़ी के जलते अम्बार पर रखते हुए कहा कि ले तू मेरा मांस खाकर अपने प्राण की रज्ञा कर ले। आग से जलने पर उस चारडाल की चेतना दूसरी स्थिति का अनुभव करने लगी--राजा लवण मूर्च्छा से जाग गए और

अपने आपको उन्होंने राजा के रूप में सिंहासन पर वैठा हुआ पाया। सामने इन्द्रजाली वैठा था और सब द्रवारी चिन्ताकुल सामने खड़े थे।

राजा को यह सब दृश्य केवल दो घड़ी के भीतर अनुभव करके वड़ा आश्चर्य हुआ। इन्द्रजालीने उससे कहा—महाराज ये सब घटनाएँ सची हैं और यदि आप को विश्वास न हो तो आप स्वयं उस देश में जाकर देख लीजिये। राजा अपनी सेना को लेकर दृष्णिण को खाना हुए। चलते हुए रास्ते में उन्होंने वे सब देश, स्थान, और दृश्य देखे। किरात देश में पहुँचकर हुवहू वही सब स्थान देखे जिनमें उसने अमण और वृत्त्युपार्जन किया था। वह स्थान भी देखा जहाँ पर कि उसने अपनी देह का अपने पुत्रों की जुधातृिष्ठ के लिए बिलदान किया था। अकाल के सभी निशान उनको वहाँ पर दिखाई पड़े। चाण्डाल गृह में जाकर देखा तो उनकी सास घर में बैठी हुई अपने जमाई की मृत्यु के शोक में रो रही थी। राजा ने उसके पास जाकर उसको सान्त्वना दी। उसको धन देकर प्रसम्न किया, और आश्चर्य से पूर्ण होकर यात्रा से घर लीट आया।

१३ - शुक्रोपाख्यान

शुक्रोपाख्यान द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया कि वासना और संकल्प के अनुसार ही मनुष्य की गति होती है, इसिलये निर्वाणपद प्राप्त करने की इच्छा वाले मनुष्य को संसार के विषयों के लिये वासना नहीं करनी चाहिए, और किसी भी सांसारिक सुख अथवा भोग का अपने मन में संकल्प उदय न होने देना चाहिये।

पक समय को बात है कि मन्द्राचल पर्वत पर भृगुमुनि ने उम्र तप करना आरम्भ किया। उनके समीप उनकी देखभाल और सेवा करने के लिये उनके प्रिय और सर्व गुण सम्पन्न पुत्र शुक्र रहने लगे। भृगु ऋषि ने निर्विकल्प समाधि लगाई तो शुक्रको सेवा कार्य से कुछ अवकाश मिला।

एक समय जब कि शुक्र शान्तिचित्त बैठे हुए प्रकृति की शोभा का निरीक्षण कर रहे थे, उनको आकाश मार्ग से जाती हुई एक रूपलावस्य-सम्पन्ना अपसरा दिखाई पड़ी। उसको देखते ही शुक्र के मन में कामवासना उदय हो आई। उसको प्राप्त करने की प्रवल इच्छा उपम्न हुई। उनको यह खयाल आया कि यह अपसरा देवलोक की है इसलिये देवलोक जाता चाहिए। यह संकल्प उदय होते ही उनका सूच्म शरीर स्थूल शरीर को छोड़कर देवलोक पहुँचा। शुक्र ने अपने आपको इन्द्रलोक

में पाया। वहाँ पर चारों स्रोर ऐश्वर्य और भोग, सीन्दर्य और स्नानन्द का साम्राज्य दिखाई पड़ता था। इन्द्र ने शुक्र का आदर सत्कार किया और उनको स्वर्ग में रहकर वहाँ के आनन्द का भोग करने के लिये निमन्त्रण दिया। शुक्र का मन तो उसी अप्सरा के पीछे लगा था जिसको देखकर वे काम से परास्त हुए थे। स्वर्ग में उसकी तलाश में फिरने लगे। आखिर वह एक वाटिका में विहार करते हुए मिल ही गई। आँखें चार होते ही दोनों में परस्पर स्नेह का उदय हो गया, और श्रानन्द से एक दूसरे के साथ रहने लगे। इस प्रकार उस विश्वाची नाम की देवसुन्दरी के साथ आनन्द का उपमोग करते करते शुक्र को बहुत समय बीत गया। जब उसके पूर्वकृत पुख्यों का भोग द्वारा चय हो गया तो वह स्वग से गिरा । इसी प्रकार वह अप्सरा भी अपने पुरुष चीगा होने के कारण स्वर्ग से गिरी। कुछ समय तक दोनों के सूचम शरीर चन्द्रमा की किरणों में रहे। फिर अनाज के पौदों में आकर रहे। उस पीरे के धान्य को जिसमें शुक्र का जीव था दशारएय देश के एक ब्राह्मण ने खाया और उसके धान्य को जिसमें विश्वाची का जीव था मालव देश के राजा ने खाया। ब्राह्मण के भोजन का वीर्य बनने पर शुक्र उसकी स्त्री के गर्भ से उस ब्राह्मण का पुत्र हुआ, और मालव नरेश के यहाँ विश्वाची का जीव उसकी कन्या बनकर उत्पन्न हुआ। जब कन्या बड़ी होकर रूपवती और विवाह योग्य हुई तो राजा ने उसको स्वयंवर द्वारा वर चुनने की आज्ञा दी। दैवयोग से वह बाह्यए-बालक भी यहाँ पर आ निकला। पूर्व स्नेह अदृष्ट रूप से उदय हो आया, और उस कन्या ने विवश होकर ब्राह्मण के ग़रीब बालक को अपना पति बना लिया। कुछ दिन पीछे राजा अपने जामाता को राज्य सींपकर वन चले गए। इस प्रकार बहुत दिनों तक राज और राजतनया का उपभोग करने पर शुक्र के जीव ने उस देह का त्याग किया। तब वह बङ्ग देश में एक धीवर हुआ। फिर एक सूर्यवंशी राजा हुआ। फिर एक बड़ा विद्वान गुरु हुआ। फिर एक विद्याधर हुआ। फिर मद्रास में एक राजा हुआ। फिर वासुरेव नाम का एक तपस्वी वालक हुआ। फिर विन्ध्याचल में एक किरात हुआ। फिर सौवीर और कैवट देश में मंत्री हुआ। फिर त्रिगर्त देश में एक गधा हुआ, फिर किरात रेश में एक बाँस का पौदा हुआ। फिर चीन के जंगल में एक हरिए। हुआ। फिर एक ताड़ के बृज्ञ में वास करनेवाला सर्प हुआ। फिर एक वन में मुर्गा

हुआ। इस प्रकार अपनी वासना और कर्मनियमानुसार वह वहुत से रूपों को धारण करता हुआ एक ब्राह्मण-कुमार होकर गङ्गा तट पर तपस्या करने लगा। उसका शुक्र शरीर विकृत होकर शीर्ण होने लगा।

भृगु ऋषि की जब बहुत काल पीछे समाधि खुली तो उन्होंने शुक्र को अपने पास न पाया। तलाश करने पर जब उसके शरीर को मृत अवस्था में पाया तो उनको काल के ऊपर बहुत क्रोध आया और काल को शाप देने के लिये तैयार हुए। इतने ही में काल ने स्थूल हप धारण करके भृगुऋषि को प्रणाम किया, और कहा-महाराज आप क्या कर रहे हैं। मैं काल तो भगवान का नियत किया हुआ हूँ, और सदा अपने धर्म का पालन करता हूँ। मुक्ते आप शाप नहीं दे सकते। में सब प्राणियों की वासना और कर्मों के अनुसार उनके स्थूल शरीर की तबदीली किया करता हूँ। आपका पुत्र शुक्र अपनी वासनाओं के और संकल्पों के अनुसार ही अगएय योनियों में भ्रमण करता फिर रहा है। कालने उसके सब जन्मों का बृतान्त सुनाकर भूगु को बतलाया कि शुक्र का जीव इस समय ब्राह्मण् वालक बना हुआ गङ्गा-तट पर तप कर रहा है। विश्वास न हो तो जाकर देख लिया जाए। भृगु मुनि काल को लेकर उसके समीप गए। ब्राह्मण्-बालक ने दोनों को देखा किन्तु पहचाना नहीं। भूगु ने उसको ध्यान लगाकर देखने को कहा। तब उसको अपने पूर्व जन्मों का स्मरण हो आया। पिता की आज्ञानुसार उसने फिर शुक्र होने की तीत्र वासना की और उसके फलरूप ब्राह्मण-बालक के शरीर को छोड़कर उसकी पुर्यष्टक (सूच्म देह) ने शुक्र शरीर में प्रवेश करके उसको जीवित किया।

वसिष्ठजी ने राम से कहा कि शुक्र ने जो रूप धारण किया अपनी वासना के अनुसार किया। हरएक जीव की हरएक वासना उसके लिये एक वाँधनेवाली डोरी है, जो कुछ काल के लिये अवश्य ही उसे उस विषय से बाँचेगी जिसकी वह चाह करता है। किसी उर्दू किन ने ठीक कहा है:—

श्रार्जूये दीदे जानां बज्म में लाई मुक्ते। अर्जूये दीदे जानां बज्म से भी ले चली॥

अर्थात् प्रिय वस्तु के दर्शन ( प्राप्ति ) की अभिलाषा ( वासना ) ही सुक्ते संसार में लाती है और वही सुक्ते संसार से ले जाती है ।

कठोपनिषद् में इसी कारण से यह कहा है-

यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः।
इथ मत्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्तुते॥
इथात्—जब इस जीव के हृद्य में वास करनेवाली वासनाओं का
परित्याग हो जाता है तभी मर्त्य (मरनेवाला) जीव अमृत होकर
ब्रह्मत्व को प्राप्त होता है।

१४ -दाम, व्याल और कट की कहानी

दाम, ज्याल और कट की कहानी सुनाकर विसष्टजी ने रामचन्द्र जी को यह उपदेश दिया कि मनुष्य को सब प्रकार की सिद्धि और विजय प्राप्त करने का एक ही उपाय है और वह है अनहंभावयुक्त पुरुषार्थ। जो मनुष्य अहंभाव से प्रेरित होकर पुरुषार्थ करता है उसको इतनी कामयाबी नहीं प्राप्त होती जितनी कि उसको होती है जो कि अहंभाव से स्पृष्ट न होकर अपने जीवन को हयेली पर रसकर अपने आदर्श की सिद्धि के लिये मृत्यु से जरा भी नहीं उरता। जिस मनुष्य में अहंभाव और मृत्यु का डर है और जो सदा ही अपनी जान बचाने का खयाल रखता है वह परास्त होता है।

एक समय पाताल लोक के अमुर राजा शम्बर ने देवलोकवासी देवताओं से संप्राम छेड़ा। बहुत दिनों तक घोर युद्ध होता रहा। कभी शम्बर परास्त होता था, कभी देवराज इन्द्र। शम्बर को कई प्रकार की माया आती थी। उसने अपनी माया द्वारा तीन विशालकाय दैत्य — दाम, व्याल और कट-उत्पन्न किए। वे ऐसे थे जिनमें अहंभाव लेशमात्र भी न था और न किसी प्रकार की वासना उनके मन में होती थी। जिस कार्य के लिये उनकी उत्पत्ति हुई थी केवल उसके करने में ही उनकी निष्काम प्रवृत्ति थी। उसके फल, अथवा उस सम्बन्धी हानिलाम की चिन्ता उनके मन में जरा भी नहीं होती थी।

ऐसे दाम, ज्याल और कटने संप्राम में देवताओं के दाँत खट्टे कर दिए। वे इतनी वहादुरी से लड़े कि उनके सामने खड़े होने की भी देवताओं में हिम्मत न रही। निदान, देवता लोग भाग निकले और ब्रह्मा की शरण में पहुँचे। ब्रह्मा ने ध्यान करके विचार किया तो उनको असुरों की जय का कारण मालूम पड़ गया। उन्होंने देवताओं को समभाया कि जवतक दाम, ज्याल और कट अनहंभाव से निष्काम युद्ध करते रहेंगे, तवतक देवताओं को उनके उपर विजय प्राप्त न हो सकेगी। इसलिये यदि उनको परास्त करना है, अथवा उनसे

अपनी रत्ता करनी है, तो इस रीति से युद्ध करना चाहिए कि उनके हृदय में विजय की कामना, मृत्यु का भय, जीवन की लालसा और अहं-मम-भाव उत्पन्न हो जाएँ।

देवताओं ने ब्रह्मा की सलाहपर विचार किया और अपने युद्ध का कार्यक्रम निश्चय कर लिया। वे दाम, ब्याल और कट से इस रीति से लड़े कि इनके मनमें विजय का अभिमान उत्पन्न हो गया। फिर मरने का भय, पराजय से घृणा, जीवन की लालसा, अहं-मम-भाव उत्पन्न हो गए। इतना होने पर वे देवताओं से युद्ध करने से भय मानने लगे और उनके ऊपर आक्रमण करना छोड़कर भाग निकले और नष्ट हो गए। देवताओं के सर से आफ़्त टली।

# १५-भीम, भास और दृ की कहानी

इस कहानी द्वारा विसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह उपदेश दिया कि आत्मज्ञानी पुरुष को, जो कि वासनारहित होकर संसार में स्वथम का पालन करता है, उसे यहाँ पर विजय और अभ्युदय और मृत्यु के पीछे उत्तम गति प्राप्त होती है।

जब पाताल के दैत्यराज शम्बर को यह माल्म हुन्या कि उसके माया द्वारा उत्पन्न किए हुए योद्धा, दाम, ज्याल और कट, इस कारण से देवताओं द्वारा परास्त किए गए कि उनमें ऋहंभाव का उदय हो आया था (जैसा कि उपरवाली कहानी में वतलाया गया है), तो उसने अपनी माया द्वारा तीन आत्मज्ञानी योदाओं, भीम, भास और दृढ़ की रजना की। उनमें जन्मसिद्ध ही ब्रह्मभाव पूर्ण हप से वर्त्तमान था। वे जीवन्मुक्त थे, खौर किसी कारण से भी उसमें अहंभाव, कामना, भय और फल की आकांचा उदय होने की संभावना नहीं थी। वे जिस कार्य को करने के लिये उत्पन्न हुए थे उसको अपनी जान लड़ाकर अतहंभाव से करते थे। जब देवताओं से उनका युद्ध हुआ तो देव-वाओं के दाँत खट्टे हो गए। देवताओं ने बार-बार उनके चित्त में आई-भाव, वासना और भय खादि उत्पन्न करने का यत्न किया, किन्तु असफल रहे, क्योंकि वे तीनों जीवन्युक्त ये शौर स्वधर्मपर हद रहना ही उनका काम था। जब देवताओं का कोई वस न चला तो वे विष्णु भगवान की शरण में पहुँचे । विद्या भगवान ने ध्यान धरके देखा तो उनको माल्म हो गया कि भीम, भास और हुढ़ को मारना अथवा परास्त करना

देवताओं के वश से बाहर की वात है। इसलिये वे स्वयं अपना सुदर्शन चक्र लेकर युद्ध-स्थानपर आए और उन तीनों को मारकर उनको अपने लोक में स्थान दिया और देवताओं को भय और दैत्याक्रमण से मुक्त किया।

## १६-दाश्रोपाख्यान

मगध देश में शरलोमा नाम का एक मुनि रहता था। उसका एक मात्र पुत्र दाशूर अपने पिता को बहुत प्यार करता था। समय आनेपर जब शरलोमा की मृत्यु हो गई तो दाशूर को अत्यन्त शोक हुआ, और वह अधीर होकर रोने लगा। उसका तीत्र दुःख देखकर एक वनदेवी को बहुत करुणा आई और वह उसके समीप जाकर अदृष्ट रहते हुए ही उसको सममाने लगी—हे साधो! तू क्यों शोक करता है ? क्या तेरे लिये कोई ऐसी घटना हो गई है जो दूसरों के लिये नहीं होती? संसार का यह अटल नियम है कि यहाँपर जीव पैदा होकर कुछ दिन जीकर मर जाते हैं। ब्रह्मा तक को भी एक दिन नाश को प्राप्त होना है। तब फिर किसी के मरने पर शोक क्यों किया जाए? रोना तो बच्चों का काम है जिनको संसार के अटल नियमों का ज्ञान नहीं है। तुम तो बच्चे नहीं हो। उठो और अपने जीवन के ध्येय की प्राप्ति में लगो।

दाशूर को होश आया और उसने विचार किया कि पिता के मरने पर शोक करना व्यर्थ है। शोक करने से पिताजी जीवित नहीं हो सकते। अब अपने जीवन को सुधारना चाहिए। यह सोवकर उसने तप करने का निश्चय किया। तप करने के लिये उसने एक अत्यन्त पित्र स्थान की खोज करनी शुरू की, लेकिन उसको कहींपर भी कोई पित्र स्थान न मिला। अन्त में उसकी समम में यह आया कि यदि वह किसी प्रकार किसी वृच्च की फुज़ल (अप्रभाग) पर स्थिर रह सके तो वह सबसे शुद्ध स्थान तप करने का होगा। यह इच्छा अपने मन में रखकर उसने कुछ लकड़ियाँ एकत्रित करके आग जलाई और अपना माँस काट काटकर अग्नि देवता को बिल देना आरम्भ किया। त्राह्मण के माँस की बली आग में पड़ते ही अग्नि देवता को बहुत दुःख हुआ और वे त्राह्मण के सामने प्रत्यच्च रूप से प्रकट हो गए. और उससे वर माँगने को कहा। दाशूर ने अपनी इच्छा प्रकट की। अग्निदेव ने वर दिया कि उनको वहाँपर खड़े हुए कदम्ब वृच्च की शाखा के अप्र भागपर रहने की शिक्त प्राप्त हो।

दाशूर उस कदम्ब वृत्तपर रहकर तप छौर यज्ञ करने लगे। उनके सब यज्ञ छौर तप मानसिक थे। मन द्वारा उन्होंने विधिपूर्वक वैदिक रीति से अधमेध, नरमेध, गोमेध छादि बड़े बड़े यज्ञों की समाप्ति की। बहुत दिनों तक तप और यज्ञ करने से भी उनको आत्मज्ञान प्राप्त न हुआ, क्योंकि छात्मज्ञान तो केवल विचार से ही उत्पन्न होता है, तप और यज्ञ द्वारा नहीं प्राप्त होता। हाँ इतना हुआ कि निष्काम तप और यज्ञों के करने से दाशूर का अन्तःकरण इतना पवित्र हो गया कि वह छाव छात्मा के स्वरूप का विचार करने योग्य हो गया। विचार करने से उसको आत्मज्ञान हो गया, और वह जीवन्मुक्त हो कर छानन्द से उस वन में रहने लगा। छाव उसको किसी प्रकार का शोक और मोह नहीं रहा।

एक समय उसके सामने एक वनदेवी आ कर रोने लगी—हे मुने! आपको सब प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त हैं। आप मेरे शोक को दूर की जिए। चैत्र शुक्ल पन्न की त्रयोदशी को इन्द्र के नन्दन वन में कामदेव का उत्सव मनाने के लिये सब देवियाँ एकत्रित हुई थीं। सब के साथ उनकी सन्तानों को देख कर मुमे दुःख हुआ कि मेरे अभी तक कोई पुत्र नहीं है। तब से यह बात मेरे मन में बहुत खटक रही है। हे मुने, आप मेरे इस शोक को दूर करो और मुमे पुत्र प्रदान करो। यदि ऐसा नहीं करोगे तो में अग्नि में प्रवेश कर जाऊँगी। दाशूर को उम वनदेवी पर द्या आई और उन्होंने उसको एक पुष्प देकर यह कहा—जाओ, एक महीने के पीछे तुम्हारे गर्भ से एक पुत्र होगा। लेकिन, चूँकि तुमने अग्नि में प्रवेश करने की धमकी दी थी, इसलिये वह पुत्र अज्ञानी होगा। सांसारिक विद्याएँ उसको सभी आयोंगी, परन्तु आत्मज्ञान उसे विना किसी ज्ञानी के उपदेश किए न होगा।

प्रसन्नचित्त हो कर वह वनदेवी घर गई और एक महीने पश्चात् उसको पुत्रोत्पत्ति का त्रानन्द प्राप्त हुआ। माता ने पुत्र का भलीभाँति पालन पोषण किया और उसे सब प्रकार की विद्याएँ पढ़ाई। जब वह दस वर्ष का हो गया तो उसने उसको दाशूर मुनि के पास लाकर उनसे पायना की कि वे उसको आत्म-ज्ञान दे कर अपने शाप को दूर करें। दाशूर ने वनदेवी के पुत्र को नाना प्रकार के दृष्टान्तों द्वारा ब्रह्म ज्ञान का उपदेश दिया।

वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी से कहा कि एक समय जब कि वे आकाश

मार्ग से सूदम शरीर द्वारा गङ्गा में स्नान करने जा रहे थे, उन्होंने दाश्र मुनि को वनदेवी के पुत्र को आत्मज्ञान का बड़े सरल और रोचक उपाय से उपदेश करते हुए सुना था। उस समय दाश्र मुनि उसको यह सममा रहे थे कि सारा जगन् संकल्प का प्रसार है। संकल्प ही सारे पदार्थों का उत्पादक है। संकल्प द्वारा ही संसार की रचना होती है, और संकल्प के जीए होने पर संसार का नाश होता है। यह संसार केवल एक संकल्प नगर है जो कि शुद्ध चिदाकाश में उदय होता है और उसी में लय हो जाता है।

## १७ - कच गीता

एक समय देवगुरु बृहस्पति के पुत्र कच को परम शान्ति का अतुः भव हुआ और सहज समाधि लग गई। समाधि से जागने पर उन्होंने आत्मा के सर्व व्यापक होने के विषय में निम्नोद्धृत विचारों युक्त एक गीत गाया —वह गीत वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी की सुनाया:—

सारा विश्व इस प्रकार आत्मा से परिपूर्ण है जैसे कि महा प्रलय में जगत जल से पूर्ण होता है। इसिलये में किस वस्तु को त्यागूँ और किसके प्राप्त करने की वाञ्छा कहाँ क्या कहाँ क्या न कहाँ कहाँ जाऊँ है। इसिलये किस बात की चिन्ता होनी चाहिए है है के बाहर है। इसिलये किस बात की चिन्ता होनी चाहिए है है के बाहर है के भीतर, ऊपर, नीचे, आगे, पीछे, सब दिशाओं में आत्मा ही आत्मा है। अनात्म वस्तु कोई भी नहीं है। आत्मा सब जगह स्थित है। आत्मा ही सब कुछ है। कोई भी पदार्थ ऐसा नहीं है, जो मेरा आत्मा नहीं है। जो कुछ संसार में है वह मेरा ही एक रूप है। मैं सब जगह, सारे बहारड में सन्मय रूप से पूर्ण हूँ। मैं पूर्ण हूँ, सबैब पूर्ण रूप से स्थित हूँ। आनन्द रूप हूँ। मेरे चारों ओर आनन्द का समद लहरें मार रहा है।

ऐसा कहते कहते कच को फिर समाधि लग गई और वह परमानन्द

में लीन हो गया।

१८-जनक के जीवननमुक्त होने की कथा

रामचन्द्रजी को जीवनमुक्तिका उपरेश करते समय वसिष्ठजी ने उनको राजा जनक के जीवनमुक्त होने की कथा सुनाई। वह इस प्रकार है: बिदेह नगर के राजा जनक एक समय अपने लीलोपवन में सैर कर रहे थे। एकाएक उनको कुछ श्रद्धष्ट सिद्धों का गाना सुनाई पड़ा। वह बड़े ध्यान से सुनने लगे। गाना क्या था जनक के लिये चेतावनी और उदबोधन था। उस गाने का सार यह था—

जो मनुष्य, यह जानकर भी कि संसार के जितने भोग्य पदार्थ हैं वे सब अन्त में दु:खदायी होते हैं, पदार्थों के पीछे दौड़ता है, वह मनुष्य नहीं है गधा है। जो मनुष्य अपने हृद्य के भीतर वतमान ईश्वर को छोड़कर और दूसरे बाह्य देवताओं की उपासना के चकर में पड़ते हैं और बाहर ईश्वर की तज़ाश करते हैं, वे ऐसे मृद हैं, जैसे कि वह मनुष्य जो हाथ में मौजूद मिण को फेंक कर काँच के पीछे भागता है। हमलोग तो उस देव की उपासना करते हैं जो कि सबमें है, जिसमें सब हैं, जिसके सब हैं, जिससे सब हैं, जो सब है; जो सब है, जो अल्प का भी आल्पा है। जो सन् और असन्, प्रकाश और अप्रकाश, द्रष्टा और हर्य से भी परे और इनके मध्य में है वह आनन्दरूप और स्पन्दरहित आल्पा है। वहाँ पर स्थित होकर सब बासनाएँ समृत नष्ट हो जाती हैं।

इस गीत को मुनकर जनक को बहुत विपाद हुआ। उन्होंने विचार किया कि यह जन्म बृथा ही जा रहा है, अभी तक उस परम पद की प्राप्ति नहीं हुई है जिसको प्राप्त कर लेने पर और कुछ प्राप्त कर लेने की वासना ही नहीं रहती।

घर जाकर जनक एकान्त स्थान में बैठ कर इस प्रकार विचार

यह प्रपद्ध-रचना इन्द्रजाल के समान है। न जाने में इसमें क्यों मोहित हो रहा हूँ ? संसार के सारे पदार्थ जल की तरङ्गों के समान ज्ञणभंगुर हैं, फिर भी में उनको प्राप्त करने की वासना करता रहता हूँ, इसमें श्रिधिक मूर्खता और क्या हो सकती है ? जिन बस्तुओं में सुख है वे सब दुःखों से मिश्रित हैं, फिर भी मेरी उनमें आत्था है। जो बड़े २ महापुरुप और महाशक्तिशाली मनुष्य हो चुके हैं वे भी मौत के मुँह में चले गए तब भी में जीने की वाब्छा करता रहता हूँ। संसार के सब पदार्थ नाशवान हैं। ऐसी कोई वस्तु नहीं है जिसको सत्य कहा जा सके किस पदार्थ पर आत्था की जाए ? संसार के सब भोग विपरूप हैं इनमें आत्था करना महा मूखता है। जिन-जिन पदार्थों की लोग वासना करते हैं उन सबका परिखाम मुक्ते दुःख ही दिखाई पड़ता है। ऐसा कोई पदार्थ नजर नहीं आता जिसको प्राप्त कर लेने पर फिर किसी वस्तु की प्राप्ति की बांछा न रहे अथवा जिसको प्राप्त करके पूर्ण मुख का अनुभव हो जाए। एक वस्तु को प्राप्त कर लेने पर दूसरी के प्राप्त कर लेने की वासना तुरन्त ही हृदय में उदय हो जाती है। जो प्राप्त हो चुकी है उसको सन्तुष्टि से उपभोग नहीं करने पाते कि मन उससे विरक्त होकर दूसरे पदार्थ की श्रोर लग जाता है, और समस्त जीवन इसी प्रकार की मृगतृष्णा के पीछे दौड़ने में खतम हो जाता है। जैसे पतंग दीपशिखा को सुख रूप जान कर उसकी श्रोर दौड़ता है और उसको छूते ही भस्म हो जाता है यही हाल हम लोगों का है। भोगों को आनन्द रूप जानकर हम उनका उपभोग करने में अपना सर्वस्व खतम कर देते हैं - अन्त में हाथ मल कर पछताते हैं और रोते हैं कि जीवन वृथा ही विता दिया। सब सत्ताओं के सर पर असत्ता नाचती है। सब सुन्दर रम्य पदार्थी के भीतर कुरूपता और अरम्यता छिपी बैठी है। सर्व सुखों का परिग्णाम दुःख है। बतलाइये फिर कैसे किसी पदार्थ, किसी सौन्दर्य अथवा किसी सुख की वाञ्छा की जाए ? जितनी सम्पत्तियाँ हैं वे सब किसी न किसी रूप में आपत्तियाँ ही हैं। बहुत दिन तक अज्ञानी वना हुआ मैं इनके पीछे फिरता रहा । संसार के अनन्त प्रकार के भोगों की वासनाओं के कारण बहुत से जन्म मरण सहे। अब यह नहीं होगा। अब मैं प्रबुद्ध हो गया हूँ। अब मुक्ते समक आ गईहै। और अब मुक्ते माल्म हो गया है कि मेरा दुश्मन जो मुक्ते संसार के भोगों की और ले जाया करता है मेरे ही भीतर मेरे मन के आकार में है। मैं अब उसी को पकडूँगा और पकड़ कर ऐसा मासँगा कि फिर वह सर्न वठाने पाएगा। मेरा मनरूपी मोती अभी तक विधा नहीं है। अब इसको में आत्म-विचार रूपी वर्मे से बीधूँगा।

यह सोच कर राजा जनक ने अपने मनको सम्बोधन करके उसको सममाना आरम्भ किया। चित्त से जनक ने पूछा—हे चित्त, तू बता अब तक जिन जिन पदार्थों की प्राप्ति की तूने इच्छा की है उनमें से कितने पदार्थ ऐसे हैं जिनको पाकर तुमें हिप्त हुई हो ? क्या तू सममता है कि भविष्य में भी तेरा वही हाल नहीं रहेगा जैसा कि भूतकाल में रहा है ? इसलिए तू अच्छी तरह समम ले कि तेरा भोगों के पीछे दौड़ना वृथा है। इससे तुमें शान्ति कभी प्राप्त नहीं होगी।

इस प्रकार चित्त को बारबार सममाने से जनक का चित्त शान्त हुआ। भोगों की वासना मन से चली गई। आत्मा का प्रकाश होना आरम्भ हुआ। और धीरे-धीरे शान्ति और आनन्द का अनुभव हढ़ होने लगा। इस प्रकार का अभ्यास बढ़ते बढ़ते, और आत्मा का विचार करने से आत्मा में स्थिति होते-होते, जनक ने जीवन्मुक्ति की प्राप्ति की। उनको न तो किसी वस्तु के प्राप्त करने की बाव्छा रही, और न त्याग करने की। किसी से न द्वेष रहा, न राग। न राज-पाट को बुरा समक कर उसको त्याग करने की इच्छा हुई, और न उसके सुखाँ के भोग करने की वासना मन में रही। जिस स्थिति में वे थे उसके ही अनुसार वे अपने सारे कार्य करते रहे। मन की संकल्प वृत्ति का चय हो गया। वे राज्य का सब कार्य यथोचित रूप से करते रहे धौर किसी कार्य के करने में भी उन्हें किसी प्रकार के हुए और विषाद का अनुभव नहीं हुआ। उनका जीवन यंत्रवत् हो गया। न उनको भूत का पश्चात्ताप था खार न भविष्यत् की चिन्ता। केवल वर्त्तमान काल के यथायोग्य कार्यों का निरपेच और निरहंभाव से वे सम्पादन करते थे। किसी वस्तु के प्रति भी उनका संग नहीं था। ऐसे राजा जनक राजा होते हुए भी ब्रह्मज्ञानियों में श्रेष्ठ समके जाते थे।

# १९-पुण्य और पावन की कथा

संसार के जितने सम्बन्ध हैं वे सब अस्थायी हैं, एक न एक दिन अवश्य ही टूटेंगे। जिनके साथ पूर्व कर्म और वासनानुसार हमारा इस जन्म में संग हुआ है अवश्य ही उनसे वियोग होना है। यह बात जानते हुए भी जो मनुष्य किसी सम्बन्धी की मृत्यु होने पर, अथवा उससे किसी और कारण से वियोग होने पर रोता और शोक करता है वह मूर्ख है। प्रत्येक प्राणी के अनन्तजन्म हो चुके हैं, उन जन्मों में उसका अनन्त जीवों के साथ सम्बन्ध हुआ है और यथा समय सबसे वियोग हुआ है। जबतक जीव को निर्वाणपद की प्राप्ति नहीं होगी, तबतक यही दशा बराबर रहेगी। यह समकते हुए किसी प्राणी को किसी सम्बन्धी से वियोग होने पर शोक नहीं करना चाहिए—इस विपय पर वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को पुण्य और पावन का बृत्तान्त सुनाया, जो इस प्रकार है:—

जम्बुद्वीप के किसी स्थान पर महेन्द्र नाम का एक पर्वत है।

वहाँ पर गङ्गा के तट पर दीर्घतपस नाम का एक ब्राह्मण अपनी पत्नी सिंदत वास करता था। उसके दो बड़े योग्य और सुन्दर पुत्र थे, जिनके नाम पुष्य और पावन थे। पुष्य बड़ा और पावन छोटा था। दोनों ने अपने माता पिता की शिक्षा के अनुसार तप और ब्रह्म निवार करना आरम्भ कर दिया। पुष्य तो थोड़े ही काल में ज्ञानवान हो गया और आतमपद में स्थित रहने लगा; पावन को ज्ञानप्राप्ति नहीं हुई। इसी बीच में उनके पिता का शरीर छूट गया—माता ने भी उसी समय अपना शरीर छोड़ दिया। पुष्य तो जीवन्मुक्त हो चुका था। उसको अपने माता पिता के मरने का कुछ शोक नहीं हुआ। उसने यथाविधि अपने माता पिता के मृतक देहों का संस्कार किया और फिर अपने यथोचित कार्य में लग गया। पावन को माता पिता के मरने का बहुत शोक हुआ, और वह रात दिन उनको याद कर करके रोने लगा। पुष्य को उसकी दशा पर बहुत करुणा आई। एक दिन

उसने पावन का बुलाकर इस प्रकार समकाया:-

भाई पावन ! तुम किस लिये इतना शोक करते हो। पिता-माता तो ज्ञानी थे-वे तो उस परमपद को प्राप्त हो गए जो सब जीवों का ध्येय है। तुमसे उनको अवश्य ही जुदा होना था-यह संसार का श्रटल नियम है जो कि तुम्हारे रोने-धोने से नहीं बदल सकता। इस शरीर का सम्बन्ध जीव से तभी तक है जब तक वह उसकी वासनाओं की सिद्धि करता है। जब वह जीव के काम का नहीं रहता तो जीव उसको फटे-पुराने वस्त्र की नाई फेंक कर दूसरे शरीर में प्रवेश कर लेता है। तेरे जीवन के दीर्घ इतिहास में केवल वे ही तेरे माता पिता नहीं हुए। अनेक माता पिता और अनेक स्त्री-पुत्रों से तेरा नाता जुड़ चुका है, और उनसे विछोह हो चुका है। उनको तू नहीं जानता, क्योंकि तेरी ज्ञान-दृष्टि संकुचित है। मैं तेरे पूर्व जन्मों को जानता हूँ। तू जब मृग योनि में था तो बहुत से मृग और मृगी तेरे बन्धु थे। उनका अब तू क्यों शोक नहीं करता ? तू जब हंस योनि में था तो अपने हंस वन्धुओं से वियोग का शोक क्यों नहीं करता ? तू वृत्त योनि में रहा और वृत्त तेरे वन्धु हुए। तू सिंह हुआ और सिंह जाति के तेरे अनेक बन्धु हुए। त् मत्स्य यौनि में रहा, मत्स्य तेरे बन्धु हुए। दशार्श्व देश में तू काक और वानर हुआ था; तुषार देश में तू राजपूत्र हुआ। पुरुड देश में तू वनका काक हुआ।

हैहय देश में हाथी ; त्रिगर्त देश में गधा ; शल्व देश में कुत्ता ; साल के वन में पत्ती ; विन्ध्याचल में पीपल का वृत्त, वट के वृत्त में धुन ; मन्द्राचल में मुर्गा. कोशल देश में बाह्मण; वह देश में तीतर; तुपार देश में घोड़ा हा कर ; ताल को जड़ में कीड़ा, गूलर के वृत्त में मच्छर ; विन्ध्याचल में वगुला ; हिमालय पर भोजपत्र की छाल में चींटी ; एक गाँव में गोवर के सूखे ढेर में विच्छू; एक समय चाएडाली पुत्र -आदि अनेक योनियों में तुम पैदा हुए और उन योनियों में तुम्हारे अनेक माता-पिता और बन्धुजन हुए। ये सब योनियाँ तुमको तुम्हारे कर्म और वासनाक्षों के कारण मिलीं। मैं भी आज जो तुम्हारा वन्धु बना हुआ हूँ अनेक योनियों में जीवन विता चुका हूँ। त्रिगर्त देश में मेडक ; एक वन में छोटा सा पत्ती ; विन्ध्याचल में चाल्डाल ; वंग देश में बृत ; विन्ध्याचल में ऊँट ; हिमालय में चातक ; पौरह देश में राजा ; एक वन में व्याघ्र ; दो वर्ष तक गीध ; पाँच मास तक ब्राह् ; १०० वर्ष तक सिंह; आँध्र देश में चकोर; तुपार देश में राजा; शैलाचार्य का पुत्र इत्यादि अनेक रूप में मैंने जन्म लिया है। इस योनि में मैं तुम्हारा भाई हूँ ; यह सम्बन्ध स्थायी नहीं है। इसिलये हे भाई माता-पिता का वियोग होने पर तुमको किसी प्रकार का शोक नहीं करना चाहिए। जब इस प्रकार पुरुष ने पावन को चेतावनी दी तो पावन को बोध हुआ। अपने भाई पुष्य की नाई वह भी जीवन्युक्त होकर जीवन विताने लगा।

२०— मिल की कथा
संसार के भोगों से चित्त को शान्ति नहीं मिलती। जिन भोगों
को एक बार भोग लिया जाता है और यह भी अनुभव कर लिया
जाता है कि जिस तृप्ति और आनन्दप्राप्ति की उनसे आशा की थी
वह उनके द्वारा नहीं मिली मनुष्य फिर भी बार-बार उन्हीं की इच्छा
करता रहता है। इससे अधिक और क्या मूर्खता हो सकती है? यह
विचार हृद्य में आने पर राजा बिल को संसार से विरक्ति और
उस विरक्ति के कारण उनको आत्मपद की प्राप्ति हुई थी। बिल की
कथा इस प्रकार है:—

इस जगत् के नीचे पाताल लोक है। वहाँ पर किसी समय विरोचन का पुत्र राजा विल राज्य करता था। वह महाप्रतापी राजा था। उसने अपने बाहुबल से देवताओं और दानवीं को परास्त करके अपना साम्राज्य चारों ओर फैला लिया था। जब उसको राज्य

करते करते बहुत वर्ष बीत गए तो एक दिन उसके मन में इस प्रकार का विचार उदय हुआ: -मैं चिरकाल से त्रिलोकी का राज्य भोग रहा हुँ, किन्तु कभी चित्त को शान्ति नहीं मिली। वार-वार वे ही भोग भोगता हूँ, लेकिन कभी इनसे परम तृप्ति नहीं हुई। दिन प्रति दिन वहीं काम करता रहता हूँ जिनको करने से आत्मा का कुछ भी कल्यास होता नहीं दीखता। सारा जीवन इन्हीं भोगों को भोगते हए, व्यतीत हो गया, लेकिन हाथ कुछ न आया। सब जीवों की क्रियाएँ उत्मत्त की चेष्टात्रों के तुल्य हैं। मेरे पिता विरोचन आत्मज्ञानी थे। वे कहा करते थे कि जीव को उस स्थिति को प्राप्त करने का यत्न करना चाहिए, जिसमें परम श्रानन्द श्रीर परम तृप्ति स्वभावसिद्ध है, जिसका आनन्द रूप विषय भोगों के द्वारा प्राप्त सुखों से कहीं उत्तम है, और जिसको प्राप्त करने से विषयों के भोग की वासना नहीं रह जाती। जब वे ऐसी बातें कहा करते थे तब मुक्ते उनके सममने की शक्ति नहीं थी। लेकिन अब मुक्ते ज्ञात हो गया है कि जब तक उस पद की प्राप्ति नहीं होगी मुक्ते शान्ति नहीं मिलेगी। मैंने अच्छी तरह देख लिया है कि संसार के समस्त भोगों को अनन्त काल तक भोग कर लेने पर भी चित्त में शान्ति का अनुभव और परमानन्द की प्राप्ति नहीं होती। भोगों के द्वारा जो सुख प्राप्त होता है वह चिएक और तरन्त ही दु:ख में परिएत होने वाला है।

इस प्रकार का विचार मन में उदय होने पर विल अपने गुरु शुक्राचार्य के पास गए. और उनको प्रणाम करके उनसे उस परमपद की प्राप्ति का उपाय पूछा जिसका वर्णन उसके पिता विरोचन किया करते थे। शुक्र ने विल से कहा:— मुक्ते इस समय बहुत कुछ कहने का अवकाश नहीं है, कार्यवश कहीं जाना है। केवल एक बात तुमको बतलाए देता हूँ, तुम उसका ही चिन्तन करते रहो। चिन्तन करते करते तुमको निर्विकल्प समाधि लग जायगी और परम आनन्द का अनुभव हो जायगा। वह बात यह है कि जो कुछ संसार में है तुम, में और जगत् के सब पदार्थ— वह सब एक ही अखएड, शुद्ध, निर्विकार चित् तत्त्व है। उसके अतिरिक्त संसार में और कुछ है ही नहीं। उस पद में अपने आपको विचार द्वारा स्थित करना और अपने आपको वही समक्त लेना ही मनुष्य-जीवन का क्ष्येय है। यह कहकर शुक्र चले गए।

विल ने घर आकर विचार करना आरम्भ किया और विचार करते करते इसको यह दृढ़ निश्चय हो गया कि संसार में जो कुछ है वह सब चित् तत्त्व ही है; इसके अतिरिक्त यहाँ पर कुछ भी नहीं है। ऐसा सोचते-सोचते उसको निर्विकल्प समाधि लग गई, और उस समाधि में इसको अनुपाधि और शुद्ध परमानन्द का अनुभव हुआ। वह आनन्द ऐसा था कि जिसके मुकाबले में उसके सारे जीवन के भोगों का मुख लेशमात्र भी नहीं था। बहुत दिनों तक समाधि में बैठा रहा तो राज्य के कामों में विघ्न पड़ने लगे। यह देख कर शुकाचार्य वहाँपर आए और बिल को समाधि से जगा कर उसको अपने राज्य-कार्यों के देखने का उपदेश किया। विल को जीवन्मुक्त पद की प्राप्ति हो चुकी थी, और वह आनन्द जिसका उनको समाधि में अनुभव हुआ था उनका सदा का स्वरूप हो गया था। उस आत्मस्वरूप में स्थित होकर बिल ने बहुत दिनों तक राज्य किया और शरीरान्त होने पर निर्वाण पद की प्राप्ति की।

## २१-प्रहाद की कथा।

प्रहाद की कथा योगवासिष्ठ की सर्वश्रेष्ठ कथाओं में से है। इसके द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को भक्ति के सबे और उत्तम स्वरूप और ज्ञानप्राप्ति के सर्वश्रेष्ठ साधना का उपदेश दिया है। कथा इस प्रकार है:—

एक समय पाताल देश का राजा, जहाँ पर दानव लोग रहते थे, हिरएयकशिपु था। उसने देवताओं से घोर संग्राम किया और उनको उससे इतना भय हुआ कि उन्होंने विष्णु भगवान् से अपनी रहा के लिए प्रार्थना की। विष्णु भगवान् ने अपने सुदर्शन चक्र द्वारा उसे

मार कर देवताओं को भय से मुक्त किया।

हिरण्यकशिषु के विष्णु भगवान् द्वारा मारे जाने पर उसके पुत्र प्रह्लाद को यह विचार हुन्ना कि विष्णु से वैर रखने से कोई लाभ नहीं है। वे तो इतने बलवान् हैं, कि उन्होंने उसके अत्यन्त बलशाली पिता को सहज ही में मार डाला। इसलिए ऐसे शक्तिशाली देव की भक्ति करने से जिस लाभ की संभावना है वह उनसे वैर करने पर प्राप्त नहीं हो सकता। यह सोचकर प्रह्लाद ने विष्णु भगवान् की भक्ति करनी आरम्भ कर दी।

प्रहाद अपने मन में विष्णु भगवान् की दिव्य मूर्ति को स्थापित

करके मानसिक साधनों द्वारा ही उनकी पूजा करने लगा। धीरे धीरे उसने अपने अन्दर से सब असुर वृत्तियों को निकाल कर अपने आपको विष्णु की कृपा योग्य, शुद्ध चित्त वाला, अनन्य भक्त बना लिया। विष्णु भगवान् के अतिरिक्त उसके मन में और कोई वस्तु नहीं आती थी। सदा ही वह उनके ध्यान में रहता था। इस प्रकार के अतन्य प्रेम के वशीभूत होकर विष्णु भगवान् प्रह्लाद के सामने प्रत्यन रूप से आकर उपस्थित हुए और उससे मन चाहा वर माँगने को कहा। प्रहाद ने विष्णु भगवान् से यह प्रार्थना की कि उसको वह आत्मज्ञान प्राप्त हो जाय जिसको पाकर उसे उस पद की प्राप्ति हो, जिसमें परमानन्द और परम शान्ति का अनुभव होता है। विष्णु भगवान् ने प्रह्लाद् से कहा-संसार के जितने उत्तम पदार्थ हैं वे मैं सब तुमको दे सकता हूँ, लेकिन आत्मज्ञान देना मेरी शक्ति से बाहर है। बात्मज्ञान किसी को किसी दूसरे से नहीं मिल सकना। गुरु और देवता केवल आत्मज्ञान का साधन ही बता सकते हैं, आत्मज्ञान नहीं प्रदान कर सकते। आत्मज्ञान केवल स्वयं विचार करने से उदय होता है। इसलिये तुम भी अपने आप आत्म-विचार करना आरम्भ करो। शुद्ध चित्त और स्थिर बुद्धि द्वारा विचार करते करते तुमको शीघ ही आत्मज्ञान प्राप्त हो जाएगा-यह कह कर भगवान् विष्णु प्रह्लाद् की दृष्टि से श्रोकत हो गए।

प्रह्लाद के मन में आत्मज्ञान प्राप्ति की बहुत तीव्र जिज्ञासा उदय हो गई। उसने विचार करना आरम्भ किया कि आत्मा क्या वस्तु है। विचार करते करते वे पहिले तो इस निर्णय पर आए कि कोई भी हरय पदार्थ आत्मा नहीं कहा जा सकता, क्योंकि आत्मा तो सब हरय पदार्थों का साची द्रष्टा है। किसी भी हरय पदार्थ को आत्मा सम्भाना भूल है। इसलिए, इन्द्रियों, रारीर, प्रार्ण, मन, बुद्धि आदि वस्तुएँ, जिन सब का ज्ञान आत्मा को होता है, कभी आत्मा नहीं हो सकर्ती। आत्मा इन सब हरय पदार्थों से परे, इनसे सुदम, वह तत्त्व है जो स्वयं-संवेद्य है, और जिसका अनुभव हमको उस अवस्था में होता है जब कि हमारे ज्ञान का विषय कोई भी विषय न हो। प्रह्लाद ने उस अनुभव में स्थित होने का प्रयत्न किया। उस अवस्था में स्थित होकर उसको अलौकिक आनन्द और शान्ति का अनुभव होने लगा। ऐसा अभ्यास करते-करते निर्विकल्प समाधि लग गई।

प्रह्लाद को समाधि में बैठे-बैठे बहुत काल ब्यतीत हो गया।
राज्य में हलचल मच गई। चारों ओर अत्याचार होने लगे। न कोई
व्यवस्था रही, और न कहीं न्याय रहा। पाताल लोक की प्रजा
निरंकुश होकर दूसरे लोकों के निवासियों पर अत्याचार करने लगी।
देवताओं और दानवों में युद्ध भी अब अनियमित रूप से होने लगा।
यह दशा देखकर विष्णु भगवान् अपने लोक से पाताल लोक में गए और
प्रह्लाद को उन्होंने निविकलप समाधि से जगाकर यह उपदेश दिया:—

प्रह्लाद ! जिस आनन्द और शान्ति का अनुभव तुम निर्विकल्प समाधि में कर रहे हो वही शान्ति और आनन्द सचे आत्मज्ञानी की संसार में अपने स्थानोचित धम्मों का पालन करते हुए अनुभव में आते हैं। आत्मानुभव नष्ट या तबदील होनेवाली वस्तु नहीं है। न वह किसी अवस्था विशेष का ही नाम है। जिसको एक बार आत्मदर्शन हो गया है वह सदा ही उस पद पर स्थित रहता है जो पूर्ण है, शान्त है, अनन्त है और अखण्ड है। विषय देह, इन्द्रियां मन आदि सब ही आत्मतत्व के नाना नाम और रूप हैं। जगत् में कोई वस्तु ऐसी नहीं जो आत्मा से अतिरिक्त हो। यह सारा जगत् आत्मा का ही प्रकाश है, ख्रीर खास्मा के भीतर है, इसमें खनात्म कुछ भी नहीं है। इसिलये ज्ञानी पुरुष को संसार को छोड़कर कहीं भागना नहीं चाहिए। संसार में ही रहते हुए, जीवन्मुक बनकर, अपने धर्मों का, जो कि शरीर, इन्द्रिय, मन आदि से सम्बद्ध हैं, पालन करते रहना चाहिए। जो जीवन्मुक अपने शरीर, इन्द्रिय, मन और बुद्धि द्वारा उनके करने योग्य कमों को होने देता है, उसका जीवन ही सुन्दर जीवन होता है। निर्विकल्प समाधि द्वारा प्राप्त स्थिति में ही नित्य स्थित रहते हुए, संसार में रहने और अपने स्थानोंचित धर्मों का पालन करते रहने का ही नाम जीवन्मुक्तिहै। इसितये हे प्रह्लाद ! अपने राज्य के कामों को देखो, और राजीचित धर्मों का पालन करो।

प्रह्लाद की समम में विष्णु भगवान की बात आ गई। उन्होंने जीवन्मुक्त होकर बहुत समय तक दैत्यलोक का राज्य किया और

शरीरान्त होने पर निर्वाण पद को प्राप्त हुए।

#### २२ - गाधी की कथा

गाधी की कथा योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ उपाख्यानों में से है।

इसके द्वारा विसष्टजी ने रामचन्द्रजी की माया के स्वरूप का उपदेश किया है। इस उपाख्यान का वही तात्पर्य है जो कि इन्द्रजाली के उपाख्यान का था—जो घटनाएँ बाह्य जगत् में बरसों में होती हैं वे ही मन के भीतर उसी रूप से एक चएा में घटित हो सकती हैं। कोई वस्तु ऐसी नहीं है जिसकी रचना मन के भीतर न हो सकती हो। कथा इस प्रकार है:—

कोशल देश में एक बहुत शुद्ध आचार और विचार वाला गांधी नाम का ब्राह्मण रहता था। उसके मन में एक समय भगवान की माया का दर्शन करने की इच्छा हुई। अतएव उसने विष्णु भगवान की भक्ति करना आरम्भ कर दिया। उनके ध्यान के सिवाय उसके मन में और कुछ न आता था। भगवान प्रसन्न हुए और गांधी के सामने प्रकट होकर उससे वोले कि जो चाहो वर माँगो। गांधी ने कहा, भगवन! में माया का स्वरूप देखना चाहता हूँ। भगवान यह कहकर कि किसी समय ऐसा ही होगा, अन्तर्धान हो गए।

कुछ दिन पीछे गाधी गङ्गास्तान को गया। कपड़े निकाल कर गङ्गा तट पर रख दिए और जल में प्रवेश करके एक गोता लगाया। गोता लगते ही उसको एक विचित्र स्थिति का अनुभव हुआ जो इस प्रकार की थी:—

गाधी अपने घर पर है। बीमार है, और बीमारी इतनी बढ़ी कि वह मर रहा है। मरने की अवस्था का उसको अनुभव हो रहा है। उसको मृत शरीर को छोड़ कर लोकान्तरों में जाने का अनुभव होता है, और वहाँ पर अपने जीवन की उत्कट और अपूर्ण वासनाओं के अनुसार उसको भोग और दरड मिल रहे हैं। इसके पीछे वह फिर इस लोक में आता है, और एक चारडाली के गर्भ में प्रवेश करता है। समय पूरा होने पर वह चारडाल-शिशु होकर उत्पन्न होता है, बड़ा होता है और एक चारडाल-कन्या से जो कि ऐसी ही कुरूपा है जैसा कि वह स्वयं है, विवाह कर लेता है। उसके साथ गृहस्थी का सुख भोगता है, और चारडाल-वृत्ति द्वारा धनोपार्जन करके अपना निर्वाह करता है। उसकी पत्नी द्वारा उसके घर में कई पुत्र और कन्याएँ उत्पन्न होकर बड़ी होती हैं। वह स्वयं वृद्ध हो जाता है। एक समय उस किरात देश में, जहाँ पर कि वह चारडाल रहता है, बहुत अकाल पड़ता है। अन्न न होने के कारण उसके कई लड़के और लड़कियाँ

मर जाती हैं। पत्नी का भी देहान्त हो जाता है। वह बहुत रोता है और शोकातुर होकर अपना पेट पालने के वास्ते दूसरे देश की चला जाता है। रास्ते में उसको अचानक ही एक हाथी अपनी सुँड में उठाकर अपनी पीठ पर बैठा लेता है। यह हाथी एक राज्य का हाथी है जो कि उस राज्य के राजा की मृत्यु हो जाने पर इसिलये छोड़ा गया है कि जिसे बह उठा लेगा वही राजा बनाया जाएगा। हाथी के पीछे-पीछे राज्य के मंत्री और अन्य कर्मचारी हैं। उन्होंने उस चाएडाल को प्रणाम किया और हाथी पर से उतारकर उसको स्नान कराया और नृपोचित शृङ्गार कराकर अपने राज्य स्थान पर ले जाकर गही पर बैठा दिया। अब वह चाएडाल राजा होकर सब प्रकार के भोगों का उपभोग करने लगा। उसके राज्य में किसी वात की कमी नहीं है। धन-धान्य अतुल है। अन्तःपुर में एक से एक उत्तम और सुन्दर स्त्री उसकी सेवा के लिये मौजूद हैं। पूरे बाठ वर्ष इसने सब प्रकार के मुख भोगे और बड़ी अच्छी तरह से राज्य किया। दुर्भाग्यवश एक दिन वहाँ पर उसके यौवन के मित्र और सङ्गी कुछ चाएडाल आ निकले। उनके सामने से राजा साहब की सवारी निकली तो उन चारुडालों ने अपने पुराने मित्र कटख़ चाएडाल को राजा के रूप में देखकर पहचान लिया और वे प्रसन्न होकर चिल्लाए और उससे मिलने के लिये दीहे। सिपाहियों के रोकने पर भी न रुके, क्योंकि जिनका मित्र राजा हो उन्हें सिपाहियों का क्या डर । यह रहस्य प्रजा को माल्म हो जाता है और सारे नगर में इस बात की खबर फैल जाती है कि वहाँ का राजा चाएडाल है। रानियों को और नगर के द्विजों को इस खबर के पाते ही इतना दुःस और पश्चात्ताप हुआ कि नगर के लोगों ने प्रायश्चित करने के लिये एक स्थान पर बहु विस्तृत अग्निकुएड बनाकर अग्नि में प्रवेश किया। राजा को यह सब हश्य असहा हो गया और उसने भी उसी अग्निकुरड में प्रवेश कर लिया। जब उसका शरीर अग्नि से जलने लगा तो वह अचेत हो गया। जब उसे चेतना आती है तो वह अपने आपको गाधी के रूप में गंगा में ग़ोता लगाकर ऊपर को सर उठाता हुआ पाता है। उसकी बुद्धि में हो नहीं आता कि क्या मामला है। तट की ओर जो देखा तो उसके कपड़े वहाँ पर मौजूद हैं, और चारों और की स्थिति पर गौर करने से यही माल्म हुआ कि उसने यह सब अनुभव उतने ही समय में कर लिया जितना कि उसको गंगा में एक गोता लगाने में हुआ था।

कुछ दिन पीछे उसके घर पर एक मुसाफिर अतिथि होकर आता है। रात को उसको भोजन कराकर और आराम के लिये योग्य आसन देकर गांधी ने उस यात्री से अपनी यात्रा का वृत्तान्त सुनाने की पार्थना की। यात्री ने कहा—हे ब्राह्मण, मैंने बहुत देश में अमण किया है पर एक देश में मैंने इतना हृदय-विदारक हर्य देखा है कि उसका ध्यान करते ही रांगटे खड़े हो जाते हैं और रोना आता है। यहाँ से बहुत दूर उत्तर दिशा में एक देश है। वहाँ सारी हिज-प्रजा और सारी रानियाँ इस कारण अगिन में प्रवेश कर गई कि उनको आठ वर्ष तक अज्ञातत्या एक चाएडाल के राज्य में जीवन वितासा पड़ा। चाएडाल राजा भी दुःखी होकर उसी अगिन में प्रविष्ट होकर नष्ट हो गया। वह हर्य मैंने इन्हीं आँखों से देखा है। वहाँ से मैं प्रयाग गया और त्रिवेणी में स्नान करके सीधा थहाँ आ रहा हूँ।

गाधी को यह बात सुनकर बहुत आश्चर्य हुआ और उस घटना-स्थान को देखने की प्रवल इच्छा हुई। यात्री को साथ लेकर वे उस राज्य में गए और वहाँ सब बातें उसी प्रकार पाई जैसे कि उन्होंने अनुभव की थीं। फिर वे किरात देश में गए और वे सब बातें देखीं

जो उन्होंने अपने चाएडाल जीवन में अनुभव की थीं।

इन सब वातों पर विचार करने से उसे ज्ञान हुआ यही माया का स्वरूप है।

#### २३ - उदालक की कथा

मनुष्य को शान्ति और आनन्द का अनुमव तभी हो सकता है जब कि वह अपने आपको सत्ता-सामान्य में स्थित कर लेता है। जब तक मनुष्य विकारवान् नाना पदार्थों में अपना अहंभाव रखता है तब तक उसे शान्ति और परमानन्द की प्राप्ति नहीं हो सकती। इस विषय पर वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को उदालक मुनि का उपाख्यान सुनाया जो इस प्रकार है:—

गन्धमादन पर्वत पर उद्दालक नाम का एक युवा मुनि बास करता था। एक समय उसके मन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि अभी तक उसको शान्ति और आनन्द का अनुभव नहीं हुआ; उसके लिये प्रयत्न करना चाहिए, क्योंकि मनुष्य-जीवन का परम उद्देश्य वहीं है। इन्द्रियों के भोग भोगने से मनुष्य को कभी उप्ति नहीं हो सकती। मनुष्य को तो वह वस्तु प्राप्त करनी चाहिए जिसको प्राप्त

कर लेने पर और कुछ प्राप्त करना ही नहीं रहता। मनुष्य का ध्येय तो वह स्थिति है जिसमें अनन्त आनन्द और परम शान्ति का अनुभव हो, और दु:ख, शोक और मोह का लेश भी न हो।

यह सोच कर उदालक ने निष्काम तप करना आरम्भ किया। कुछ दिन तक तप करने और यम और नियम में स्थित रहने से उसका मन शुद्ध श्रीर विवेकवान् हो गया। अब उसने मन को सम्बोधित करके यह पूछना आरम्भ किया :- हे मन ! तू यह बता कि विषयों के पीछे दौड़ने में तुमे क्या मुख मिलता है। यदि तू विचार करके देखे, तो तुमको यह स्पष्ट हो जायगा कि विषयों द्वारा सुख की आशा करना ऐसा ही है जैसा कि किसी प्यासे मनुष्य का मृग-रुष्णा के पीछे दौड़ना। जिन विषयों को तू मुखदाई समक कर उनके पोझे दोइता है वे सब दुखदाई ही सिद्ध होते हैं। किसी विषय को प्राप्त कर लेने पर ऐसी तृप्ति नहीं होती कि फिर और किसी विषय की इच्छा न हो। जिस विषय को तूपाप्त कर लेता है, उसीसे तुमे थोड़े ही काल पीछे घृणा हो जाती है। यदि वह विषय सुखदाई होता तो उससे घृणा क्यों होती ? अतएव किसी विषय को सुखदाई समम्भना तेरा भ्रम है। इसलिए विषयों के लिए वासना छोड़ कर उस आत्म-पद में स्थित होने का प्रयत्न कर, जिसमें स्थित हो जाने पर अतुल, अन्य और अनन्त आनन्द की प्राप्ति होती है।

इस प्रकार के विचारों द्वारा जब उसका मन शान्त हुआ तो उदालक ने आत्म-विचार आरम्भ किया और अपने से यह प्रश्न पूछा कि मैं क्या हूँ ? क्या मैं इन्द्रियों के विषय हूँ ? नहीं। क्योंकि मेरा आत्म-भाव तो सदा एक रूप है, स्थिर है, और प्रकाश रूप है। विषय नाना हैं, विकारवान हैं, और जड़ हैं। इन्द्रियाँ भी मेरा आत्मस्वरूप नहीं हैं, क्योंकि इन्द्रियाँ भी नाना हैं, विकारवान हैं, और मेरे झान का विषय हैं। झाता और झान के विषय कैसे एक हो सकते हैं ? झाता तो विषय से सदा ही भिन्न होगा। शरीर भी मैं नहीं हूँ क्योंकि यह भी मेरे झान का विषय है। मैं इसको अपना कहता हूँ, यह विकारवान है, और ज्यित और नाश को प्राप्त होता है। आत्मा में न तो विकार है, और क्यित और नाश हो। आत्मा किसी दूसरे झान का विषय भी नहीं है। स्व-संवेद्य है। आत्मा के अनुभव में कभी भो विच्छेद नहीं होता; शरीर का अनुभव तो सुषुप्ति अवस्था में होता ही नहीं। क्या मैं

मन हूँ ? यह भी कहना ठीक नहीं है। मन भी आत्मा का विषय है, विकारवान है, और मन का अनुभव भी अविच्छिन रूप से नहीं होता। सुपुनि अवस्था में मन का अनुभव नहीं रहता किन्तु आत्मा का अनुभव तो सब अवस्थाओं में होता रहता है। इन सब विचारों से यह निश्चय हुआ कि विषय, इन्द्रियाँ, शरीर, मन आदि जितने पदार्थ हैं कदापि आत्मा नहीं हो सकते। आत्मा इन सब का द्रष्टा, इन सबसे अधिक स्थायी और स्वयं प्रकाश तत्व है। उसका न कोई आदि है और न अन्त। वह सदा हो अपनी सत्ता में स्थित है। उसका अनुभव तभी हो सकता है जब कि सब विषयों से आत्म-भाव हटा कर आत्मसत्ता में अपने आप को स्थित कर लिया जाए।

यह सोचकर उद्दालक ने योग द्वारा मन का निरोध करना आरम्म किया। प्राणायाम द्वारा प्राणों का निरोध करके उसने कुण्डलिनी शक्ति को जागृत किया, और उसको ब्रह्म-स्थान पर ले जाकर ब्रह्म में स्थित किया। ऐसा करने से उसको निर्विकल्प समाधि लग गई। इस स्थिति में उसने परम शान्ति और परम आनन्द का अनुभव किया।

कुछ काल पीछे तिर्विकल्प समाधि ट्रा और वह जामत अवस्था में आया। अब उसकी दृष्ट दूसरी ही हो गई। उसके चित्त में वही शान्ति और वहो आनन्द था जो कि उसने समाधि की अवस्था में अनुभव किया था। अब उसको जागृत अवस्था में भी आत्म-माव का अनुभव होता था और उसकी स्थिति उस सत्ता-सामान्य में थी जो कि सदा और सर्वत्र एक रूप में स्थित है, जो सब ही वस्तुओं का परम स्वरूप है और जिसमें आनन्द और शान्ति अविच्छिन्त रूप से वर्तमान हैं। इस अवस्था को चारो अवस्थाओं — जामत, स्वप्त, सुपुनि, समाधि—से परे की अवस्था, अर्थात् तुर्यातीत अवस्था कहते हैं। इस अवस्था में स्थित हो जाने पर मनुष्य को और किसी स्थिति के प्राप्त करने की इच्छा नहीं रहती। उदालक ने इस प्रकार अपने को सत्ता-सामान्य में, जे। कि चारो अवस्थाओं का आधार है, स्थित करके जीवन्मुक्त रूप से अपना शेप जीवन विताया।

## २४ — मुरघु की कथा

उदालक मुनिकी नाई किरातराज सुरवु ने भी अपने विचार द्वारा परम शान्ति का अनुभव किया था। उसकी कथा इस प्रकार है-

हिमालय पर्वतों में कैलाश के पास एक देश था जहाँ पर हेमजटा (सोने जैसे वालोंवाली) नामक एक जङ्गली जाति रहती थी। उस जाति के लोग किरात भी कहलाते थे। उन किरातों के राजा का नाम सुरघु था। सुरघु महा प्रतापी और बुद्धिमान राजा था। वह बहुत न्यायपूर्वक राज्य करता था। एक समय उसको इस प्रकार की वेदना हुई कि राज्य के कार्य न्यायपूर्वक करने से भी उसके हाथों से बहुत से लोगों (अपराधियों) को दुःख पहुँचता है, और इस दुःख को देख कर उसका चित्त बहुत ही अनुदुखित होता है। यदि इस दुःख से बचने के लिए वह राज्य छोड़ दे तो उसकी प्रजा अराजकता के कारण नष्ट-अष्ट हो जायगी। यदि न्याय न किया जाए तो भी दुराचारी लोगों के हाथ से सज्जनों को कष्ट पहुँचेगा। इस प्रकार के असमञ्जस में पड़कर राजा सुरघु बहुत दुःखित हुए।

इस अवसर पर माण्डव्य नामक मुनि उधर को आ निकले।
सुरघु ने मुनि को प्रणाम करके उनसे अपनी मनोवेदना की चिकित्सा
पूजी। माण्डव्य मुनि ने कहा—हे राजन्! तुम्हारी यह वेदना तब तक
शान्त नहीं होगी जब तक तुम आत्मज्ञानी होकर निष्काम भाव से
राज्य नहीं करोगे। सांसारिक आधि और व्याधि मनुष्य को उस
समय तक कष्ट देती है जब तक कि वह जीवन्मुक्त नहीं होता।
जीवन्मुक्त हो जाने पर मनुष्य हर स्थिति में आनन्द और शान्ति का
अनुभव करता है।

यह कह कर माएडव्य मुनि अपने स्थान पर चले गये, और सुरचु ने यह विचार करना आरम्भ किया कि आत्मा क्या है। विचार करते-करते वह इस निश्चय पर पहुँचे किशरीर, इन्द्रिय और मन आदिमों से कोई भी आत्मा नहीं हो सकता, क्योंकि ये सब आत्मा के विषय हैं, विकारवान हैं और सदा अनुभव में आने वाले नहीं हैं। आत्मा का अनुभव सदा अविच्छित्र रूप से एकरस रहने वाला है। आत्मा का अभाव कोई भी कभी अनुभव नहीं करता, लेकिन इन सब वस्तुओं के अभाव का कभी न कभी अनुभव होता ही रहता है। इसलिये सदा ख संवेद्य आत्मा का कभी कभी अनुभव में आने वाले विषय-शरीर, इन्द्रियाँ और मन के साथ अहंभाव होना अममात्र है। शरीर, इन्द्रियाँ और मन आदि तो परिच्छित्र वस्तुएँ हैं; किन्तु आत्मा, जो कि चिन्मात्र है, अनन्त और सर्वव्यापक है। कोई वस्तु, देश काल

और लोक-लोकान्तर ऐसा नहीं है जो आत्मा से बाहर हो। आत्मा सब में है और सब पदार्थ आत्मा में हैं। सब वस्तुएँ आत्मा का प्रकाश हैं। इस प्रकार सोचते २ सुरघु को आत्मानुभव होने लगा। उसको सब राज्यकार्य करते रहने पर भी आनन्द और शान्ति का भान होने लगा, और सब स्थितियों में समान रहने का अभ्यास हो गया। वह जो कुछ भी करता था निष्काम भाव से अपना धर्म समक्ष के करता था। हानि और लाभ, यश और अपयश, मोह और शोक उसको किसी प्रकार भी स्पर्श नहीं करते थे। राज्य के सब कार्य यथास्थित और आवश्यकतानुसार करते रहने पर भी उसके चित्त में पूर्ण शान्ति रहती थी।

एक समय उसके यहाँ उसका मित्र परिघ नामक एक पारसी राजा भ्रमण करता हुआ आ पहुँचा। पारसी नरेश परिघ भी आत्मज्ञानी था। दोनों मित्रों में बड़े प्रेम से आत्म-चर्चा हुई। सबसे उत्तम बात जो सुरघु ने परिघ से कही वह थी समाधि का स्वरूप। राजा परिघ ने सुरघु से पूछा कि क्या आप को कभी समाधि का अनुभव हुआ है। सुरघु ने उत्तर दिया कि कभी क्या उसको हर समय ही समाधि का अनुभव होता है। आत्मज्ञानी जन तो संसार के सब कार्य करते रहने पर भी समाधि में ही रहते हैं, क्योंकि उनकी स्थित सदा ही आतमपद में है। उनको सारा जगत् आत्मरूप ही दिखाई पड़ता है, जगत् की कोई घटना उनको आत्मपद् से च्युत नहीं कर सकती। सारा जगत उनको आत्मा का ही प्रकाश जान पड़ता है। कोई वस्तु ऐसी नहीं दिखाई पड़ती जो हेय अथवा उपादेय हो । वे जगत् में रहकर सब काम करते हुए भी आत्मपद पर स्थित रहते हैं। यह ही सर्वोत्तम समाधि है। अज्ञानी का मन किसी अवस्था में भी शान्त नहीं होता, ज्ञानी का मन सदा ही और सब प्रकार के कामों में लगे रहने पर भी शान्त श्रीर समाहित रहता है। निष्काम कर्म करने, शोक श्रीर मोह से रहित रह कर संसार में विचरने और आत्मदृष्टि से सब वस्तुओं की देखने का नाम समाधि है। अतः ज्ञानी सदा ही समाहित रहता है।

### २५--भास और विलास का संवाद

जीव का परम उद्देश्य, जीवन का अन्तिम प्राप्य स्थान, मनुष्य का सर्वोत्तम ध्येय, आत्मानुभव-स्वरूप परमानन्दमय मुक्ति है। उसको न

जानता हुआ। भी प्रत्येक जीव उसी की तलाश में है। जब तक उसकी प्राप्ति नहीं होती तभी तक संसार-समुद्र में गोते खाने पड़ते हैं। अज्ञान-वश जीव अनात्म पदार्थों को आत्मा समऋता है, जहाँ आनन्द नहीं है वहाँ पर आनन्द की कल्पना करता है, और यह समभता रहता है कि अमुक वस्तु की प्राप्ति से उसे परमानन्द की प्राप्ति हो जाएगी, किन्तु उस वस्तु के प्राप्त कर लेने पर ही उसे यह मालूम हो जाता है कि ऐसा सममाना उसकी आन्ति थी। ज्ञा भर पीछे ही उसकी फिर वही दशा होती है-किसी दूसरी अप्राप्य वस्तु की ओर उसका मन दौड़ जाता है और वह उसको प्राप्त करने में अवसर हो जाता है। प्राप्त हो जाने पर फिर उसे यही माल्म होता है कि उसका विचार ठीक नहीं था। जब तक उसको परमानन्द के यथार्थ स्वरूप का पता नहीं लग जाता श्रोर वह उसका अनुभव नहीं कर लेता, तब तक इस प्रकार की भ्रान्तियाँ बराबर होती रहती हैं। इस भ्रान्तिमय जीवन में कभी चैन नहीं मिलती—सदा ही अशान्ति रहती है। इस सम्बन्ध में वसिष्ठ-जी ने रामचन्द्रजी को भास और विलास का उपाख्यान सुनाया जो इस प्रकार है।

सह्याचल पर्वत पर अत्रि मुनि के आश्रम के समीप दो मुनि रहते थे। उनके दो पुत्र भास और विलास नामक थे। उनमें एक दूसरे के प्रति घनिष्ठ प्रेम था। एक दूसरे से कभी भी जुदा नहीं होता था। दोनों का रहना, खाना, पीना और सोना एक साथ होता था। इस प्रकार रहते रहते उन दोनों के माता पिताओं की मृत्यु हो गई। दोनों ने मिलकर मृतक-संस्कार किया। कुछ समय के पीछे दोनों देश-देशान्तर में घूमने के लिए निकले। दोनों भिन्न दिशाओं में गए और संसार में खुव घूमे, और नाना प्रकार के अनुभव प्राप्त किये। कुछ काल पीछे वे अकस्मात् एक ही स्थान पर आ मिले। एक दूसरे को देखकर उनको बहुत ही आनन्द हुआ। विलास ने भास से पूछा—भाई भास, आज आप बहुत दिन में मिले हो। आप को देखकर मुक्ते बहुत ही ख़ुशी हुई है। कहां इतने दिनों तक कुशल से तो रहे? भास ने उत्तर दिया—भाई विलास! इस संसार में कौन कुशल से है? सदा ही किसी न किसी प्रकार का दुःख लगा रहता है। जब तक मनुष्य को आत्मज्ञान की प्राप्ति नहीं होती तब तक कुशल कहाँ ? जब तक पर-मानन्द् की प्राप्ति नहीं होती तब तक क़राल कहाँ ? जब तक मनुष्य

इन्द्रियों के विषयों के पीछे मुख की तलाश में दौड़ता रहता है, तब तक कुशल कहाँ ? जब तक मन में विषयों के मुखों की वासना रहती है तब तक कुशल कैसी ? जब तक मुद्धि सांसारिक रहती और आत्मिवार नहीं करता तब तक कुशल कहाँ ? जब तक मनुष्य जीवनमुक्त होकर नहीं विचरता तब तक कुशल कैसी ? जब तक मनुष्य संसार में निष्काम भाव से अपनी स्थिति-अनुसार धर्म का पालन नहीं करता तब तक कुशल कैसी ? जब तक छहाल कैसे हो सकती है ? जब तक जीव ब्रह्मभाव है तब तक कुशल कैसे हो सकती है ? जब तक जीव ब्रह्मभाव को पाप्त नहीं कर लेता तब तक कुशल कैसी ? भास को विलास की बात ठीक जान पड़ी और दोनों भाइयों ने मिलकर आत्म-विचार करना आरम्भ किया।

#### २६ —वीतहब्य का वृत्तान्त

स्वयं विचार करने से चित्त किस प्रकार शान्त हो जाता है यह बात वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को वीतहब्य की कथा द्वारा समकाई

जो इस प्रकार है :-

विन्ध्याचल की कन्द्रा में वीतह्व्य नामक एक तपस्वी रहता था। उसके मन में सांसारिक विषय-भोगों की बड़ी तीव्र कामना थी इसलिये उसने नाना प्रकार के काम्य कर्म किए और उनके फल भोगे, किन्तु उसके मन में किसी प्रकार तृति न हुई। हमेशा ही किसी न किसी विषय के भोग करने की वासना उसके मन में रहती थी। अपनी इस स्थिति पर विचार करने पर उसे बहुत विषाद हुआ। उसने यह निश्चय किया कि पूर्ण तृति और शान्ति प्राप्त करने का उपाय केवल निविंकल्प समाधि का अनुभव कर लेना है। यह अनुभव प्राप्त करने के लिये उसने एक पत्तों की कुटी बनाई और उसके भीतर पद्मासन लगाकर वैठ गया, और इस प्रकार विचार करने लगा: —

में विषयों के पीछे क्यों दौड़ता हूँ ? इसिलये कि में सममता हूँ कि अमुक विषय के भोग करने पर मुक्ते बहुत आतन्द मिलेगा। अनेक प्रयत्न करने पर जब किसी प्रकार वह विषय प्राप्त हो जाता है और उसको भोग किया जाता है तो थोड़े ही काल पीछे यह अनुभव होने लगता है कि हमारा यह ख्याल राजत या कि उस विषय का भोग कर लेने पर हमको परम आनन्द का अनुभव और परम तृप्ति की प्राप्ति होगी। थोड़े ही समय पीछे हमको

उस विषय से घुणा होने लगती है और हम उसका त्याग करना चाहने लगते हैं। यदि इस समय वह विषय हमसे दूर नहीं होता तो उसका सामीप्य ही हमको दुःखदायी प्रतीत होने लगता है। कितने आश्चर्य की बात है कि जो विषय कुछ काल पहले हमको परम आनन्द का उद्गम दिखाई पड़ता था और जिसको प्राप्त कर लेना इम अपने जीवन का ध्येय और सौभाग्य सम-मते थे, वही विषय प्राप्त हो जाने पर और भोग लेने पर आनन्द रहित और दुखदायी प्रतीत होने लगता है। इस अनुभव से यह साफ जाहिर है कि कोई भी विषय स्वयं आनन्द अथवा दुःख गुख्वाला नहीं है, ऐसा समम्प्तना इमारा भ्रम है। किसी विषय में यदि आनन्द होता तो उसके भोग करने पर अथवा प्राप्त कर लेने पर हमको सदा ही आनन्द-का अनुभव हुआ करता। किन्तु ऐसा कहीं पर भी देखने में नहीं त्राता। देखने में तो यह आता है कि जो जो भोग जिस मनुष्य को अचुरता से प्राप्त हैं उनमें उसे कोई आनन्द महसूस नहीं होता । वह सदा ही उन विषयों के लिये तरसता रहता है कि जो दूसरों को प्राप्त हैं और उसके पास नहीं हैं। दूसरे लोग उन वस्तुओं को आनन्द-दायक सममते रहते हैं कि जो उसको सुलमतया शप्त हैं. किन्तु दूसरों के पास नहीं हैं। इसी अम में पड़कर सब जीव संसार-समुद्र में सोते सा रहे हैं। आज यह प्राप्त करना है, कन को इससे घृणा है; कल को वह प्राप्त करना है, परसों उससे पीछा छुड़ाना है। आखिर इस वृथा ब्द्योग से मिलता ही क्या है ? मनुष्य को इस अनुभव से अपने विचार द्वारा यही सीखना चाहिए कि आनन्द प्राप्ति के लिये विषयों के पीछे दौड़ना भूल है। आनन्द किसी विषय के भोग द्वारा प्राप्त नहीं हो सकता।

ऐसा विचार करने पर वीतहृत्य के मन में विपयों के प्रति विरक्ति उत्पन्न हो गई। अब उसका मन किसी विपय की ओर नहीं दौड़ता था। यह स्थिति हो जाने पर उसने इन्द्रियों की ओर ध्यान दिया और विचार करना आरम्भ किया कि इन्द्रियों को आत्मा सम-कता और उनकी आवश्यकताओं को अपनी आवश्यकताएँ समकता, मतुष्य की बड़ी भारी भूल है। सब इन्द्रियों मन और प्राण के साथ सम्बद्ध हुए विना निष्क्रिय और जड़ हैं। मन यदि इन्द्रियों के साथ सम्बद्ध होकर उनके विषय का भोग नहीं करता तो कोई भी इन्द्रिय किसी भी विषय का ज्ञान और भोग नहीं प्राप्त कर सकती। ऐसे ही इन्द्रियों की सारी क्रियाएँ प्राण्ण के आधार पर हैं। यदि किसी इन्द्रिय का प्राण्-शक्ति के साथ सम्बन्ध न रहे तो उस इन्द्रिय द्वारा कोई क्रिया नहीं हो सकती। मन और प्राण्ण ही इन्द्रियों को चेतना और क्रिया प्रदान करते हैं। स्वयं इन्द्रियां कुछ नहीं कर सकतीं। वे जड़ और अशक्त हैं किन्तु मनुष्य भूल से उनको अपना आत्मा मान बैठता है और उनकी आवश्यकताओं को अपनी आवश्यकताएँ सममने लगता है। इस प्रकार विचार करने पर वीतह्वय को इन्द्रियों से छुट्टी मिली। अब वह इन्द्रियों और उनके विषयों के वश में न रहा। उसने अपने आत्मभाव को इनसे ऊँचे उठाकर आगे विचारना आरम्भ किया।

मन और प्राण भी कदापि आत्मा नहीं हो सकते। मन तो चल्राल है और प्राग् जड़ है, किन्तु आत्मभाव तो सदा ही स्थिर और स्वयं-प्रकाश मालूम पड़ता है। क्या कभी ऐसा हुआ है कि आत्मा के अनुभव में किसी प्रकार का भी विकार मालूम पड़े? जितना विकार है वह सब आत्मा के विषयों में ही होता है। आत्मा जो सब विषयों का साची है सदा ही एक रूप और निर्विकार प्रतीत होता है। यदि वह मन होता तो मन का उसको ज्ञान न होता और उसको यह भी न माल्म पड़ता कि मन विकारवान् श्रीर चल्रत है। विकारों का ज्ञान तभी हो सकता है जब कि कोई निर्विकार द्रष्टा उनका निरीच्या करता हो। प्राया जड़ है। वह न अपने आप का अनुभव करता है और न किसी दूसरे विषय का। आत्मा को प्राण का अनुभव होता है और प्राण की शक्ति भी आत्मा के अधीन है। इस प्रकार विचार करने पर वीतहब्य को यह अनुभव होने लगा कि मन और प्राण से परे और इनका द्रष्टा तथा संचालक आत्मतत्त्व है; इसमें ही स्थित होना ठीक है। बुद्धि भी, जो कि मन से कुछ अधिक स्थिर जान पड़ती है, आत्मा नहीं हो सकती क्योंकि बुद्धि में भी विकार होते हैं और आत्मा को बुद्धि का ज्ञान होता है। मन और बुद्धि दोनों ही गहरी निद्रा में शान्त हो जाते हैं, किन्तु आत्मा का अनुभव वहाँ पर भी होता है। इसितये आत्मा बुद्धि से अधिक स्थायी, बुद्धि का द्रष्टा, श्रोर गहनतम तत्त्व है। उसमें स्थिति प्राप्त कर लेने पर ही शान्ति का अनुभव हो सकता है।

इस प्रकार विचार करते करते और आस्मतत्त्व का ध्यान करते

करते वीतहृज्य को समाधि लग गई। उसकी बुद्धि, मन, प्राण, इन्द्रिय और शरीर सभी स्थिर हो गए और वह इस स्थिति में बहुत काल तक शिलावत् बैठा रहा। समाधि खुलने पर जब उसकी चेतना जाप्रत् अवस्था में लौटी तो उसको यह माल्म हुआ कि उसके शरीर के उपर एक बड़ी भारी बाँबी रची गई है और उसके शरीर और इन्द्रियों में इतनी जड़ता आ गई है कि वह उसको तिनक भी नहीं चला सकता। तब उसकी चेतना भीतर को लौटी और उसने अपने सूदम शरीर हारा अपने पूर्व जीवन और लोकों का अनुभव किया। १०० वर्ष तक वह कैलाश पर्वत पर एक तपस्वी, १०० वर्ष तंक एक विद्याधर, प्रम्नयुगों

तक इन्द्र और फिर बहुत काल तक गणेश रहा था।

वीतहच्य ने अब यह सोचा कि उसका जड़ और मिट्टी से दबा हुआ शरीर चेतन होकर मिट्टी से स्वतन्त्र हो जाए। इसलिये उसने अपने सुदम शरीर को सूर्यमण्डल में भेजा और वहाँ से पिङ्गला नामक सूर्य की कला को साथ लाकर उसके द्वारा मिट्टी साफ कराई, और शरीर और इन्द्रियों में पुनः चेतनता और संचलन की उत्पत्ति कराई। अव उसका शरीर पूर्व की नाई स्वस्थ और चेतन हो गया। जो अनुभव उसने निर्विकल्प समाधि में प्राप्त किया था उसमें अपनी स्थिति करके जात्रत् अवस्था में ही आत्मभाव से रहने लगा। अब उसका जीवन एक जीवन्मुक्त का जीवन था। न कुछ उसके लिये उपादेय था ध्यौर न हेय। न किसी वस्तु के प्रति उसको राग था, न वृणा। इन्द्रियों द्वारा इन्द्रियोचित और शरीर और मन द्वारा शरीर और मन के करने योग्य कर्म वह शान्त रहकर करता था। उसको हर वक्त परमानन्द का अनुभव होता रहता था। इस प्रकार जीवन्मुक्त व्यवस्था में बहुत समय तक रहकर वीतहब्य के मन में विदेह-मुक्ति की कैवल्य अवस्था में प्रवेश करने का विचार हुआ। यह सोचकर उसने विचार करना आरम्भ किया। अपने संसार और जीवन की एक-एक वस्तु को सम्बोधन करके इसने उनको बिदा किया और अपने आपको सबसे निर्मुक्त करके परम शान्त, सत्तासामान्य, तुर्यातीत निर्वाण स्थित में स्थित करके सदा के लिये शान्त हो गया।

२७-काकम्रुशुण्ड की कथा

संसार से मुक्त होने के उपाय का नाम योग है। वह दो प्रकार का

है। एक चित्तोपशम और दूसरा प्राण्निरोध। प्राण्निरोध द्वारा चित्त का निरोध हो जाता है। और चित्त के शान्त होने पर प्राण् का निरोध हो जाता है। चित्तोपशम होने पर आत्मानुभव का उदय हो जाता है। कुछ लोग प्राण्निरोध के मार्ग पर चलकर आत्मानुभव प्राप्त करते और कुछ मनोनिरोध के मार्ग पर। पहिले साधकों को योगी और दूसरों को ज्ञानी कहते हैं। योगियों का वर्णन करते हुए, विषष्ठिज्ञी ने रामचन्द्रजी को महायोगी काकभुशुण्डजी की कथा सुनाई जो इस प्रकार है:—

वसिष्ठजी ने कहा-एक समय में सूदम शरीर द्वारा इन्द्र की सभा में गया। वहाँ पर बड़े २ ऋषि और मुनि बैठे थे और नाना प्रकार का वार्तालाप हो रहा था। होते-होते चिरझीवी पुरुषों का वृत्तान्त छिड़ गया। शातातप नाम के मुनि ने कहा-संसार में सब से अधिक चिरञ्जीवी काकभुशुरह मुनि हैं। सब ने उत्सुकता से प्छा-वे कौन हैं और कहाँ रहते हैं ? शातातप मुनि बोले :- सुमेरु पर्वत की पद्मराग नाम वानी कन्दरा के शिखर पर एक कल्पवृत्त है। उस वृत्त की द्त्तिण दिशा की डाल पर बहुत से पन्नी रहते हैं। उन पित्तयों में एक महा श्रीमान् कौवा रहता है। उसका नाम भुशुएड है। वह बीतराग और महा बुद्धिमान् है। जितने काल से वह जीवित है उतने काल से कोई भी जीवित नहीं है। वह शान्त और जीवन्मुक्त है, उसके साथ बातचीत करने से परम आनन्द का अनुभव होता है और चित्तशान्त हो जाता है। यह बात सुनकर मेरे (विसप्ट के) वित्तमें काकभुशुण्ड के दर्शन करने की महती उत्करठा हुई। इन्द्रसभा से उठकर मैं सीधा सुमेर पर्वत की ओर चल दिया। सुमेर पहाड़ की पदारागनाम्नी कन्दरा के शिखर पर पहुंचते ही मुक्ते कल्पवृत्त दिखाई पड़ा। उस महा सुन्दर और सब ऋतुओं के फल फूल युक्त बृज्ञ के ऊपर नाना प्रकार के पन्नी बैठे आनन्द के राग अलाप रहे थे। आगे बढ़कर मैंने देखा कि उस वृत्त के एक टहने पर अनेक कौवे बैठे हैं। वे सब के सब अचल और शान्त भाव से बैठे थे और उनके मध्य में एक महा श्रीमान और कान्तिमान् ऊँची गर्दन किए हुए वह कौवा विराजमान था जो जगत् में सब जीवों से अधिक चिरक्षीवी है, जिसने अनेक कल्प देसे हैं और जो सदा ही आत्मभाव में स्थित रहता है। मैं आकाश से नीचे उतरा। मुक्ते देखते ही सब कौवों में खलवली मच गई। यदापि काक

भुशुण्डजी ने मुक्ते कभी नहीं देखा था तो भी वे अपने आप ही अपनी सर्वज्ञता के कारण समक गए कि में विसष्ठ हूँ और कुत्इलवश उनके दर्शन करने आया हूं। उन्होंने उठकर मुक्ते प्रशाम किया और मेरा स्वागत किया। सङ्कल्प द्वारा उन्होंने हाथों की रचना करके वृच्च के पत्र तोड़ कर मेरे लिये आसन बनाकर मुक्त से बैठने की प्रार्थना की। यद्यपि वे सब कुछ समक गए थे और जानते थे कि मैं किस निमित्त वहाँ पर गया था तो भी मुक्त से बोले हे भगवन ! आपने हम सब को दर्शन देकर कुतार्थ किया। आप कुपा करके आज्ञा दीजिये कि आप की हम क्या सेवा करें? मैंने कहा कि इन्द्र की सभा में चिरङ्जीवियों का वृत्तान्त चलने पर मैंने सुना था कि आप सबसे अधिक चिरञ्जीवी हैं। इसलिए आप कृपया अपने जीवन का वृत्तान्त

सुनाइये।

काकमुशुरहजी बोले-भगवान शिव के अधिष्ठातृत्व में अनेक गण और शक्तियाँ हैं उनके अनेक नाम और रूप हैं। उन शक्तियाँ में से एक का नाम अलम्बुसा है। उसका वाहन चएड नामक काक है। और शक्तियों की वाहन इंसनियाँ हैं। एक समय सब शांकियों ने मिल कर उत्सव मनाया। उनके वाहनों ने भी उत्सव मनाया। आर मत्त होकर नाच और गाना किया। नाना प्रकार की कीड़ा करते करते यहाँ तक हुआ कि वे सब इंसनियाँ चएड काक द्वारा, जो कि अल-म्बुसा का वाहन था, गर्भवती हो गईं। मेरी माता ऋही शक्ति का वाइन थीं। जब शक्तियों को यह पता चला कि उनकी वाइन-इंस-नियाँ गर्भवती हो गई हैं तो उन्होंने उनको कुछ दिन के लिये छुटी दे दी और अपने आप समाधि में स्थित हो गईं। समय आने पर प्रत्येक हंसनी ने तीन तीन अगडे दिए। जब उनमें से बचे निकले तो हमारे पिता चएड हम सबको लेकर त्राझी शक्ति के पास गए और उससे हमको आशीर्वाद दिलाया। उसने हमको आशीर्वाद दिया कि हम लोग कभी भी संसार के चक्र में नहीं पहेंगे; सदा आत्मभाव में स्थित रहकर जीवन्मुक्त रहेंगे; कभी मी अज्ञान के वश में नहीं होंगे। यह कहकर उस देवी ने हमको इस कल्पवृत्त पर एकान्त वास करने की सलाह दी। इस लोग यहाँ आकर वास करने लगे। यहाँ पर हम लोग बहुत काल तक वास करते रहे। मेरे और सब भाई अपने सङ्कल्प के कारण विदेहमुक्तता को प्राप्त हो

गए। मैं ही अकेला अभी तक जीवित हूँ। मुक्ते यहाँ पर रहते-रहते अनेक कल्प बीत गए। समय-समय पर प्रलय आता है और फिर सृष्टि की रचना होने लगती है। प्रलय के समय मैं अपना यह घोंसला छोड़ कर धारणा द्वारा अति सृदम वन जाता हूँ। प्रलयकाल में जब कि १२ सूर्य तप कर भूमरुडल को जलाने लगते हैं, मैं पानी की धारणा करके ऊपर आकाश में चला जाता हूँ। जब बहुत जोर के आँधी चलती है और वृष्टि होती है तो मैं अग्नि की धारणा करके आकाश में स्थित रहता हूँ। जब कि सारी पृथ्वी जलमय हो जाती है तो मैं वायु को धारणा करके जल के उपर तरता हूं। जब सारा ब्रह्मारुड लय हो जाता है तो मैं सुपुन्नि अवस्था में ब्रह्म में प्रवेश कर जाता हूं, और ब्रह्मारुड की पुनः सृष्टि तक मैं उसी अवस्था में रहता हूँ। सृष्टि हो जाने पर मैं फिर अपने इसी घोंसले में आकर वास करने लगता हूँ। मेरे संकल्प के कारण यह कल्पवृत्त प्रत्येक सृष्टि में उदय हो जाता है।

वसिष्ठजी ने बड़ी उत्सुकता से पूछा-आपने इतने बड़े जीवन में

क्या क्या देखा ?

मुशुरहजी बोले-मैंने अनेक आश्चर्य देखे हैं, उनमें से कुछ आप को सुनाता हूँ। एक समय पृथ्वी पर तृश और वृत्त ही थे, और कुछ न था। एक समय ११ हजार वर्ष तक पथ्वी पर भस्म के सिवाय कुछ न था। वृत्त और तृता सब जल गए थे। एक समय ऐसी सच्टि हुई कि जिसमें सूर्य और चन्द्रमा आदि प्रकाश बह नहीं उपजे थे। केवल सुमेर पर्वत पर स्थित कुछ रत्नों द्वारा हो प्रकाश होता था। उस समय दिन रात की गति कुछ नहीं जान पड़ती थी। एक समय ऐसा हुआ कि देवताओं और देत्यों का युद्ध होकर दैत्य लोगों की विजय हुई और केवल बड़ा, विष्णु और शिव को छोड़कर सब देवता उनके अधीन हो गए और सारे संसार में बीस युग तक दैत्यों का ही अचल राज्य रहा। एक बार दो युग तक पृथ्वी पर बुचों के सिवाय कुछ न था। एक समय कई युगों तक पृथ्वी पर पर्वतों के सिवाय कुछ न था। एक बार सारे पृथ्वीमण्डल पर जल के सिवाय कुछ नहीं था। महामेरु ही जल में खरने की नांई स्थित था। एक बार विन्ध्याचल पर्वत इतना वड़ा कि सब पर्वतां से बड़ा हो गया और पृथ्वीमण्डल को दवाने लगा। एक समय सुष्टि में न मनुष्य थे और न देवता आदि । एक समय सच्दि में बाह्याओं के आचरण खराव हो

गए थे। वे मदापान और दुराचार करते थे और शुद्र लोग राज्य करते थे। सूर्य, चन्द्रमा, नज्ञत्र, इन्द्र, उपेन्द्र खीर लोकपाल मेरे सामने ही अनेक बार नष्ट हुए और उत्पन्न हुए। मैने भगवान का हिरएयकशिषु को मारना और देवताओं और दैत्यों द्वारा समुद्र का मन्थन अपनी आँखों से देखा है। मैंने ऐसी सृष्टियाँ देखी हैं जिनमें विष्णु का वाहन गरुड़, शिव का वाहन वैल और ब्रह्मा का वाहन हंस नहीं था। जब सृष्टि बत्पन्न हुई तो, हे बसिष्ट, आप, भरद्वाज, पुलस्त्य आदि ऋषि उपजे। फिर सुमेर आदि पर्वत उपजे। आपके आठ जन्म मुमे याद हैं। कभी आप आकाश से उपजे, कभी जल से, कभी अग्नि से, कभी पवन से। वारह बार मैंने समुद्र मन्यन देखा है। तीन बार हिरएयकशिपु का पृथ्वीको पाताल में ले जाना देखा। छः वार परशु-राम का जन्म देखा है। मैंने ऐसे ऐसे समय देखे हैं कि जब कि बेद श्रौर पुराणों के अर्थ दूसरी ही तरह लगाए जाते थे। प्रत्येक काल के उपास्य देवता और शास्त्र और शास्त्रप्रवर्त्तक मिन्न भिन्न रूप के देखे। मुक्ते मालूम है कि वाल्मीकि जी ने १२ बार रामायण की रचना की है। व्यासजीने मेरे सामने ही सात बार अवतार लिया और कई बार महाभारत की रचना की। मैंने विष्णु भगवान को भक्तों की रच्चा के हेतु अनेक बार अवतार लेते देखा है। मुक्ते ११ बार राम-चन्द्र रूप से उनका अवतार लेना और १६ वार कुव्ए रूप से मली भाँति याद है। १०० बार मेरे सामने कलियुग में बुद्ध भगवान् का अवतार हुआ है। मेरी आखों के सामने ही दो बार दन्न प्रजापति का यज्ञ भङ्ग हुआ। इस प्रकार की अनेक घटनाएँ मैंने देखी हैं। उनका मैं आपसे कहाँ तक वर्णन कहाँ। सृष्टि अनेक बार मेरे सामने रची गई और लय हो गई। कभी और और प्रकार की सृष्टि होती है, कभी इसी प्रकार की जैसी कि अब है। कभी इसके सहश और कुछ भिन्न रूप की होती है। मेरे रहनेका स्थान कभी सुमेर होता है, कभी मंदराचल, कभी हिमालय, और कभी मालवपर्वत। किसी किसी सृष्टि में युगों के नियम का भंग हो जाता है। कलियुग में सतयुग और सतयुग में कलियुग वर्तने लगता है। नाना सृष्टियों में देश, काल, किया, प्रजा, शास्त्र, राज्य, श्रीर धर्म नाना प्रकार के ही देखने में आते हैं। एक समय ऐसा हुआ कि ब्रह्मा अपनी आयु के दो दिन पर्यन्त समाधिन में रहे और दो कल्प तक सृष्टि की रचना ही नहीं हुई।

वशिष्ठजी को इस कथा को सुनकर वड़ा आनन्द हुआ। बहुत देर तक फिर काकभुशुरहजी से उनका ज्ञान और योग सम्बन्धी वार्ताकाप हुआ जिसका वर्णन आगे सिद्धान्त खरहमें किया जाएगा।

#### २८-ईश्वरोपाख्यान

इस उपाख्यान द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को ईश्वर के सर्वोत्तम स्वरूप और उसकी सर्वश्रेष्ठ पूजा की विधि का उपदेश किया है।

वसिष्ठजी ने कहा-हिमालय का एक शिखर कैलाश नाम का है, वहाँ पर चन्द्रकलाघर सगवान् शिव वास करते हैं। मैंने वहाँ पर कुछ दिन वास करके तप और अध्ययन किया है। एक समय जब कि आवए बदी अष्टमी की आधी रात को मैं समाधि से जागा तो देखता हूँ कि दशों दिशाएँ मौन और शान्त हैं। महान् अन्वेरा संसार को घेरे हुए है और मन्द मन्द पंचन चल रहा है। उसी समय महा शीतल अमृतरूपी किरणों से ओपियों को पुष्ट करता हुआ चन्द्रमा उदय हो आया। मैं अपनी कुटिया में बैठा हुआ प्रकृति की इस शोभा का धानन्द से निरीचण कर रहा था कि यकायक वड़ी तेज रोशनी हुई और सारी प्रकृति चमक उठी। मेरी समक में नहीं आया कि यह प्रकाश कहाँ से आरहा है। चारों ओर निरीचण करने पर पता चला कि भगवान् शिव पार्वती के हाथ में हाथ डाले हुए मेरी कुटिया की ओर चले आ रहे हैं। मैंने दूर से ही मन ही मन में उनका स्वागत किया और उनको आदरपूर्वक प्रणाम किया। उनके निकट आ जाने पर उठकर उनकी प्रशाम किया और पाद और अर्थ दिया और उनके बैठने के लिए आसन विद्याया। महादेव ने बैठते ही मुक्तसे कुशल पृद्धी और मुक्ते आशीर्वाद दिया। मेरे मन में बड़ा आनन्द हुआ। मैंने भगवान् से पृङ्गा — हे प्रभो, आप यदि मेरे ऊपर कुपा रखते हैं तो मुक्ते बतलाइये कि भगवान का स्वह्नप और उसकी सर्वोत्तम प्रकार की पूजा क्या है ? शिवजी बोले :--

हे बसिष्ठ ! भगवान का सर्वश्रेष्ठ रूप न विष्णु है, न शिव, न इन्द्र, न पवन, न सूर्य, न अग्नि। वह देव न देहवाला है और न चित्तरूप। असली देव अनादि और अनन्त संवित् है; आकारवान, परिमित और परिव्रित्र कोई वस्तु नहीं है।

वह देव सव जगह सत्ता और असत्ता रूप से वर्तमान है। उसी का नाम शिव है। उसका ही तुम पूजन करो। आकार का पूजन तो उन लोगों के लिए है जो शिव तत्त्व की नहीं जानते। ह्यादि देवों को पूजने से परिच्छित्र और परिमित पदार्थों की ही प्राप्ति होती है, परन्तु अनादि और अतन्त आत्मरूप देव के पूजने से अलौकिक आनन्द की प्राप्ति होती है। जो लोग अलौकिक आनन्द को छोड़कर औपाधिक मुखों के पीछे पड़ते हैं वे मन्दार-वन को छोड़कर करख़वन में प्रवेश करते हैं। वह ब्रह्म जो कि सारा विश्व है, देवों का देव है। उसी की पूजा करना श्रेष्ठ और श्रेयस्कर है। न वह दूर है और न दुष्प्राप्य । वह सबके भीतर मौजूद है। जो उसको जानते हुए आकारवाले देव की पृजा करते हैं वे वालोचित कीड़ा करते हैं। परमकारण भगवान् शिव प्रत्येक जीव के आत्मा हैं और उनके पूजने का तरीका केवल आत्मबोध है। पुष्प धूप दोप आदि वस्तुओं द्वारा भगवान् की पूजा करना बाल-बुद्धिवाले पुरुषों को शोभा देता है, हे वशिष्ठ ! ष्माप जैसे ज्ञानी पुरुषों को शोभा नहीं देता । वह देव नित्य और सर्वत्र वर्तमान है, उसके पूजने के लिए आहान और मनत्र की आवश्यकता नहीं है। बोध के सिवाय उसको पूजने की आरे कोई विधि नहीं है। वह देव ध्यानद्वारा ही पूजा जाता है। ध्यान ही उसका अर्घ्य और ध्यान ही पादा ; ध्यान ही पुष्प है और ध्यान ही उपहार । ध्यान से ही वह प्रसन्न होता है। सब काम करते हुए, सब भोगों के भोगते हुए, सब स्थितियों में रहते हुए आत्मा का ध्यान करते रहने से ही आत्मा प्रसन्न होता है। आत्मा की अर्चना प्रत्येक मनुष्य हर स्थिति में रहते हुए कर सकता है। अपने देह में स्थित परम शिव का सोते, जागते, चलते, फिरते उठते, बैठते, खाते, पीते, सब प्रकार के भोगों का भोग करते हुए सदा ही ध्वान करना चाहिए। ऐसा करने से ही जीव का परम कल्याग है।

इस प्रकार शिवजी ने विसष्टजी को देव जा का स्वरूप बताकर कहा कि अब मैं अपने स्थान पर जाना चाहता हूँ। तुम्हारा कल्याण हो—यह कहकर वे पार्वती को लेकर अपने स्थान पर चले गए और मेरे मन में सदा के लिए चाँदना कर गये। हे राम! तब से मैं इस प्रकार की ही देवपूजा करता हूँ दूसरे और किसी प्रकार की नहीं।

#### २८—अर्जुनोपारूयान

रामचन्द्रजी को अनासक्त रहकर सब कमों को करने का उपदेश

देते हुए वसिष्ठजी ने कहा:-

हे राम! भगवान् कृष्ण जिस असकता का अर्जुन को उपरेश देंगे उसी प्रकार की असकता को प्राप्त करके तुम भी संसार में अपना जीवन सुख से विताओ। रामचन्द्रजी ने वसिष्ठजी से पूछा—वह अर्जुन कव उत्पन्न होगा और भगवान् उसको किस प्रकार की असकता का उपरेश देंगे ? वशिष्ठजी बोले:—

भगवान् यम हर एक चतुर्युगी में कुछ काल के लिए तप किया करते हैं। उस अवस्था में वे उदासीन भाव से रहते हैं। अतः यह भूमएडल अधिक प्राणियों से व्याप्त हो जाता है और रहने योग्य नहीं रहता। उन दिनों पृथ्वी का भार दूर करने के लिए देवता लोग ही आवश्यकतानुसार प्राणियों को मारते हैं। इस समय पितरों का नायक वैवस्वत नामक यम है। इसको कुछ समय बीत जाने पर अपने पापनाश के निमित्त तप करना होगा। उस समय पृथ्वी प्राणियों के भार से दवकर विष्णु भगवान् की शरण में जाएगी। पृथ्वी का भार उतारने के लिए विष्णु भगवान् दो शरीरों ( कृष्ण और अर्जुन) में अवतार लेंगे। उनमें एक वसुरेव पुत्र वासुरेव और दूसरा पाएड-पुत्र अर्जुन के नाम से प्रसिद्ध होगा। पारुडु का एक और पुत्र धर्मपुत्र युधिष्ठिर के नाम प्रसिद्ध होगा। उसके चचा का लड़का दुर्योधन होगा। इन दोनों में पृथ्वी को एक दूसरे से छीनने के लिये घोर युद्ध होगा जिसमें १८ अनौहिसी सेना इकट्टी होगी। गारडीव धनुषधारी अर्जुन का रूप धारण करके विष्णु भगवान् उस सेना का नाश करके पृथ्वी का भार उतारेंगे। विष्णु भगवान का अर्जुन-रूप युद्ध के आरम्भ में हर्ष शोकादि मानव स्वाभाविक दोषों से युक्त होगा और दोनों ओर से सेना में सम्मिलित अपने बन्धुओं और सम्बन्धियों की देखकर उनको मारने के लिए अनुवात होकर अपना धनुष नीचे रख देगा, और अपने सारथी श्रीकृष्ण-रूपधारी विष्णु भगवान से अपने मन की दशा का वर्णन करेगा। श्रीकृष्ण उस समय अर्जुन की आत्मज्ञान का उपदेश देकर उसके मोह को दूर करेंगे और उसको असक्त होकर युद्ध करने की सलाह देंगे। श्रीकृष्ण द्वारा किए

हुए उपदेश से अर्जुन का मोह दूर हो जाएगा और वह युद्ध में अपने शतुओं को परास्त करेगा। उस घोर संशाम में बहुत सी प्रजा कट जाएगी और पृथ्वी का भार हलका होगा।

#### ३०- शतरुद्रोपाख्यान

सारा जगत् कल्पनामय है। जीव भी अपनी कल्पना द्वारा ही एक शरीर से दूसरे शरीर में प्रवेश करता है और अपनी कल्पना द्वारा ही अपने इस बन्धन से मुक्त होता है। जो जैसी कल्पना करता है वैसा ही हो जाता है। वासना और कल्पना जगत् के प्रसार और जीव की भली बुरी गित के रहस्य हैं। इनके द्वारा ही सब कुछ होता है। इस विषय को सममाते हुए वसिष्ठजी ने श्रीरामवन्द्रजी को शतक्द्रोपाख्यान सुनाया जो इस प्रकार है:—

हे रामचन्द्र ! प्राचीनकाल में एक बड़ा विचारशील और शुद्ध बाचरखवाला तपस्वी रहता था। उसने अपने यत्न और अभ्यास द्वारा समाधि में स्थित होने की शक्ति प्राप्त कर ली थी। वह अपना सारा समय प्रायः समाधि में ही विताता था। एक दिन, जब कि वह समाधि से उठा ही था, उसके मन में यह कल्पना उदय हुई कि वह एक विश्व की रचना करे। यह कल्पना मनमें आते ही उसके संकल्प से एक विख़ की रचना हो गई, और उस विश्व में वह जीवट नामका पुरुष हुआ। अब वह अपनी तपस्वीरूप-स्थिति को भूलकर अपने कल्पित विश्व में जीवट रूप से विचरने लगा। इस रूप में उसने खूब भोग मोगे; मदापान किया, और ब्राह्मणों की सेवा भी की। जीवट को एक दिन सोते समय स्वप्न आया और उस स्वप्नजगत् में उसे अपने गहाए होने का भान हुआ। अब वह ब्राह्मए रूप में वेद का अध्ययन श्रीर पाठ करने लगा। जब ब्राह्मण रूप में उसको कुछ काल बीत गया तो उसे स्वप्न हुआ कि वह एक राजा है और उसके पास वहुत सी सेना और बहुत से नौकर चाकर हैं। उस राजा को एक समय ऐसा स्वप्न हुआ कि वह एक महाप्रतापी चक्रवर्ती राजा है। बहुत काल तक वकवर्ती राजा के रूप में रहते हुए उसे एक दिन यह स्वप्न हुआ कि वह एक देवाजना है और देवताओं के बाग़ में अपने पसन्द किए हुए देवताओं के साथ आनन्द से विहार कर रही है और खब प्रसन्न है। एक समय जब कि वह काम-क्रीडा से थककर गहरी निद्रा में लीन थी

तो उसे स्वप्न में यह अनुभव हुआ कि वह एक हरिएा है। हरिएा रूप से वह वन में विचरने लगी। हरिशी ने एक दिन स्वप्न में अपने आपको एक हरी और कोमल वेल के रूप में पाया। वल्ली के मन में यह कल्पना उदय हुई कि वह एक अमर है और अमर रूप से नाना प्रकार के पुष्पों और वेलों का रस पान कर रही है। अमर को एक समय स्वप्न आया कि वह कमिलनी है। एक समय एक हाथी ने उस कमिलनी को तोडकर खा लिया। उस कमिलनी के हृदय में उस समय यह कल्पना उदय हो आई कि वह एक हाथी है। इस प्रकार नाना रूप धारण करते हुए वह ब्रह्मा का हंस बना। ब्रह्मा ने उसको उपदेश दिया जिसके द्वारा उसे आत्मज्ञान हुआ। एक समय वह इंस सुमेरु पर्वत पर उड़ा हुआ जाता था। वहाँ पर उसने रुट्रोंको देखा और उसके मन में यह कल्पना उदय हुई कि वह रुट्र बने। निदान वह एक रुद्र बन गया। रुद्र रूप में उसे ब्रह्मज्ञान हो गया और अपने पूर्ण ज्ञान के द्वारा उसको अपने पूर्व जन्मों का भी स्मरण हो आया। उसे यह जानकर बड़ा आश्चर्य हुआ कि वह अव भी तापस रूप से उसी स्थान पर वैठा हुआ अपने कल्पना जगत् का अनुभव कर रहा है। और इसी प्रकार वह अपने शत (सी) ह्रपों में वर्त्तमान है। उसने सोचा कि अब वह अपने सब रूपों को, जो कि उसने नाना कल्पना-जगतों में ब्रह्म किए हैं, जगाए और उन सबकी तस्वज्ञानी वनाकर मुक्त कराए। यह सोचकर वह इस स्थान पर पहुँचा जहाँ कि वह तपस्वी के रूप में अपने कल्पना जगत् की रचना कर रहा है। वहाँ पर पहुँचकर उसने तपस्वी को जगाया। तपस्वी को जागने पर ज्ञान हुआ कि अभी उसके कल्पित विश्व में उसके अनेक रूप वर्तमान हैं। रुद्र और तपस्वी दोनों ने जीवट को सोते से जगाया। तीनों ने मिलकर वेदपाठी बाह्मण को। चारों ने मिलकर राजा को। पाँचों ने चकवर्ती राजा को। इस प्रकार होते होते रुद्र के समस्त १०० रूप जाग गए। रुद्र को अपने १०० रूप में वर्त्तमान होकर बड़ा आश्चर्य हुआ। तब रुद्र ने अपने सब रूपों को कहा कि तुम सब अपने अपने स्थान को जाओ और जब तक ये सब शरीर हैं तब तक इस सब शरीरों के योग्य भोगों को वासना और कामनारहित होकर भोगो। शरीर-पात होने पर तुम सक रुद्र रूप में आ जाओगे। उन सब शरीरों का अन्त होने पर सब जीव रुद्र बने और कल्प का अन्त होनेपर सब को विदेह मोच की

प्राप्ति हुई ।

रामचन्द्रजी ने पूछा - हे भगवन ! यह आश्चर्य-मय घटना कैसे हुई ? विसप्नजी ने कहा—हे राम! मन में जो संकल्प होता है वही यथा समय सत्यरूप से प्रतीत होने लगता है। श्रीर मन जितना शुद्ध और पवित्र होता है उतना ही जल्द और उतनी तीव्रता से संकल्प घनी-भूत हो जाता है। शुद्ध मन जैसा संकल्प करता है तुरन्त वैसा ही हो जाता है। इस जगत् में संकल्प के सिवाय और कुछ है ही नहीं। जितने नाम और रूप हैं वे सब संकल्प की ही रचनाएँ हैं। कल्पित पदार्थं भी संकल्प करने लगते हैं। अज्ञानियों का संकल्प बाह्य वस्तुओं द्वारा नियमित होता है, ज्ञानियों का अपने विचार द्वारा। इस कथा में ब्राह्मण ने राजा का रूप इस लिये धारण किया था कि वह राज-भोगों की इच्छा करने लगा था। राजा चक्रवर्ती राजा इसिलये वना कि उसने उस रूप में ज्यादा आनन्द सममा था। चकवर्ती राजा को सुन्दर खियों के भोग की कामना रहती थी, इसलिये वह देवाङ्गना बना। देवाङ्गना हरिए। इस वास्ते बनी कि उस में हरिए। की जैसी श्राँखों की वासना थी। हरिगी वेल इसलिये बनी कि उसको सदा उसी की चाइना थी। वेल इस कारण भ्रमर बनी कि उस की वृत्ति भ्रमर रूप पर स्थिर हो गई थी। भ्रमर कमलिनी इस वास्ते वना कि उसके मन में सदा ही कमलिनी का ध्यान रहता था। कमलिनी हाथी इसलिये वनी कि हाथी ने जब उस को तोड़ा तो उसकी वृत्ति में हाथी का ही रूप स्थिर था। इसी प्रकार, हे राम, जो जिस रूप का ध्यान करता है वह उसी रूप को धारण करेगा। यह अटल नियम है। जो जिस वसु को निरन्तर चाहता है, या जिस वस्तु का जिस को ध्यान रहता है, वह अवश्य ही वही हो जाता है। योगियों और शुद्ध मन वालों का संकल्प शीघ्र ही सिद्ध होता है। योगी लोग अपने आप अपनी अवस्था में स्थित रहते हुए भी अनेक रूप धारण कर लेते हैं। विष्णु भगवान् चीर समुद्र में रहते हुए ही पृथ्वी मंडल पर अवतार लेकर भूमि का भार उतारते हैं। सहस्रवाहु ने घर पर बैठे-बैठे यह कल्पना की कि वह मेघ होकर वरसे। वहाँ पर तो वह राजा के रूप में रहा और दूसरी जगह मेघ रूप से बरसने लगा। वह अपने घर बैठा हुआ अपने राज्य में चोरादि। दुष्टजनों को पकड़ कर उनको द्यह दे देता था।

योगिनीजन स्वर्ग लोक में रहती हैं तो भी पृथ्वी पर दिखाई पड़ती हैं। इन्द्र स्वर्ग के आसन पर स्थित रहते हुए भी पृथ्वी पर यज्ञ का भाग लेने के लिये आते हुए दिखाई देते हैं। कृष्ण भगवान् सहस्रों रूप से अपनी सहस्रों रानियों को प्रसन्न किया करते हैं।

रामचन्द्रजी ने पूछा - हे भगवन् ! क्या और कोई पुरुष भी ऐसा है जो इस समय ही अनेक रूपों में वर्त्तमान हो। वसिष्ठजी बोले-आज रात को मैं समाधि में बैठकर देखूँगा कि इस समय शतरुद्र की नाई किसी पुरुष का अनुभव है अथवा नहीं। कल तुम को बतलाऊँगा। अगले दिन वसिष्ठजी ने कहा कि उत्तर दिशा में यहाँ से बहुत दूर जिन नामक एक देश है। वहाँ पर दीर्घटक नाम का एक तपस्वी है। आज उसे २१ दिन समाधि में बैठे हो गए हैं। उसने इतने समय में सहस्रों जन्मों का अनुभव कर लिया है और वे सब जन्म उसको एक साथ ही प्रत्यच्च हो रहे हैं, अगेर वह उन सब जन्मों में इस समय विचरण कर रहा है। इतना सुनकर राजा दशरथ ने कहा कि यदि ऐसा है तो में अपने दूत भेजकर उस देश में उस योगी का पता चलवा कर उस को जगवाऊँ। वसिष्ठती बोले—हे राजन् ! इस समय वह योगी ब्रह्मा का हंस बनकर जीवन्मुक्त हो गया है और उसका भौतिक देह मृतक हो गया है। यह बात उसके शिष्यों को भी अभी माल्म नहीं है। इसलिये अब उसको जगाया नहीं जा सकता। कुछ दिन बाद उसके शिष्य उसका द्वार खोलेंगे तो उसको मरा हुआ पाएँगे। रामचन्द्रजी को यह सब सुनकर बड़ा आश्चर्य हुआ।

# ३१ वेतालोपाख्यान

आत्मज्ञानी को संसार में कोई भी हानि नहीं पहुँचा सकता— इस बात को समकाते हुए वसिष्ठजी ने श्री रामचन्द्रजी को वेतालोपा-स्यान सुनाया जो इस प्रकार है:—

दिल्ला दिशा में मन्द्राचल पर्वत की एक कन्द्रा में महा भयानक आकार वाला एक वेताल रहता था। यह मनुष्यों को खा कर अपना पेट भरता था। एक समय उसके सामने एक साधु आ गया। उसको भी उसने मार कर खाना चाहा, किन्तु साधु ने उसे यह समभाया कि मनुष्यों को मार कर पेट भरना बड़ा भारी पाप है जिसका बुरा और दु:खदायी परिखाम उस को भुगतना पड़ेगा। वेताल की समक्त में साधु की बात आ गई। उसने सोचा कि मनुष्य यदि सचमुच में मनुष्य अर्थात् मननशील और ज्ञानवान् जीव है, तो अवस्य ही उसे मारना उचित नहीं है, क्योंकि ऐसे मनुष्य से किसी दूसरों को हानि नहीं पहुँचती, बल्कि उपकार होता है। लेकिन मूख मनुष्य से तो पशु ही कहीं भले - क्योंकि उनसे दूसरे जीवों को इतनी हानि नहीं पहुँचती जितनी कि मूर्ख मनुष्यों से । इसलिये वेताल ने यह सोचा कि अब वह अज्ञानी मनुष्यों का ही भन्नण करेगा ज्ञानी मनुष्यों का नहीं। कौन ज्ञानी है कौन अज्ञानी - इस बात को जानने के लिये उसने एक प्रश्नावली तच्यार की। एक समय कई दिन का भूख। वेताल अपना पेट भरने के लिये रात्रि में बाहर निकला। उसकी उस देश के राजा से भेंट हो गई जो कि रात्रि को अपने राज्य में वीर-यात्रा कर रहा था। वेताल ने राजा से ब्रह्मज्ञान सम्बन्धी कई प्रश्न इस बात की जाँच करने के लिये पृछे कि वह अज्ञानी है या ज्ञानी। राजा ब्रह्मज्ञानी था - उसने वेताल के सब प्रश्नों का तृप्तिजनक उत्तर दे दिया। वेताल को वड़ा आनन्द हुआ और वह एकान्त में जाकर समाधि में स्थित हुआ, और आत्म-पद की प्राप्त करके वेताल शरीर की त्यागकर मुक्त हो गया। इस प्रकार झानीजन अपनी रचा और दूसरों का उद्धार करते हैं।

३२--भगीरयोपाख्यान

संसार में किस प्रकार निर्मम, निरपेत्त और अनासक भाव से मुक्त जीवन विवाना और यथास्थिति संसार के सभी काम करना चाहिए— इस सम्बन्ध में श्री वसिष्ठजी ने श्री रामचन्द्रजी को भगीरथ की कथा

सुनाई जो इस प्रकार है:-

राजा भगीरथ की जब युवा अवस्था थी उसके मन में यह विचार उदय हुआ कि यह जीवन सर्वथा ही असार है। दिन पर दिन वे ही भोग भोगे जाते हैं किन्तु कभी तृप्ति नहीं होती। कोई ऐसा मुख नहीं है जो दुःखरहित हो। कोई ऐसा भोग का विषय नहीं है जो भोगने पर उतना ही अच्छा जान पड़े जितना कि वह प्राप्त होने से पूर्व प्रतीत होता है। संसार में कोई वस्तु भी सार नहीं दिखाई पड़ती। धन, दारा और पुत्र, जिनमें हमारी इतनी अधिक ममता है, कोई भी ऐसा पदार्थ नहीं है जिसको प्राप्त कर लेने पर हमारे मन में शान्ति और

सुस का अनुभव होता हो। तब फिर किस लिये हमलोग इन वसुओं के पीछे पड़े रहते हैं? क्यों इनकी प्राप्ति में ही अपने जीवन की सव शिक्त लगाते हैं? इसलिये कि हमने कभी इनकी असारता पर विचार ही नहीं किया है। विचार उदय हो जाने पर ये सव वस्तुएँ असार और विषवत् जान पड़ती हैं। भोगों में सुख और शान्ति—जिनकी हम सबको चाह है—तलाश करना ऐसा ही है जैसा कि मृगतृष्णा के जल से प्यास बुमा लेने की आशा।

इस प्रकार विचार करते करते राजा को संसार के भोगों के प्रति घुणा हो गई और अपना परम और सत्य ध्येय जानने की इच्छा हुई। इस अवस्था में वे अपने गुरु त्रितुल ऋषि के आश्रम पर गए। अपने मन के विचारों को भगीरथ ने गुरु के समज्ञ रक्खा। त्रितुल भगीरथ के विवेक और वैराग्य को देखकर अत्यन्त प्रसन्न हुए और वोले-परम आनन्द और परम शान्ति, जो कि सनुष्य-जीवन के उद्देश्य हैं, विषय भोगों के द्वारा प्राप्त नहीं हो सकते। उनके प्राप्त करने के लिये सब विषयों का श्रीर उनके भोगों का त्याग करना चाहिये। देह श्रीर इन्द्रियों में आत्माभिमान, स्त्री-पुत्रादिक में सङ्ग, इष्ट की इच्छा और अनिष्ट से द्वेप-ये सब त्यागकर आत्मचिन्तन, आत्मध्यान और आत्मपद में स्थिति के लिये प्रयत्न करने से ही परमानन्द और परम शान्ति की सिद्धि होती है। जो जिस वस्तु की तीव्र वासना करता है वह उसी को प्राप्त करता है—इसलिये भोगों के विषयों की वासना का त्याग करके आत्म-पद के प्राप्त करने की वासना करो। उस पद की प्राप्त कर लेने पर फिर कुछ प्राप्त करना नहीं रहता। उस पद में स्थित होने पर कोई दुःख नहीं रहता। उस पद में स्थित होने पर उस अजय और अनन्त आनन्द का अनुभव होता है जिसके आगे संसार के सब मुख कुछ भी नहीं। च्या भर भी उस आनन्द का अनुभव कर लेने पर मनुष्य संसार के सब सुखों की - जिनका परिशाम सदा ही दुःस है-भूल जाता है।

त्रितुल ऋषि की यह वातें सुनकर भगीरथ ने आत्मपद प्राप्त करने का पक्का इरादा कर लिया। घर आकर सब ओर से ध्यान हटाकर आत्मचिन्तन करने लगा और धीरे-धीरे सब वस्तुओं का त्याग करने लगा। थोड़े ही समय में उसने अपने सब धन, और राज्यपाट का त्याग कर दिया। केवल एक धोती और अंगोछा लेकर घर से निकलकर वन में विचरने लगा। वहाँ पर विचरते-विचरते आत्म-चिन्तन और आत्मध्यान करते करते उसको आत्मज्ञान हो गया, और परम ज्ञानन्द और परम शान्त आत्मपद में उसकी अविचलित रूप से स्थिति हो गई। अब उसको न किसी वस्तु की इच्छा थी, और न किसी से द्वेष था। सारे जगत् को वह आत्ममय ही देखता था। किसी के प्रति न उसे मोह था और न घृणा। सबसे समता और प्रेम का व्यवहार था। अब उसको संसार में और वन में रहना एक सा ही था। उसने देश देशान्तर में भ्रमण करना आरम्भ किया। एक समय वह भ्रमण करता हुआ उस देश में गया जहाँ का वह कभी राजा था। वहाँ उसने भिज्ञा माँगी, और ऐसा करने पर उसके मन में किसी प्रकार का भी विकार नहीं आया। लोगों के बहुत कहने पर भी उसने राज्य करने की ज़रा भी इच्छा न की। अमण करते करते उसकी अपने गुरु त्रितुल से भेंट हो गई और कुछ कालतक खुव श्रात्म-चर्चा हुई। स्वर्गलोक से सिद्धों ने आकर उसकी पूजा की श्रीर देवताओं ने सब प्रकार के पेश्वर्य उसको देना चाहा किन्तु उसने किसी की भी इच्छा न की। बहुत सी अप्सराएँ उसके सामने आकर उसको प्रसन्न करने की चेष्टा करने लगीं किन्तु उसके मन में किसी भी भोग की श्रभिलापा उदय न हुई, क्योंकि उसकी स्थिति उस परम ज्ञानन्द में थी जिसके जागे संसार के सब सुख लेशमात्र हैं।

एक समय जब कि भगीरथ एक देश में अमण कर रहा था, उस देश के राजा का देहान्त हो गया था। मन्त्री और प्रजा किसी सुयोग्य राजा की तलाश में फिर रहे थे। साधु के वेप में भगीरथ को देखकर मंत्री ने उसके लज्ञणों से पिहचान लिया कि यह पुरुष राजा बनाने योग्य है। उसने भगीरथ से राजा बनने की प्रार्थना की। भगीरथ ने लोकोपकार के लिये, अपनी किसी प्रकार की हानि या लाम न जानते हुए राजा होना स्वीकार कर लिया— और अति उत्तम रीति से राज्य किया। भगीरथ के राजा होने की खबर दूर तक फैल गई। इस समय उस राज्य की जिस पर वह पहिले राज्य करते थे बड़ी खराब दशा थी। चारों और से शतुआं ने आक्रमण कर रक्खा था। वहाँ की प्रजा ने दुखी होकर भगीरथ के पास खबर भेजी। भगीरथ ने शतुआं को भगाकर अच्छा राज्य स्थापित किया। दोनों राज्यों पर नि:सङ्ग और

निर्मोह रूप से राज्य करता रहा। राज्य करते करते एक समय उसको यह ज्याल आया कि उसके साठ हज़ार पितर, कपिल ऋषि के मस्म किए हुए, अभीतक सद्गति को प्राप्त नहीं हुए; उनको सद्गति तभी प्राप्त हो सकती है जब कि भूमएडल पर गङ्गा बहने लगे। यह सोचकर उसने तप किया और तप के प्रभाव से वह श्री गङ्गाजी को पृथ्वीमएडल पर ला सका जिसकी कथा सब लोग जानते हैं। आत्मस्थित पुरुष ही संसार में दुष्कर से दुष्कर कार्य कर सकते हैं।

## ३३ - रानी चुडाला की कथा

चुडाला का उपाख्यान भी योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ उपाख्यानों में से हैं। इसके द्वारा वसिष्ठजी ने श्री रामचन्द्रजी को यह वतलाया है कि आत्मज्ञान प्राप्त करने और योगाभ्यास करके सब प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त करने में ख्रियों का उतना ही अधिकार है जितना कि पुरुषों का। आध्यात्मिक सिद्धि केवल पुरुषों का ही ध्येय नहीं है बल्कि प्राधिमात्र का। यदि ख्री की आत्मज्ञान में स्थिति हो जाए तो वह पुरुषों को उसी प्रकार आत्मज्ञान प्राप्त करा सकती है जैसे कि एक पुरुष दूसरे को। इस उपाख्यान द्वारा रामचन्द्रजी को वसिष्ठजी ने आत्मपद प्राप्ति का सचा मार्ग और आत्मज्ञानों के रहन सहन का डङ्ग भी दिखलाया है। उपाख्यान इस प्रकार है:—

पहले द्वापर युग में मालव देश में शिखिध्वज नाम का एक बहुत सुन्दर, बलवान् और प्रतापी राजा राज्य करता था। उसका विवाह सुराष्ट्र देश की एक राजकन्या से, जो कि बहुत सुन्दर, विदुषी और चतुर थी, हुआ था। रानी का नाम चुहाला था। राजा और रानी में एक दूसरे के प्रति घनिष्ट प्रेम और आकर्षण था। दोनों ही अपनी युवा अवस्था में थे। किसी प्रकार के सुख की कमी नहीं थी। खूब आनन्द से जीवन के सभी प्रकार के भोग भोगते थे। दोनों ही विचारशील थे। सब प्रकार भोग भोगते भोगते उनके मन में यह विवेक उत्पन्न हुआ कि हमारे पास संसार का सारा ऐश्वर्य और सारे भोगों को भोगने के साधन हैं। हमलोग सब प्रकार के भोगों का बार बार आस्वादन कर चुके हैं। इनके भोगने में हमारा बहुतसा जीवन व्यतीत हो चका है और शारिर की शक्ति भी चीण होती जा रही है, किन्तु हुदय में तृप्ति और शान्ति नहीं है। क्या मनुष्यजीवन इसी

तिये है कि सदा ही वह शरीर और इन्द्रियों के सुखों के अनुभव करने में लगा रहे और फिर भी उसको किसी स्थायी सुख, किसी प्रकार की तृप्ति और शान्ति का अनुभव न हो ? विषयों के द्वारा उरपन्न होनेवाले सभी सुख जिएक और दुःख में परिएत होनेवाले हैं। कीन सा ऐसा सुख है जो चिरस्थायी हो ? जो भोग प्राप्त नहीं हैं उनकी इच्छा होती रहती है, जो प्राप्त हैं उन में सुख का अनुभव नहीं होता, बल्कि उन से घृणा होने लगती है। क्या कोई ऐसा सुख नहीं है जो स्थायी हो, जिसको प्राप्त कर लेने पर वह सदा ही बना रहे और उस से कभी घृणा न हो ? क्या कोई ऐसी तृप्ति भी है जिसको प्राप्त कर लेने पर फिर किसी विषय के भोग की वासना न रह जाए ?

यह सोचकर उनको संसार के सब विषय और भोगों से विरक्ति हो गई, और उन्होंने अपने राज्य के बड़े बड़े विद्वानों को बुलाकर यह पूछा कि मनुष्यों के जीवन का क्या लह्य है और उसको कैसे शान्ति और उपि प्राप्त हो सकती हैं ? विद्वानों ने कहा—महाराज ! आत्म- ज्ञान हो जाने पर मनुष्य को परम शान्ति और परम उपि का अनुभव होता है; बही प्राप्त कर लेना मनुष्य-जीवन का लह्य है। आत्मज्ञान में स्थित हो जानेपर ही परमानन्द का अनुभव होता है। उस आनन्द के सामने संसार के सब विषयों के भोग के सुख कुछ भी नहीं हैं। आत्म- पद में स्थित मनुष्य सदा ही उप और सुखी रहता है। वह न किसी वस्तु को प्राप्त करने की बांछा करता और न किसी से घूणा करता है।

राजा और रानी दोनों ने आत्मज्ञान प्राप्त करने का निश्चय कर लिया। रानी राजा से अधिक बुद्धिमती, चतुर और उद्योगशील थी। उसका विचार सूदम और निश्चयात्मक था। थोड़े ही समय में उसे आत्मज्ञान हो गया। आत्मज्ञान होने पर उसके मुख पर प्रसन्नता और अलोकिक सौंद्र्य की मज़क आ गई। दिन पर दिन उसका सौंद्र्य, तेज और आनन्द बढ़ने लगा। अभी राजा को आत्मज्ञान नहीं हुआ था। वह न समम सका कि रानी इतनी प्रसन्न और प्रफुल्लित हुआ था। वह न समम सका कि रानी इतनी प्रसन्न और प्रफुल्लित हुआ था। वह न समम सका के रानी इतनी प्रसन्न और प्रफुल्लित हुआ था। वह न समम सका के रानी इतनी प्रसन्न और प्रफुल्लित हुआ था। वह न समम सका के रानी इतनी प्रसन्न और प्रफुल्लित हो। रानी ने राजा को सतमम में रानी की बात नहीं आती स्थ ही दिखाई दे रहा है। राजा की समम में रानी की बात नहीं आती थी। क्योंकि जिसने आत्मानन्द का स्वयं अनुभव नहीं किया वह नहीं थी। क्योंकि जिसने आत्मानन्द का स्वयं अनुभव नहीं किया वह नहीं जान सकता कि आत्मानन्द क्या है। रानी ने अपने स्वामी को आत्माना सकता कि आत्मानन्द क्या है। रानी ने अपने स्वामी को आत्मान

नुभव प्राप्त करने में सहायता देने का बहुत यत्र किया; किन्तु राजा ने उसकी बातों की विशेष परवाह न की। वह उसको स्त्री समम्त कर उससे उपदेश लेने में अपना अपमान समझता था। रानी ने योगमार्ग द्वारा अनेक सिद्धियाँ प्राप्त की और राजा की उनका प्रदर्शन कराया, तौ भी राजा ने उससे आत्मज्ञान-सम्बन्धी शिक्षा न लेनी चाही। उसके मन में यही मिथ्याभिमान बना रहता था कि पुरुप स्त्री से अधिक समर्थ और चतुर होता है; उसको श्ली क्या सिखा सकती है। राजा ने अनेक यत्र किए किन्तु उसको आत्मज्ञान न हुआ। अव राजा ने यह निश्चय कर लिया कि वह राजपाट को छोड़कर वन में जाकर रहेगा और वहाँपर आत्मज्ञान प्राप्त करेगा। रानी ने बहुत सममाया कि आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये उसे वन में जाने की कोई आवश्यकता नहीं है। वन तो उन लोगों को जाना चाहिए जिनके घर में नाना प्रकार के विन्न, संकट और मंभट होते हों। उनकी तो घर में किसी प्रकार का विल्ल नहीं है। ऐसा कहने पर भी राजा की समम में न आया कि वह वन को न जाय। एक रात्रि को जब कि रानी चुड़ाला गाड़ निद्रा में थी, चारों खोर खंघेरा खीर शान्ति छाई थी, राजा बीरयात्रा के बहाने घर से निकल कर चल दिया। चलते-चलते बहुत दूर जा कर एक वन में रहने लगा। वहाँपर रहकर उसने कुछ दिनों तक नाना प्रकार के साधन किए और फिर तीर्थयात्रा की, किन्तु किसी प्रकार भी उसको आत्मानुभव नहीं हुआ। इधर जब रानी की आँख खुली और उसने राजा को अपनी शय्या पर न पाया तो उसने समक्त लिया कि राजा राज को त्याग करके वन को चले गए। उसने उड़े शान्तभाव से सोचा कि अब क्या करन चाहिए। राज्य में राजा के चले जाने की खबर सुनकर खलवली पड़ जाएगी और अराजकता फैल जाने से बहुत से मनुष्यों को हानि और दुःख पहुँचेगा। इसितये उसने अपने आप राज्य करने का इरादा कर तिया अरे लोगों को यह खबर न होने दी कि राजा वन को चले गए हैं। सुबह उठते ही रानी ने मंत्रियों श्रीर सब कर्मचारियों के सामने घोषणा कर दी कि राजा कुछ काल के लिये दूसरे देशों की यात्रा करने गए हैं और रानी को राज्य करने का अधिकार दे गए हैं। चुडालाने राज्य का सब काम बहुत अच्छी तरह करना आरम्भ कर दिया। राज्य का काम ठीक करके रानी ने यह पता लगाना चाहा कि अब राजा

कहाँ पर हैं। योगी की सब सिद्धियाँ तो उसे प्राप्त हो ही चुकी थीं। समाधि में वैठकर उसने राजा के निवासस्थान का पता चला लिया। आकारा मार्ग से सूदम शरीर द्वारा उड़कर ठीक उस स्थान पर पहुँच गई जहाँ कि राजा रहता था। श्रव भी राजा की वही दशा है, न उसके चित्त में शानित है और न उसको आत्मज्ञान ही हुआ है। रानी को उसके ऊपर बहुत करुणा आई और उसने विचार किया कि किसी प्रकार राजा को आत्मज्ञान प्राप्त कराना चाहिए। यह सोचकर कि राजा यदि उसको पहचान गया तो उसके उपदेश का उसके ऊपर कुछ भी प्रभाव न पड़ेगा चुडाला ने एक ऋषिपुत्र का रूप धारण कर लिया और उसके सामने उस रूप से प्रकट हुई। राजा अपने समीप एक बहुत सुन्दर युवा और तेजवान् ऋषि को आते देख-कर बहुत प्रसन्न हुआ। अतिथि का सब प्रकार से आदर और सत्कार करके राजा ने उससे पृद्धा-महाराज ! आप कौन हैं और कहाँ से आ रहे हैं ? ऋषि ने कहा—महाराज ! मैं देविष नारद का पुत्र कुम्भज हूँ। देवलोक में रहता हूं, पृथ्वीतल पर भ्रमण करने की इच्छा से यहाँ पर आ गया हूँ। आपको इस विजन वन में रहते देखकर मुक्ते आपसे मिलने और वार्लालाप करने की उत्करठा हो गई। राजा ने पूछा--महाराज ! यदि मेरी भृष्टता समा करें तो आपसे यह पूछता हूँ - आप देविष नारदजी के पुत्र कैसे हैं ? उन्होंने तो कभी विवाह ही नहीं किया। कुम्भज ने कहा -एक समय की बात है कि नारद्जी ने सुमेर पर्वत पर कुछ समय के लिये समाधि लगाई थी। जब समाधि से जगे तो क्या देखते हैं कि पर्वत के नीचे गङ्गा में उर्वशी आदि अनेक मुन्दर अप्सराएँ स्नान-कीड़ा कर रही हैं और उनका एक एक अङ्ग अोर भाव मोहनेवाला है। उनको देखते ही नारदजी के शरीर में काम का वेग विजली की नाई दौड़ गया और उनका वीर्य स्वलित हो गया। उसको उन्होंने एक घड़े में रख दिया और उसमें दूध भर दिया। कुछ काल पीछे उस घड़े से मेरा जन्म हुआ। इसी कारण मेरा नाम कुम्भज पड़ा। राजा को कुम्भज के प्रति बहुत प्रेम और श्रद्धा हो गई श्रीर उसने उससे मित्रता करती चाही। दोनों में मित्रता हो गई। कुम्भज प्रतिदिन राजा के पास आकर इससे वार्तालाप कर जाता था। इस प्रकार रानी राज्य भी करती और कुम्भज के वेष में वह राजा के साथ भी रहती थी। कुम्भज के वेष में उसने राजा को आत्म-सम्बन्धी अनेक प्रकार की वातें सुनाई और साधन की विधियाँ बतलाई। राजा को धीरे धीरे आत्मझान होने लगा। आत्मझान के परिपक्क हो जाने पर उसकी स्थिति आत्मभाव में हो गई, और वह जीवन्मुक्त हो गया। अब उसके सुख पर सदैव प्रसन्नता रहती थी। हर्ष और शोक से वह परे था। किसी कारण से भी उसकी शान्ति भङ्ग नहीं होती थी। हर हालत में वह खुशहाल रहता था। उसके लिये अब न कुछ हेय या और न उपादेय। वह सदा आत्मानन्द में मग्न रहता था। संसार के किसी सुख की न उसे वासना थी और न किसी दु:ख से वह दु:खी होता था।

रानी ने अब उसकी परीका करनी चाही। एक दिन कुम्भज बड़ा दु:स्वी और शोकातुर होकर राजा के पास आया। राजा ने पूछा, मित्र ! आज आपका मन क्यों इतना उदास है ? आप तो आत्मज्ञानी हैं, आपको शोक क्यों हुआ ? कुम्भज बोले, महाराज ! क्या कहूँ. मुमे कहते भी लाज माल्म पड़ती है। मैं जब देवलोक से आपके पास चला आ रहा था तो मुक्ते दुर्वासा ऋषि नाना प्रकार के भूषण और वस घारण किए हुए रास्ते में मिले। मुक्ते उनका विचित्र वेष देख-कर हुँसी आ गई, और हास्य-भाव से मैंने कहा कि महाराज आप तो आज स्त्री मालूम पड़ते हैं। यह मुनकर उनको कोध आ गया, और उन्होंने मुक्ते शाप दे दिया कि मैं प्रत्येक रात की स्त्री वन जाया कहँगा। मुक्ते इस वात से इतनी लजा मालूम पड़ती है कि मेरा चित्त अब देवलोक को भी जाने को नहीं करता। आज से शापवश रात्री में मुक्ते स्त्री होना पढ़ेगा। महाराज ! यही कारण है जिससे में दुःस्वी है। राजा ने कहा, ऋषे ! इसमें क्या हानि है ? पुरुष हुआ तो क्या, बार स्त्री हुई तो क्या ? दोनों ही एक समान हैं। न कोई बुरा है ब्रार न कोई भला। शरीर ही तो स्त्री या पुरुष है, न कि स्नात्मा। जो जिस स्थिति में होता है उसको उसी में प्रसन्न रहना चाहिए। स्त्री और पुरुष दोनों ही आत्मज्ञानी हो सकते हैं। रानी को यह सुनकर वड़ी प्रस-न्नता हुई। अब रात्री में वह एक अत्यन्त सुन्दर स्त्री के रूप में राजा के पास रहती थी और दिन में कुंभज के रूप में। दोनों में इतनी गहरी मित्रता थी कि दोनों साथ खाते और साथ ही सोते थे, किन्तु राजा के मन में किसी प्रकार का विकार न होता था। एक दिन कुम्भज ने राजा से कहा-महाराज ! जब मैं रात्री के समय स्त्री होता हूँ तो मुक्ते स्त्रियो-

चित इच्छाएँ होती हैं, और मेरे शरीर में काम का वेग इतना अधिक हो जाता है कि विना पुरुष के सङ्ग किए मैं दुःखी रहती हूँ। राजा ने कहा-जब तक शरीर है और इन्द्रियाँ स्वस्थ हैं, अवश्य ही शरीर श्रीर इन्द्रियों के स्वाभाविक भोगों के भोगने की श्रावश्यकताएँ रहती हैं; ज्ञानी मनुष्य को उनका विरोध करना और उनको बलपूर्वक द्वाना नहीं चाहिए। शरीर और इन्द्रियों के उचित आवश्यकतानुसार भोगों के भोगने से आत्मा की क्या हानि और न भोगने से आत्मा का क्या लाभ ? इसलिये, हे कुम्भज ! यदि स्नो-रूप में आपको स्नी-सम्बन्धी इच्छा होती है तो यह स्वामाविक ही है। इसितये तुम किसी अपने मन को पसन्द आने वाले योग्य पुरुष की तलाश कर लो और उसकी पत्नी वन जान्त्रो; ताकि तुम्हारा मन शान्त रहे और शरीर का वेग उसको चंचल न बनावे। कुम्भज बोला-महाराज आप मेरे इतने प्रिय मित्र हैं, आपकी और मेरे मन की वृत्ति एक सी ही है आपको मेरा प्रेम है और मुक्ते आपका प्रेम है। विद्वान लोग यह कहते हैं कि जो सुख समान मनोवृत्ति वाले स्त्री-पुरुषों के सङ्ग रहने में होता है वह संसार के सब आनन्दों से बड़कर है। इसिलये यदि मेरे लिये संसार में कोई भी उचित भर्ता है तो आप हैं। राजा ने कहा यदि तुम ऐसा समकते हो तो मुक्ते इसमें कोई आपत्ति नहीं है। मेरी इसमें न कोई हानि है और न कोई लाभ। ऐसा होने से यदि तुमको सुख मिलता है तो ऐसा ही सही। पृश्वमासी को सायंकाल में मदनिका (जो कि कुम्भज के स्त्री-रूप का नाम था) और राजा ने अपना शास्त्र की विधि से विवाह कर लिया; और अब वे दोनों रात्री में पति और पत्नी के रूप से रहने लगे। लेकिन राजा के मन में किसी प्रकार का भी विकार न स्त्पन्न हुआ। आत्मा में वही शान्ति और परम आनन्द रहता था। शरीर और इन्द्रियाँ अपने-अपने स्वाभाविक कार्य करते थे। उसको इनमें जुरा भी आत्माभिमान न था। रानी को यह देखकर कि अब राजा की आत्मपद में निश्चन स्थिति है बड़ी प्रसन्नता हुई। इस बीच में भी वह अपने राज्य की देख भात करती रहती थी। सूदम शरीर द्वारा वह अपने राज को उड़ जाया करती थी और कर्म-चारियों के कामों की देखभात कर तिया करती थी।

अव उसने राजा के जीवन्मुक्त होने की एक और परीचा ली। उसने अपने योगवल से स्वर्गलोक के स्वामी इन्द्र की रचना की। इन्द्र अपने साथ देवताओं को लेकर राजा के सामने आकर उपस्थित होकर कहने लगे—महाराज! आप स्वर्गलोक में चिलए और वहाँ पर नाना प्रकार के भोग और ऐश्वर्य भोगिए। राजा ने कहा, हे देवराज! मुक्ते तो सब ओर स्वर्ग ही दिखाई पड़ता है! मेरे मन में परम तृष्ति है और मेरे आत्मा में परम आनन्द है। मुक्ते स्वर्ग के किसी भी भोग की इच्छा नहीं है।

कुछ दिन पीछे रानी ने राजा की एक और परीचा ली -सायं-काल के समय, जब कि राजा संख्यावन्दन के लिये गङ्गा के तीर पर गए थे, उसने अपने योगवल से एक बहुत सुन्दर और तेजवान युवक की रचना की। राजा के वापिस होने के समय वह युवक और मदनिका दोनों एक दूसरे के साथ प्रेम व्यवहार कर रहे थे, और एक दूसरे के साथ गाढ़ आलिङ्गन में होकर संसार को और परिस्थित को भूत गए थे। राजा ने अपनी कुटिया पर आकर यह दृश्य देखा और और देखते ही बाहर चले आए जिससे कि युवक और मदनिका के प्रेमालिंगन के मुख में किसी प्रकार का विघ्न न हो। मदनिका तुरन्त उठकर बाहर आई और राजा के सामने दीन भाव से खड़ी होकर अपने आवरण की समा माँगने लगी--महाराज, मैं अपराधिनी हूँ ! चमा कीजिए! मैं स्त्री हूँ, जीर स्त्री में पुरुष से अष्टगुणा काम होता है; इसिलये मेरी वृत्ति इस पुरुप को देखकर उसकी श्रोर खिंच गई। राजा बोले- मदनिके! मेरे हृदय में तुम्हारे प्रति किसी प्रकार का भी क्रोध नहीं हैं। संसार के जितने प्राणी हैं वे सब मुख प्राप्ति के लिये प्रयत्न करते हैं, श्रीर परस्पर इच्छित स्नेह से संसार में बहुत श्रानन्द मिलता है। इसिलये तुमने ऐसा किया तो उसमें कुछ आश्चर्य नहीं है। मुक्ते कुछ शोक नहीं है। केवल आज से पीछे मैं तुम्हें अपनी वधूकी हैसियत से नहीं रक्ख्गा। क्योंकि समाज में इस प्रकार का काम निन्दा समका जाता है। आज से तुम मेरे साथ पहिले की नाई मित्र की हैसियत से सुखपूर्वक रहो। राजा के इस प्रकार के समभाव को देखकर रानी बहुत प्रसन्न हुई और उसी समय मद्निका के रूप का त्याग करके चुडाला के रूप में राजा के सामने प्रगट हो गई। राजा को चुडाला को देखकर बहुत आश्चर्य हुआ। कुछ काल तक तो उसे विश्वास ही न हुआ और अपने झान को अम सममता रहा। चुडाला ने जब सब हाल कह सुनाया, तब राजाको उसके चुडाला होने का

विश्वास हुआ। राजा उससे बहुत प्रसन्न हुए, और उसके प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट की। रानी के कहने से अब राजा अपनी ।राजधानीको वापिस आकर जीवन्मुक्त रहते हुए राज्य करने लगे। बहुत काल तक भली भाँति राज्य करके, प्रजा को सुखी करके विदेह मुक्त हो गए।

इस कथा को सुनकर रामचन्द्रजी बहुत प्रसन्न हुए। वसिष्ठजी ने कहा - हे राम ! स्त्रियों को निरादर की दृष्टि से न देखी। जो अच्छे कुल की खियाँ होती हैं वे अपने पित को संसार-सागर से पार

करने में मदद करती हैं:-

मोहादनादिगहनादनन्तगहनाद्यि। पतितं व्यवसायिन्यस्तास्यन्ति कुछस्त्रियः ॥१॥ शास्त्रार्थगुरुमन्त्रादि तथा नोत्तारणक्षमम् । यथैताः स्नेहशास्त्रन्थो भर्तू र्णा कुछयोषितः ॥२॥ सस्ता आता सुहद् सृत्यो गुरुमित्रं धनं सुसम् । शास्त्रमायतनं दासः सर्वे भतुः कुछाङ्गनाः ॥३॥ सर्वदा सर्वयनेन पूजनीयाः कुलाङ्गनाः। खोकद्वयसुवं सम्बन्सर्वे यातु प्रतिष्टितम् ॥४॥

अर्थात्—अनादि, अनन्त मोहसागर में गिरे हुए अपने पति को उद्योगशालिनी कुलाङ्गनाएं पार उतारती हैं ॥ १॥ शास्त्र, गुरु, मंत्र आदि साधन उस मोहसागर से पार करने में इतने समर्थ नहीं हैं जितनी कि स्तेह से भरी हुई कुकाङ्गनाएं ॥ २॥ वे अपने पति की सखा, बन्धु, मित्र, भृत्य, गुरु, धन, सुख, शास्त्र, घर और दास सब कुछ हैं॥३॥ इसलिये सदा, सब प्रकार से, इनकी पूजा करनी चाहिए क्योंकि इनके ऊपर ही इस लोक और परलोक का मुख पूर्णतया निर्मर है ॥॥

# ३४--किराटोपाख्यान

किराट की कहानी द्वारा विसष्टजी ने रामचन्द्रजी को इस बात का उपदेश दिया कि मनुष्य को सदा और सब कामों में उद्योगशील होना चाहिए। किसी वस्तु को भी अवहेलना की दृष्टि से नहीं देखना चाहिए। छोटे-छोटे कामों में भी अपनी पूरी शक्ति का उपयोग करना चाहिए। ऐसा करने से कभी-कभी छोटे-छोटे कामों द्वारा बड़ी-बड़ी सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं।

विंध्याचल की घाटी में एक बहुत धनवान किन्तु कृपण किराट रहता था। एक समय जब कि वह एक घने जङ्गल के वीच से कहीं जा रहा था। उसकी जेव से एक कौड़ी निकल पड़ी। जब उसे यह मालूम हुआ तो वह उस कौड़ों को ढूँढने लगा। चारों श्रोर कौड़ी को ढूँढते-ढूँढते उसे तीन दिन बीत गए। जिन लोगों को यह मालूम हुआ कि एक कौड़ी के लिये किराट इतना व्यप्न हो रहा है वे उसकी हुँसी उड़ाने लगे। किन्तु उसने किसी के हुँसने की परवाह न की श्रीर अपनी खोई हुई कौड़ी को ढूँढता ही रहा। दैवयोग से उसकी निगाह एक चमकती हुई चिन्तामिण पर जा पड़ी। उसकी देखकर वह बहुत ही प्रसन्न हुआ। उसके कई दिनों के परिश्रम का फल उसे चिन्तामिण पाने से मिल गया। यदि वह कौड़ी के खो जाने की परवाह न करता श्रीर उसको तुच्छ समम्म कर श्रागे चलता होता, तो उसे चिन्तामिण की प्राप्ति न होता।

# ३५—मिखकाचोपाख्यान

इस उपाख्यान द्वारा चुडाला रानी ने अपने स्वामी राजा शिवि ध्वज को यह समकाया था कि मनुष्य को जो-जो उत्तम पदार्थ और साधना अपने घर पर सुलमतया प्राप्त हो उनकी अवहेलना करके दूसरी जगहों पर और-और पदार्थों और साधनों के पीछे नहीं दौड़ना चाहिए। ऐसा करने से जो मनुष्य को प्राप्त है वह तो नष्ट हो ही जाता है, दूसरी वस्तुएँ और साधन भी नहीं मिलते। इसलिये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिए कि वह उन वस्तुआं और साधनों का जो उसे सुलमतया प्राप्त हैं, सदुपयोग करे और अप्राप्त वस्तुओं और साधनों की तलाश में मारा-मारा न फिरे।

एक बहुत उद्योगी और धनसम्पन्न पुरुष ने चिन्तामिए रत्न की प्रशंसा सुन रक्सी थी। उसके मन में चिन्तामिए को प्राप्त करने की तीन्न वासना उदय हुई। वह चिन्तामिए की तलाश में घर से बाहर निकला। थोड़ी ही दूर जाने पर उसको चिन्तामिए नामक रत्न मिल गया। चूँकि वह रत्न उसे अपने घर के पास ही और विना किसी प्रयत्न किए हुए मिला था, उसको उसके चिन्तामिए होने का विश्वास नहीं हुआ। उसने तो यह सुन रक्खा था कि चिन्तामिए रत्न बहुत प्रयत्न और खोज करने पर मिलता है, और बड़े भाग्यवान मनुष्य को ही मिलता है। अतएव उसने उस वस्तु के चिन्तामिए होने में सन्देह किया और उसे काँच समम कर फेंक हर चिन्तामिए की खोज में आगे

बढ़ा । देशदेशान्तरों में फिरा, पर कहीं उसको चिन्तामणि न मिली। अब उसको जहाँ तहाँ कांचके दुकड़े ही मिलते ये लेकिन चिन्तामणि कहीं नहीं मिलती थी।

### ३६ — हस्तिकोपाख्यान

इस उपाख्यान द्वारा कुम्भज वेषघारिणी रानी चुड़ालाने अपने स्वामी शिखिध्यज को यह उपदेश दिया था कि मनुष्य को कोई काम अधूरा नहीं छोड़ना चाहिए। जिस काम को करना है उसको पूर्ण-तया करना चाहिए। यदि कुछ शेष रह जाता है तो पीछे हानि पहुँचाता है। दूसरी बात उसने यह भी बतलाई कि मनुष्य को अपना मविष्य अपनी वर्त्तमानकाल की कियाओं द्वारा सुधारना चाहिए। वर्त्तमान की छोटी-छोटी रालतियाँ भविष्य में विस्तार को प्राप्त होकर मनुष्य को हानि पहुँचाती हैं।

विन्ध्याचल के जंगल में बहुत दीर्घकाय, बलवान, सुन्दर और बड़े-बड़े दाँतों वाला एक हाथी रहता था। इसको देखकर एक महावत ने उसको पकड़ने का विचार किया। उसने उसको पकड़ने के अनेक यत्न किए। एक समय सोते हुए हाथी को उसने अपनी बुद्धि के बल से लोहे की जंजीरों में जकड़ ही लिया, और अपने आप उसके अपर सवार होकर उसको उठाकर चलाने लगा। हाथी को जब अपनी इस दशा का ज्ञान हुआ तो उसके कोच और व्यथा का कोई अन्त न रहा। तीन दिन तक वह चिल्लाता हुआ अपने शरीर को इस रीतिसे अंगड़ाइयाँ देता रहा कि उसका बंधन टूट जाए। ऐसा ही हुआ; वह बन्धन से मुक्त हो गया, और उसने महावत को नीचे गिरा दिया। महावत भयभीत हो मुरदे की नाई निष्किय होकर नीचे पड़ा रहा। हाथी के मन में उसके ऊपर कुछ करुणा आ गई, और कुछ उसने यह सोचा कि अब तो वह मुक्त हो ही गया, महावत को वहीं पड़ा छोड़कर भाग निकले। हाथी ने यह वड़ी भारी भूल की। यद्यपि उस समय यह भूल बहुत छोटी सी जान पड़ती थी, पर भविष्य में इसे अपनी इस भूल का बहुत कडुआ परिगाम सहन करना पड़ा। जब हाथी भाग गया तो महावत प्रसन्न होकर उठा और उसने हाथी को दूसरी बार पकड़ने का इरादा कर लिया। कई दिन तक उस वन में घूमते-घूमते उसने हाथी का पता लगा लिया। जिस जंगल में वह रहता था और जिस मार्ग से वह बहुधा जाया आया करता था, उस मार्ग में एक दिन महावत ने एक बहुत गहरा गडढा खुदवा कर तृगों से उसे आच्छादित ऐसा बना दिया कि हाथी को वहाँ पर कोई सन्देह न हो। हाथी जब उस मार्ग से नदी में पानी पीने गया तो धड़ाम से गड्ढे में गिर गया, और अनेक यत्न करने पर भी न निकल सका। कई रोज तक वह वहाँ पड़ा रहा और भूख के कारण दीन और कुश हो गया। अन्त को महावतने अपनी बुद्धिके बलसे उसे बाँध कर निकाला और अपने वशमें कर लिया। यदि वह बलवान हाथी उस महावत को उस समय जब कि वह उसके आगे पड़ा हुआ था जीवित न छोड़ देता तो उसका भविष्य इतना दु:खदायी न होता।

#### ३७-कचोपाख्यान

इस उपाख्यान द्वारा विसष्टजीने रामचन्द्रको यह समकाया कि असली त्याग, जिससे मनुष्य को निर्वाणपद मिलता है, वस्तुओं और घर बार का त्याग नहीं है, विल्क अलङ्कार और ममता का त्याग है। वासना के त्याग से सब कुछ त्यक्त हो जाता है, और वासना के रहते हुए सब कुछ त्याग देने पर भी किसी वस्तु का भी त्याग नहीं होता।

एक समय देवगुरु वृहस्पति का विद्वान् पुत्र अपने पिता के पास गया। साघ्टांग प्रणाम करके उनके समीप बैठ गया। पिताकी आज्ञा होने पर उसने उनसे पूछा कि महाराज यह बतलाइये कि मनुष्य का परम कल्याण क्या करने से होता है। वृहस्पति ने उत्तर दिया—सर्वत्याग से। कच यह सुनकर अपने स्थान को वापिस आ गया, और एक एक वस्तु का त्याग करने लगा। वर्षों तक ऐसा करने पर भी उसके चित्तमें शान्ति और उसे परमानन्द की प्राप्ति न हुई। तब फिर वह पिता के पास गया और उसने अपने सर्वत्याग की कथा कह अपने मन की दशा का वर्णन किया। बृहस्पति ने कच को समक्ताया—बेटा! सर्वत्याग का अर्थ यह नहीं है कि एक-एक वस्तु को छोड़ते चले जाओ और उससे न कोई काम लो और न कुछ सम्बन्ध ही रक्खो। संसार में जब तक जीवन है तब तक ऐसा होना असम्भव है। बाह्य त्याग का नाम त्याग नहीं है। किसी वस्तुको मनसे त्याग

देने ही का नाम त्याग है। इसिलये मनको ऐसा बना लो कि उसमें संसार की किसी वस्तु और इन्द्रियों के विषय के भोगों के लिये कोई बासना न रहे। यही सचा त्याग है, और इसी का नाम सर्वत्याग है। इसी त्याग से मनुष्य का परम कल्यास होता है। कचने ऐसा ही किया और वह जीवन्मुक्त हो गया।

४०- इक्ष्वाकु की कथा

संसार-चक्रसे वाहर निकलने के उपायों का वर्णन करते हुए विषय-जीने रामचन्द्रजी को इच्वाकु और मनुका संवाद सुनाया जो इस प्रकार है:—

हे राम ! तुम्हारे आदि पुरुष इदवाकु राजा जिस प्रकार मुक्त हुए थे उसकी कथा सुनो। एक समय इच्चाकु राजा के मनमें यह प्रश्न उठा कि इस जरा और मरण रूपी संज्ञोभ वाते मुख-दु:खयुक्त संसार से बाहर निकलने का क्या उपाय है ? बहुत दिनों तक इस प्रश्न पर विचार करते रहने पर भी उनकी समक्त में कुछ न आया। एक दिन दैवयोग से ब्रह्मलोक से भगवान् मनुका आगमन हुआ। इत्त्वाकु ने उनका यथायोग्य आद्र सत्कार किया और अवसर पाकर उनसे वही प्रश्न किया। मनु बहुत प्रसन्न हुए और बोले-हे राजन्! जो कुछ यह जगत् दीख रहा है वह सब देखने वाले के मनकी अवस्था पर ही निर्भर है। जब तक मनमें संकल्प विकल्प उठते हैं और दृश्य पदार्थों की वासना है, तभी तक जगत् का अनुभव होता है, और जब आतम-पद्में स्थित होने की वासना होगी श्रीर मनुष्य उसमें स्थित होने का प्रयत्न करेगा, तब जगत् का भान नहीं होगा। आत्मदर्शन न शास्त्र द्वारा होता है और न गुरु द्वारा। आत्मा ही के द्वारा शुद्ध बुद्धि से आतमा देखा जाता है। शरीर, इन्द्रियाँ और मन आदिमें बहुत कालसे आतमबुद्धि हो रही है। वहाँ से उसको हटाकर आतमा में स्थिर करना चाहिए। यह सिद्धि भी क्रमशः ही प्राप्त होती है। इस सिद्धि के शाप्त कर लेने का ही नाम योग है। इस योग की सात भूमिकाएँ हैं:- सबसे पहिले मुमुज्को शास्त्र और सजनों की संगति में रहकर अपनी बुद्धि को शुद्ध और तेज करना चाहिये। जिसकी बुद्धि निर्मल और सूदम नहीं है वह आत्मलाभ कैसे प्राप्त कर सकता है ? योग की दूसरी भूमिका का नाम 'विचारणा' है। जब बुद्धि आत्मविचार

करने योग्य हो जाय तो मनुष्य को आत्मा का क्या स्वरूप है, जगत् में क्या सार है, मनुष्य का क्या परम ध्येय है, इत्यादि प्रश्नों पर बार-बार विचार करना चाहिए। तीसरी भूमिका 'असंगभावना' है। धीरे-थीरे मनुष्य को सब दृश्य पदार्थों से असक्त होना चाहिए। किसी भी विषय से संग नहीं रहना चाहिए, क्योंकि जिस विषय में संग होता हो उसी विषय से मन्द्य बँघ जाता है। चौथी भूमिका का नाम 'विला-पनी' है। इस अवस्था में योगी अपनी सब वासनाओं का त्याग कर देता है और धीरे-धीरे उसकी सारी वासनाएँ विलीन हो जाती हैं। 'आनन्द्रूपा' नामक पाँचवीं अवस्था वह है जब कि योगी शुद्ध संवित् रूप हो जाता है और आनन्द में निमन्त रहता है। इस स्थिति में योगी जीवन्मुक्त होकर संसार में विचरता है और देखने वालों को ऐसा जान पड़ता है कि वह जागता हुआ भी सोता रहता है। अठी अव-स्था का नाम है 'स्वसंवेदनरूपा'। इस अवस्थामें योगी सचिदानन्द रूप हो जाता है और उसकी स्थिति सोते हुए मनुष्य जैसी हो जाती है। उसको संसार का कोई अनुभव ही नहीं होता, सदा ही वह आत्मानन्द में लीन रहता है और उसको आत्मा ही का निरन्तर भान होता है। यह अवस्था जामत, स्वप्न, सुपुनिखौर तुर्या चारों से परे की है। इसका ही नाम मुक्ति है। सातवीं अवस्था का नाम 'परिप्रौढा' है। इस अवस्था में परम निर्वाण की सिद्धि होती है। उसका जीवित योगी अनुभव नहीं करते। शरीर-पात होने पर ही योगी उस अवस्था में प्रवेश करते हैं। उसी को विदेहमुक्ति भी कहते हैं। मनु से योग की भूमिकात्रों का वर्णन सुनकर इच्चाकु बहुत प्रसन्न हुए और उनके ब्रह्म-लोक चले जाने पर अपने आप इन भूमिकाओं वाले योग-मार्ग पर चलने लगे।

### ४१ -- तुर्यावस्था-स्थित मुनि की कथा

मनु द्वारा किए हुए इस उपदेश को सुनकर रामचन्द्रजीने वसिष्ठ-जीसे पृछा—महाराज! जायत, स्वप्त, सुपुप्ति, इन अवस्थाओं को तो में जानता हूँ। इनके अतिरिक्त जो चौथी अवस्था मनुने बतलाई, वह कैसी अवस्था है। उसमें स्थित रहते हुए मनुष्य की कैसी दशा और कैसा ज्यवहार होता है—यह मुम्मे कोई दृष्टान्त देकर सममाइए। वसिष्टजीने कहा—अहंभाव और अनहंभाव, सत् और असत् दोनों

भावों को छोड़कर असक्त, सम और स्वच्छ स्थिति का नाम चौथी (तुर्या) स्थिति है। उस अवस्था में चित्त का संकल्प शान्त और जगत का भाव विलीन हो जाता है, जीवनमुक्ति इसी स्थिति में स्थित होने का नाम है। इसको न जायत और न स्वप्न कह सकते हैं, क्योंकि इसमें संकल्प का अभाव होता है; और न सुपृप्ति कह सकते हैं, क्योंकि इसमें जड़ता नहीं होती। इसमें स्थित रहने वाले की क्या द्शा होती है इसको सममाने के लिये मैं तुम्हें एक मुनि का दृष्टान्त

सनावा है।

एक व्याध ने एक महा गहन वन में एक मृग का पीछा किया, और उसे एक वाण भी मार दिया। सृग बहुत तेजी से भाग निकला और ब्याध के हाथ न आया। सृग की खोज करते करते ब्याध एक स्थान पर जहाँ कि एक मुनि वैठा था आया। मुनि को प्रणाम करके व्याध ने उनसे पूछा कि क्या इधर को कोई बागा-भिन्न मृग गया है। मुनि बोले-हे व्याध ! मैं तो नहीं कह सकता कि इधर को कौन आता जाता है, क्योंकि मैंने अपने आप को इन्द्रियों और मन से हटा कर आत्मा मैं स्थित कर लिया है। जायत, स्वय्त, और सुयुप्ति -तोनों अवस्थाओं में समभाव से वर्तमान जो चौथी अवस्था है उसमें मेरी स्थिति है। संसार में क्या हो रहा है मुक्ते कुछ पता नहीं है। मेरे लिए संसार है ही नहीं। यह सुनकर न्याध को बहुत आश्चर्य हुआ और वह मुनि को प्रणाम करके चला गया।

## ४२ - एक विद्याधर की कहानी

विद्याधरोपाख्यान द्वारा रामचन्द्रजी को विसष्ठजी ने यह समकाया कि कितना ही शास्त्र का अध्ययन और विचार किया जाय, जब तक मनुष्य अपने मन और इन्द्रियों को वश में लाने का प्रयत्न नहीं करता,

उसे आत्मज्ञान कभी नहीं हो सकता।

वसिष्ठजी ने कहा-हे राम! एक बार मैंने काकसुशुरिडजी से यह पूछा कि संसार में कोई ऐसा पुरुष भी है जिसकी आयु बहुत दीर्घ हो गई हो और फिर भी उसने आत्मानुभव न प्राप्त किया हो। काकमुशुरिडजी ने कहा हाँ, विसिष्ठजी ! एक विद्याधर ऐसा था जिसने कि ४ कल्पतक जोवित रहने पर भी आत्मानुभव प्राप्त नहीं किया था। बहुत समय तक वह विद्याधर शास्त्रों का अध्ययन करता रहा, किन्तु उसको आत्मज्ञान न हुआ। मेरा नाम सुनकर वह मेरे पास आया और मुमसे पूछने लगा कि शास्त्र का इतने दिनों तक अध्ययन कर लेने पर भी क्यों उसके चित्त में शांति नहीं आई और उसे आत्मज्ञान नहीं हुआ, आत्मानन्द में स्थिति तो दूर रही ? काकमुशुंडि जी ने उस विद्याधर को अपने आश्रम में कुछ दिन रहने की सलाह दी। विद्याधर के वहाँ पर रहते हुए मुशुंडिजी ने यह मालूम कर लिया कि उसको आत्मज्ञान क्यों नहीं हुआ। कारण यह था कि विद्याधर के हृदय में इन्द्रियों के भोगों की अनेक वासनाएँ सुप्त रूपसे मौजूद थीं, वे ही उसके मनको शान्त नहीं होने देती थीं। मुशुंडिजीने उसको मनके विकारों को दूर करने और सुप्त वासनाओं को जाम्रत करके ज्ञान द्वारा उनका विच्छेद करने की योग की युक्तियाँ बतलाई। इस रीतिसे जब विद्याधर ने अपना मन निर्मल और शुद्ध कर लिया तो उसको अब थोड़े हो समय में आत्मज्ञान होकर परमानन्द की प्राप्ति हुई, और वह जीवन्युक्त होकर आनन्द से रहने लगा।

#### ४३--इन्द्र की कहानी

इस कहानी द्वारा विसष्टजीने रामचन्द्र को बतलाया कि परमाणु-परमाणु के भीतर अनन्त और अपार सृष्टियाँ हैं। जो जीव उनका अनुभव करते हैं उनके लिये ही वे सृष्टियाँ सत्य हैं. दूसरों को उनकी सत्ता का ज्ञान नहीं होता:—

एक समय देवताओं और दैत्यों में घोर युद्ध हुआ। देवता लोग हार गये। उनका स्वामी इन्द्र अपनी जान बचाने के लिये भाग निकला। उसने अपनी रचा के लिये संसार में कोई स्थान न पाया। तब उसने योग विद्या द्वारा अपने शरीर को अत्यन्त सूदम बनाकर सूर्य की एक किरण में प्रवेश किया। उस अत्यन्त सूदम किरण के भीतर भी उसको ऐसा ही संसार दिखाई पड़ा जैसा कि बाध ब्रह्माएड में था। उस जगत में उसने अपने मनसे एक साम्राज्य की रचना की और उसका राजा बन गया। इस प्रकार उसने उस जगत में बहुत दिनों तक राज्य किया। उसके पुत्र पौत्र आदि ने भी उसी जगत में राज्य किया। बहुत काल बाद उसके वंश में एक राजा ने आत्मज्ञान प्राप्त किया और उसको विराट ज्ञान भी हुआ। उस ज्ञान में यह भेद खुला कि उसका एक पहला पूर्वज इन्द्र था जो भागकर सूर्य की किरण में प्रवेश कर गया था।

४४—मङ्की की कहानी

इस कहानी द्वारा विसष्टजी ने रामचन्द्रजी को यह वतलाया कि जब मनुष्य को विवेक और वैराग्य होने पर उसका मन, निर्मल और विचारवान हो जाता है तो थोड़े से ही उपदेश से उसकी आत्मज्ञान

वसिष्ठजी ने कहा कि एक बार जब कि वे अज राजा के यज्ञ में पुरोहित बनकर जा रहे थे उनको रास्ते में एक ब्राह्मण मिला जिसका नाम मङ्की था। बात करते-करते वसिष्ठजी को ज्ञात हुआ कि वह ब्राह्मण बहुत विरक्त और विवेकी है किन्तु अभी तक उसे आत्मज्ञान नहीं हुआ। वसिष्ठजी ने उसे आत्मज्ञान का उत्तम अधिकारी पाकर मार्ग में चलते-चलते ही आत्मज्ञान का उपदेश दिया। मङ्की के हृदय में वसिष्ठजी का उपदेश घर कर गया; और उसको तुरन्त ही आत्मानुभव हो गया।

४५-मनोहरिण का उपाख्यान

इस उपाख्यान में विसिष्ठजी ने मन की उपमा मृग से दी है और समाधि की उपमा वृज्ञ की ठएढी छाया से। जिस प्रकार कि उसर भूमि में 'मृगतृष्णां' के जल की तलाश में प्यासा मृग धूप में भटकता फिरता रहता है और कहीं पर उसे किसी घने पेड़ की छाया मिल जाती है और उसका दुःख शांत हो जाता है, उसी प्रकार व्यथित मनको संसार-क्ष्पी उसर भूमि में खानन्द की वृथा खोज करते और दौड़ते रहने पर कभी-कभी समाधि का खानंद मिल जाता है। उस मनोमृग का स्वरूप कैसा है यह यहाँ पर वतलाया है:—

आत्मरूपी चर्म के अपहरणार्थ कामकोधादि व्याधों से अनुगत, असार, अनेकताकार शरीररूप कंटकों के कुख़ों में जर्जरीभूत मुखवाला, वासनारूप पवन से प्रेरित संसार-वन में दौड़ता हुआ, अन्तःकरण में तृष्णारूपी दाह से युक्त, अहंतारूपी मृगतृष्णा की नदी की ओर दौड़ता हुआ। संपत्तिरूपी लताओं में पैरों के उलम जाने से अनेक कंटकों से वेधित शरीरवाला, तृष्णारूपी नदी में तृषा, शोक और मोहादि तरङ्गों से बहा हुआ, अनेक व्याधिरूप दुष्ट व्याधों के दुःखों से पलायमान, विषयों से उत्पन्न दुःखरूपी वाणों से वेधित, पूर्वकाल के दुःखों के संस्कार रूपी पत्थरों से प्रहारित; स्वर्ग-नरकादि उत्पन्न के दुःखों में संपात और निपात से चिकत, अपने बुद्धिरचित

अनेक आचार, सम्प्रदायों और परमात्मा की माया से भ्रमित, इन्द्रिय रूपी प्राम में आकर भागने में तत्पर, भयक्कर कामरूपी गजेन्द्र की गर्जना से घवराया हुआ, विषय रूपी अजगरों की महा विषरूपी फुंकार से मृर्छित, कामिनी रूपी भूमि पर विषय रूपी रस से मृर्दिछत पड़ा हुआ कोपरूपी दावानल से दग्ध, अनेक अभिलापारूपी मच्छरों से तक्क आया हुआ, भोगों के लोभ में प्रमोद रूपी श्र्मालों से भगाया हुआ; अपने कर्म से उत्पन्न दरिद्रतारूपी न्याप्न से पीड़ित; पुत्र कलत्र आदि के मोहरूपी कुहरे से अंधा, नीच कामरूपी गड्डों में गिरने से भग्न शरीरवाला, मृत्युरूपी न्याप्न से मुखपूर्वक खाए जाने योग्य यह मनरूपी मृग संसार में भटकता फिरता है।

#### ४६-पाषाणोपाख्यान

पाषाणोपाख्यान द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह समकाया कि सारा विश्व कल्पनाकृत है और कल्पना द्वारा इस विश्व के भीतर भी दूसरे विश्वों की रचना की जा सकती है। यह कहानी स्वयं

वसिष्ठजी के अनुभव में आई हुई घटना की है।

एक समय विसिष्ठजी की इच्छा किसी एकान्त स्थान में रहकर ध्यान करने की हुई। संसार में चारों खोर विष्नवाधाओं को देखकर उन्होंने आकाश में ध्यान के योग्य स्थान ढूँढ़ा। किन्तु वहाँ पर भी उनको नाना प्रकार के शब्दों के स्पन्दन अनुभव में आए। इसलिये उन्होंने शून्य लोक में प्रवेश किया। वहाँ पर अपने संकल्प द्वारा एक कुटिया की रचना करके उसमें आसन लगाकर ध्यान लगाना आरंभ किया, और तुरन्त ही समाधि में प्रविष्ट हो गए। समाधि में प्रवेश होकर उन्होंने नाना प्रकार के लोकों में अमण किया जो कि बहुत सुदम और विचित्र प्रकार के थे। कुछ समय पीछे जब कि वे समाधि से जागे तो उनके कानों में एक बहुत सरस और मनोहर गाने का शब्द सुनाई पड़ा। उनको वड़ा आश्चर्य हुआ कि उस शून्य लोक में शब्द कहाँ से सुनाई पड़ा। आकाश-धारणा द्वारा उनको ज्ञात हुआ कि वह सरस और मनोहर गान एक सुंदर और वहुए रमणी का है। वसिष्ठजी को उस रमणी को देखने की उत्सुकता हुई, और तुरन्त वह स्त्री वसिष्ठजी के सामने उपस्थित हो गई। वसिष्ठजी के पृद्धने पर उसने वतलाया कि उसका निवास-स्थान उनके एक कल्पित जगत् में है।

विसष्टजी द्वारा किल्पत जगत् में पृथ्वी के ऊपर एक पहाड़ है, उस पहाड़ के एक पत्थर के भीतर वह तहणी और उसका पित रहते हैं। तहणी अपने पित के मन की कल्पना द्वारा उत्पन्न हुई थी। लेकिन उसके पित ने अभी तक उसको क्षियोचित आनन्द प्रदान नहीं किया था। इसी कारण वह महादुःखी थी। इस दुःख को सहन न करने के कारण उसने संसार के सब भोगों की आशा छोड़कर आत्म-ज्ञान की शरण लेनी चाही; किन्तु उसको ज्ञान उत्पन्न करानेवाला कोई नहीं मिला। इसलिये वह स्त्री विसष्टजी से प्रार्थना करने लगी कि वे उसको और उसके स्वामी को आत्मज्ञान का उपदेश करके दुःख से

मुक्त करें।

वसिष्ठजी को यह बात सुनकर वड़ा आश्चर्य हुआ और इसकी सत्यता की जाँच करने के लिये वे अपने संकल्प के जगत् में पृथ्वी के ऊपर स्थित पहाड़ के उस पत्थर को देखने चल दिए जिस में कि वह देवी और उसका स्वामी वास करते थे। वसिष्ठजी ने उस जगत् में प्रवेश किया और उस जगत् के ब्रह्मा से मिले। जब कि वसिष्ठजी उस ब्रह्मा से मिलने गए तभी वह ब्रह्मा निर्विकल्प समाधि में बैठनेवाला था। वसिष्ठजी से मिलते ही वह ब्रह्मा समाधि में बैठ गया और वह जगत् जिसमें वह शिला थी, और जिसमें वह वरुणी और उसका स्वामी ब्राह्मण रहता था, तुरन्त ही चीण हो गया। वसिष्ठजी ने उस जगत् की प्रलय अपनी आँख से देखी और अपने आप वे उससे वच कर चले आए। यह सब अनुभव वसिष्ठजी ने अपने सुद्व शरीर द्वारा ही किया था। अब वह सुद्म शरीर शून्यलोक में स्थित कुटी में वर्तमान अपने स्थूल शरीर में प्रवेश करने के लिये वहाँपर जब बापिस आया, तो उसने देखा कि उस कुटिया में कोई एक सिद्ध रहने लगा और वसिष्ठ का शरीर वहाँ महीं रहा। यह देखकर वसिष्ठजी ने वहाँ पर रहने का संकल्प ही त्याग दिया और स्वर्गलोक में जाकर रहने का निश्चय कर लिया। उनके शून्यलोक में वास करने के संकल्प के जीए। होते ही उन के संकल्प द्वारा रचित कुटी भी चीए हो गई, और उसके चीए होते ही उस सिद्ध का शरीर जो कि उस कुटी में था, पृथ्वीमएडल पर गिर पड़ा। वसिष्ठजी ने सिद्ध को अपना सब हाल कहा और दोनों सिद्धलोक में जा कर रहने लगे।

### ४७-विपश्चित् की कथा

इस कहानी द्वारा वासष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह उपदेश किया कि मनुष्य की वासना और संकल्प ही उसके पुनजन्मों को निश्चित करते हैं।

जम्बृद्वीप में ततमिति नाम की एक नगरी थी उस पर विपश्चित् नाम का एक राजा राज्य करता था। एक समय उसके राज्य पर चारों दिशाओं से शत्रओं ने आक्रमण कर दिया। राजा को आक्रमण की सूचना मिलते ही बहुत दुःख हुआ। उसने अग्नि देवता को प्रसन्न कर के वर प्राप्त करने के लिये अपने शरीर की यज्ञ की आग में आहुति देदी। अग्निदेव ने प्रसन्न हो कर वर मांगने को कहा तो विपश्चित् ने यह वर माँगा कि चारों श्रोर से श्राक्रमण करने वाले शत्रुश्रों का सामना करने के लिये उस के एक के स्थान पर चार शरीर हो जाएँ। अग्निदेव ने 'एवमस्तु' कहा। अब एक के बजाय चार विपश्चितों ने शत्रश्रों के साथ घोर युद्ध किया और उनको हरा कर भगा दिया। अपने बल पर विश्वास हो जाने पर अब चारों विपश्चित् चार दिशाओं में दिग्विजय करने को चल दिए। वे नाना देशों में गये और उनको विजय करके आगे बढ़े। बहुत से देशों को विजय करके चारोंने चारों दिशाझों में अपना-अपना साम्राज्य स्थापित किया। कुछ काल तक राज्य करके वे अपने मृत्युकाल आनेपर उन शरीरों को छोड़कर जन्म-जन्मान्तरों को प्राप्त हो गए। वसिष्ठजी ने राम को उनके कुछ जन्मों का भी हाल सुनाया और यह भी वतलाया कि उनमें से एक इस समय राजा दशरथ की पशुशाला में एक मृग के शरीर में वर्तमान है। यह मृग राजा दशस्य को त्रिगर्त देश के राजाने भेंट किया था। यह सुनकर रामचन्द्रजी को बहुत आश्चर्य हुआ। रामचन्द्रजी ने उस मृग को उसी समय सभा में मँगवाया, और वसिष्ठजी से अपने कथम को प्रमाणित करने की प्रार्थना की। विसष्टजी ने तुरन्त ही अपने संकल्प द्वारा एक अग्निकुरह की रचना की और मृग को उसमें प्रविष्ट कराया। मृगदेह भस्म हो जानेपर अप्रिकुरड से एक मनुष्य निकला और सभा में आकर बैठ गया। उसने अपनी सपृति के अनुसार वसिष्ठजी के कथन का समर्थन किया श्रौर श्रपने श्रनेक जन्मों की कथा सुनाई।

४८ वटधाना राजकुमारोंकी कथा

विपश्चित् की कथा समाप्त हो जानेपर विश्वामित्रजी ने इस विषयपर एक कथा सुनाई कि संसार का अनन्त विस्तार है, इसका अन्त किसी ने नहीं पाया। जितनी दूर जाओ उतना ही आगे फैला हुआ संसार दीख पडता है।

वटधाना नाम का एक देश है। इसके राजा के तीन पुत्र थे। उन तीनों के मन में यह वासना हुई कि इस जगत् के अन्त का पता चलाया जाय। यह सोच कर वे तीनों घर से चल दिए। उनको अमग्र करते हुए १७ लाख वर्ष हो चुके हैं लेकिन अभी तक उन्हें संसार का अन्त नहीं मिला।

#### ४९-श्रवोपाख्यान

विपश्चित् राजा के अग्निकुएड जिनत शरीर ने ( ४७ वें उपाख्यान में ) जिसका नाम भास था, अपने अनेक जन्मों का अनुभव सुनाते हुए

एक कथा सुनाई जो इस प्रकार है :-

एक समय उसने एक बहुत बड़ी वस्तु आकाश से पृथ्वी पर गिरती देखी। ऐसा जान पड़ता था कि एक पूरा ब्रह्माख्ड टूट कर गिर रहा है। पृथ्वी पर पड़ते ही उसने पृथ्वी के बहुत बड़े भाग को डक लिया और बहुत से जीव जन्तुओं का नाश कर दिया। उसके गिरते ही चएडी देवी प्रकट हुई और उसने उस विशाल वस्तु को छिन्न भिन्न कर के उसका नाश किया। विपश्चित् की समम में जब यह न आया कि वह वस्तु क्या थी तो उसने अपने इष्टरेव अग्नि का आह्वान किया। अग्नि ने प्रकट हो कर विपश्चित् को उस वस्तु का वृत्तान्त सुनाया:—

एक समय एक विधिक ने एक वनवासी मुनि को बहुत कष्ट दिया।
मुनि ने उसको मच्छर हो जाने का शाप दिया। वह मच्छर की योनि
में पैदा हो गया। मच्छर के मरने पर वह मृग हुआ और फिर व्याध
हुआ। व्याध की योनि में उसे किसी मुनि ने उपदेश दिया कि विना
ब्रह्मानी हुए उसका कल्याए नहीं होगा। ब्रह्मज्ञान प्राप्त करने के
लिये मुनि ने व्याध को पिहले तप करने की अनुमित दी। तप करके
जिब व्याध का चित्त शुद्ध हो गया तो उसने मुनि से यह प्रश्न किया कि
सङ्कल्प जगत् और बाह्य जगत् में समन्वय कैसे हो सकता है? मुनि
ने प्रश्न का उत्तर देते हुए अपना एक अनुभव मुनाया जो ऐसा था:—

एक समय मैंने एक मनुष्य को सोते हुए देखा। मेरे मन में यह उत्सुकता हुई कि मैं यह जान जाऊँ कि वह पुरुष अपने स्वप्न जगत् में क्या क्या अनुभव कर रहा है। धारणाशक्ति द्वारा मैंने अपने आप को सूद्म बनाया और मैं उसके संकल्प-संसार में प्रविष्ट हो गया। मैंने वहाँ पर एक अनन्त जगत् देखा और उनमें मैं विचरण करने लगा। उस जगत् में मैंने सृष्टि और प्रलय भी देखा। मैं अपने असली स्वरूप को भूल कर वहां पर रहने लगा और ऐसा अनुभव किया कि मैं उस जगत् में १०० वर्ष तक रहा। उस जगत् में वर्तमान एक मुनि ने मुक्ते मेरे असली रूप की याद दिलाई। तब मैं उस सोते हुये पुरुष के संकल्प जगत् (स्वप्न-जगत्) से वाहर आया। तब मुक्ते यह अनुभव हुआ कि मैं उसके संकल्प-जगत् में केवल च्या भर रहाथा।

सुनि की यह बात ब्याध की समभ में नहीं आई। सुनि ने कहा कि अब फिर एक बार तप करो और यह वर माँगो कि तुम्हारा शरीर ब्रह्माएड जैसा विशाल हो जाय। तब तुमको अपने भीतरी ब्रह्माएड का अनुभव होगा। व्याधने तप किया और ब्रह्माएड जैसा विशाल शरीर प्राप्त किया। जब उसका जीव इस शरीर को छोड़ कर चला गया तो यह ब्रह्माएड-समान विशाल देह शब होकर गिरा। अग्निदेव ने विपिश्चित् से कहा कि यह दोर्घकाय वस्तु वही शव था। इस शरीर को छोड़ कर वह जीव सिन्धु राजा बना और अपने मन्त्रियों के द्वारा आत्मज्ञान का उपदेश पाकर निर्वाण को प्राप्त हुआ।

#### ५०-शिलोपाख्यान

शिलोपाख्यान केवल एक हष्टान्त मात्र है। इसमें विसष्टजी ने रामचन्द्रजी को त्रह्म की शिला से उपमा देकर यह समकाया है कि जिस प्रकार एक शिला में अव्यक्त रूप से संसार की सभी प्रतिमाएँ वर्त्तमान रहती हैं उसी प्रकार त्रह्म में भी अव्यक्त रूपसे संसार के सभी व्यक्त पदार्थ वर्त्तमान रहते हैं।

#### ५१ — त्रह्माण्डोपाख्यान

त्रह्माएडोपाल्यान में विसष्टजी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया है कि त्रह्माएड की उत्पत्ति कैसे होती है, और इस उत्पत्ति का वर्णन स्वयं त्रह्माने उनसे कैसे किया था। यह बात आगे चल कर सिद्धान्त प्रकर्ण में वर्णन की जाएगी।

#### ५२-ऐन्दवीपाख्यान

ऐन्द्वोपाख्यान पहिले कही हुई इन्दू त्राह्मण के लड़कों की कथा (नं० ८) की ही पुनरावृत्ति है।

५३-विल्वोपाख्यान

विल्वोपाख्यान भी एक दृष्टान्त ही है जिसमें ब्रह्म की एक बिल्व फल से उपमा देकर वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह समम्भाया है कि जिस प्रकार एक विल्व फल के भीतर अनेक वस्तुएं वर्त्तमान हैं उसी प्रकार ब्रह्म के भीतर भी अनन्त पदार्थ वर्त्तमान हैं।

### ५४ — तापसोपाख्यान

रामचन्द्रजी ने वसिष्ठजी से कहा-भगवन्! कुछ दिन हुए इमारी पाठशाला में विदेह नगर का वासी कुन्ददन्त नामक एक ब्राह्मण आया था। उसने अपनी देखी हुई एक आश्चर्यमय घटना सुनाई थी जो इस प्रकार है: - कुन्ददन्त एक समय कहीं जा रहा था। मार्ग में उसने एक तपस्त्री को एक वृत्त पर उलटा लटकते देखा। उसे उस को देख कर बहुत आश्चर्य हुआ। पूछने पर तपस्वीने कुन्द्दन्त को बत-लाया कि वह तब तक तप करता रहेगा जबतक कि उसे सप्त द्वीप का राजा बनने का बर न मिल जाय। कुन्द्दन्त इस तप का फल जानने के लिये वहीं रहने लगा। कुछ दिन के पीछे वहाँ पर सूर्यमण्डल से एक दिन्य पुरुष आया और उसने उस तपस्वी को वर दिया कि वह अगले जन्म में सप्त द्वीप का राजा हो जायगा। वर पाते ही तपस्वी ने अपना तप समाप्त किया। कुन्द्दन्त से उसने कहा कि इसी प्रकार उसके सात भाई भी सप्तद्वीप के राजा होने के लिये तपस्या कर रहे हैं। कुन्ददन्त और वह दोनों मिलकर उनको देखने के लिये चले। सबसे मिलने पर यह माल्म हुआ कि उनको भी अगते जन्म में सप्तद्वीप के राजा होने का वर मिल गया है। उधर उन आठों भाइयों की खियों ने तप किया और प्रत्येक ने यह वर लिया कि मरनेपर उनके स्वामियों के जीव उनके घरों से बाहर नहीं जाने पाएँगे। कुन्ददन्त को यह सब वृत्तान्त जानकर आश्चर्य हुआ और उसने उस तपस्वी से पूछा कि सप्तद्वीप का राज्य एक समय में ही सब भाइयों को कैसे मिल जायगा और सब के सब सप्तद्वीप के राजा होते हुए अपनी स्त्रियों के घरों के भीतर कैसे रहेंगे। सब की वासनाओं में इतना विरोध है कि वे एक ही समय पर पूरी नहीं हो सकतीं। पर सब को ही उनकी वासनाओं के पूरे होने का वर मिल चुका है। उस कदन्व तापसने कुन्ददन्त ब्राह्मण से कहा—इसका रहस्य केवल विसष्ठजी ही जानते हैं। वे ही इसको सममा सकते हैं। इसिलये आप को अयोध्या जाना चाहिये और वहाँ पर विसष्ठजी से इस घटना का रहस्य सममना चाहिए। राम ने कहा—अब वह ब्राह्मण अयोध्या में आ गया है और आप से मिलकर अपनी शंका को निवृत्त करना चाहता है। विसष्ठजी ने कुन्ददन्त को बुलवा लिया और श्री रामचन्द्रजी के सामने ही उसकी सब शंकाओं की निवृत्ति कर दी।

#### ५५ - काष्ट्रवैवधिकोपाख्यान

यह उपाख्यान योगवासिष्ठ का अन्तिम उपाख्यान है। इसके द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह सममाया कि यद्यपि गुरु और शास्त्र द्वारा ही ब्रह्म-साचात्कार नहीं होता तो भी गुरु का बार बार उपदेश सुनने से और शास्त्र का बार बार चिन्तन करने से कभी न कभी आत्मज्ञान हो ही जाता है।

एक अति दीन किन्तु पुरुषार्थी लकड़हारा था। वह प्रति दिन जंगल में जाकर लकड़ियाँ एकत्रित करके लाया करता था और उनको वेच कर अपना और अपने बालबझां का पेट पालन करता था। बहुत दिन ऐसा करते रहने पर उसको एक दिन चिन्तामणि मिल गई। उसको पाकर उसका सब द्रिद्र दूर हो गया और सब कामनाएँ पूरी हो गई। इस प्रकार शास्त्र और गुरु के उपदेश का सेवन करते रहने पर कभी कभी आत्मानुभव हो जाता है।

#### परिच्छेद ८

# योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्त

पाठक यहाँ तक इन बातों से भली-भाँति परिचित हो गए होंगे कि श्रीयोगवासिष्ठ का आध्यात्मिक प्रन्थों में कितना ऊँचा स्थान है, यह प्रन्य कव लिखा गया होगा, इसकी लेखरीली कैसी है, इसके कीन-कौन से संज्ञेप हो चुके हैं, इसमें से कितने उपनिषद् वन गए, इसके सम्बन्ध में अब तक किस-किस ने क्या-क्या लिखा है, इसमें किस विषय की चर्चा है और उसको प्रतिपादन करने के लिये कौन-कौन से उपाख्यान मुनाए गए हैं। अब लेखक ने पाठकों के समन्न इस प्रन्थरत्न के दाशीनिक सिद्धान्तों के रखने का इरादा किया है। यह महाप्रन्थ एक अथाह और विशाल समुद्र के समान है। इसमें अनन्त बहुमूल्य रस्न मौजूद हैं। जितनी बार इसमें गोता लगाया जाए उतना ही थोड़ा है। बहुत लोग इसमें गोते लगाते रहते हैं और अनेक रत्न एकत्रित करते और उपभोग का आनन्द लेते रहते हैं। उनमें से कुछ ऐसे भी हैं जो अपने प्रयत्न द्वारा प्राप्त रत्नों का अपभोग करने के लिये दूसरों को निमंत्रित करते हैं। जब से यह प्रत्य बना है ऐसा होता आ रहा है और भविष्य में भी ऐसा होता रहेगा। लेखक ने जो रत अपने कई वर्ष के प्रयत्न से इस महासागर में से इकट्ठे किए हैं वे सब 'श्री वासिष्ठ दर्शन" नामक प्रत्य के रूप में आध्यात्मिक पाठकों की भेंट है, जो कि यू पी. गवर्नमेएट की " प्रिंस आफ वेल्स संस्कृत टेक्स्ट्स " पुस्तकमाला में कीन्स संस्कृत कालेज, बनारस के प्रिंसिपल पं॰ गोपीनाथ कविराज जी के सम्पादकत्व में प्रकाशित हो रहा है। इसका एक सार 'वासिंख दर्शन-सार" नामक पुस्तिका हिन्दी अनुवाद सहित सन् १६३३ में लेखक ने प्रकाशित कराई थी। यहाँ पर हम पाठकों को उसी 'वासिष्ठ दरान' नामक संस्कृत प्रनथ के आधार पर योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्तों से परिचित कराना चाहते हैं।

# १-जीवन में दुःख और अञ्चान्ति का साम्राज्य

यह ऊपर बताया जा चुका है कि श्री रामचन्द्रजी जब शैशवावस्था पार कर चुके और युवावस्था में प्रविष्ट हुए तो उनके मन में जीवन और संसार की दशा पर विचार डदय हुआ। चारों ओर आँखें खोलकर और विचार करके देखने पर उन्हें ज्ञात हुआ कि जीवन दुःख और अशान्ति-मय है। संसार में कुछ भी सार नहीं है। जीवन का लह्य कुछ भी दिखाई पहता और किसी स्थिति में भी आनन्द और शान्ति का अनुभव नहीं होता। इस विचार के कारण वे आशाहीन, निराशावादी खिन्नमना हो गए थे। विसष्टजीने उनसे अपने विचार पकट करने को कहा तो उन्होंने संसार और जीवन की असारता का सविस्तार वर्णन किया। यह वर्णन इतनी सुन्दर भाषा में और इतना भावपूर्ण है कि संसार के साहित्य में, जर्मन लेखक और तत्त्वज्ञ शोपेनहार के लेखों को छोड़कर इसकी तुलना कहीं पर शायद ही मिले। यहाँ पर इम उसमें से कुछ श्लोकों का संग्रह करके पाठकों के सामने स्वतन्त्र हिन्दी अनुवाद सहित रखते हैं। रामचन्द्र जी के सारे उदगारों का सार यही है कि संसार अनित्य, असार, चणभंगुर और मायामय है। मनुष्य-जीवन भी चिखक है और इसमें प्राप्त होनेवाले सभी भोग दूर से देखने से ही मञ्जूर जान पहते हैं, परन्तु भोग लेने पर दु:खजनक और मृत्यु को मिकट बुलाने वाले हैं; इसलिये सममदार आदमी को उनसे विरक्ति होनी चाहिए।

(अ) संसारमें सर्वत्र दोष ही दिखाई पड़ते हैं:— कास्ता हशो यासु न सन्ति दोषाः कास्ता दिशो यासु न दुःखराहः ? कास्ता प्रजा यासु न सङ्गरत्वम् कास्ताः किया यासु न नाम माया ?

( ११२७१३१ )

कौन सी ऐसी दृष्टि है जिसमें दोष न हो ? कौनसी ऐसी दिशा है जिसमें दुःख का दाह न हो ? कीन ऐसी उत्तक्त वस्तु है जो नाशवान न हो ? कौनसी किया है जो कपट से रहित हो ? अर्थात् संसार में जिधर देखो दोष ही दिखाई पड़ते हैं, सब ओर दुःख, नाश और कपट का साम्राज्य है।

(आ) यहां पर कुछ भी स्थिर नहीं हैं:

यक्वेदं दृश्यते चिक्किजगतस्थावरजंगमम्।

तत्सर्वमस्थिरं व्रक्षनस्वप्नसङ्गमसञ्चिभम्॥१॥(१।२८।१)

अनित्यं यौवनं बाल्यं शरीरं व्रव्यसञ्चयाः।

भावाद्वावान्तरं यान्ति तरङ्गवद्वारतम्॥२॥(१।२८।१०)

वातान्तर्दोपकशिखालोलं जगित जीवितम् ।

तिहित्स्कुरणसंकाशा पदार्थश्रीजंगत्त्रये ॥३॥ (११२८।११)

प्रागासीद्वन्य पुनेह जातस्त्वन्यो नरो दिनैः ।

सदैकस्पं भगवन्किज्ञद्देश्ति न सुस्थिरम् ॥४॥ (११२८।३२)

वाल्यमलपदिनैरेव यौवनश्रीस्ततो जरा ।

देहेऽपि नैक्सपत्यं काऽऽस्था बाह्येषु वस्तुषु ॥५॥ (११२८।३७)

क्षणमानन्दितामेति क्षणमेति विपादितास् ।

क्षणं सौम्यत्वमायाति सर्वस्मिन्नटवन्मनः ॥६॥ (११२८।३८)

इत्यान्यदित्यान्यदित्यान्यद्यं विधिः ।

रचयन्वस्तुना याति सेदं लीलास्विवामंकः ॥७॥ (११२८।३९)

हे ब्रह्मन ! जो कुछ यह स्थावर-जङ्गम (जड़-चेतन) जगत् दीख पड़ता है वह सब स्वप्न के समागम के समान अस्थिर है। वाल्यावस्था अनित्य है, युवावस्था अनित्य है, यह शरीर भी अनित्य है, और द्रव्य का संब्रह अनित्य है। संसार के सारे पदार्थ निरन्तर तरङ्ग के समान पूर्वभाव को त्याग कर दूसरे भाव को प्रहण करते रहते हैं। हवा में रक्ले हुए दीपक की शिखा के समान चक्रल (च्याभङ्गुर) इस संसार में जीवन है; और तीनों लोकों के पदार्थों की शोभा विजली की चमक के समान चिएक है। हे भगवन ! इस संसार में एक रूप में स्थिर कोई भी पदार्थ नहीं है। वहीं मनुष्य पहले किसी और रूप में था, कुछ दिनों में ही दूसरे रूप का हो जाता है। जब अपने शरीर में ही एकरूपता नहीं है तो बाह्य पदार्थों का क्या विश्वास ? बाल्यावस्था थोड़े दिनों में बीत जाती है, यौवन की शोभा भी थोड़े ही दिन रहती है; फिर कुछ दिनों के लिए बुढ़ापा आता है। जैसे नट चएाचए में वेप बद्त कर अपनी लीलाएँ दिखाता है, यह मन भी च्रा में आनन्दित होता है, ज्ञा में शोकयुक्त होता है और ज्ञा में ही शान्त हो जाता है। सृष्टिकर्ता, वालक की नाई , अपनी बनाई हुई वस्तु से ऊव जाता है; सदा ही यहाँ पर कुछ और वहाँ पर कुछ उत्पन्न करता ही रहता है; उसी वस्तु को च्रण में कुछ और दूसरे च्रण में कुछ और बनाता रहता है।

(इ) जीवन की दुर्दशा :--भायुरत्यन्तवपनं सृत्युरेकान्तिमृहरः। तास्पर्यं वातितरनं बाल्यं जदतया हतम् ॥१॥ (१।२६।१) कलाकलिक्तो लोको बन्धवो भवबन्धनम् ।
भोगा भवमहारोगास्तृष्णाश्च सृगतृष्णिकाः ॥२॥ (१।२६।१०)
शववश्चेन्द्रियाण्येव सत्यं यातमसत्यताम् ।
प्रहरत्यात्मनैवातमा मनसैव मनो रिषुः ॥३॥ (१।२६।११)
वस्त्ववस्तुतया ज्ञातं दत्तं वित्तमहंकृतौ ।
अभाववेधिना भावा भावालो नाधिगम्यते ॥४॥ (१।२६।१४)
आगमापायिनो भावा भावाना भवबन्धनी ।
नीयते केवलं क्वापि नित्यं भृतपरम्परा ॥५॥ (१।२६।१२)
सर्व प्रव नरा मोहाद्दुराशापाशपाशिनः ।
दोषगुलमकसारङ्गा विशीणां जन्मजङ्गले ॥६॥ (१।२६।४१)
तृष्णालताकाननवारिणोऽमी शाखाशतं काममहीरुहेषु ।
परिश्रमन्तः क्षपयन्ति कालं मनोसृगा नो फलमाप्नुवन्ति ॥७॥
(१।२७७)

पुत्राश्च दाराश्च धर्नं च बुद्ध्या प्रकल्प्यते तात स्सायनामम् । सर्वे तु तन्नोपकरोत्यथान्ते यत्रातिरम्या विषमृचर्छनैव ॥८॥ (१।२७)१३)

पणांनि जीणांनि यथा तरूणां समेत्य जनमाञ्च छयं प्रयान्ति । तथैव छोकाः स्वविवेकद्दीनाः समेत्य गच्छन्ति कुतोऽव्यद्दोभिः ॥९॥ (११२७११)

आयु अत्यन्त चपल है, मृत्यु सर्वथा कर है; युवावस्था अत्यन्त ही चक्कल है; और बाल्यावस्था अज्ञान में ही नष्ट हो जाती है। सब लोग चिन्ता से कलिक्कत हो रहे हैं। सब बन्धुजन संसार की वेदियाँ हैं। जितने भोग हैं वे सब महारोग हैं; और तृष्णा केवल मृगतृष्णा है। अपनी इन्द्रियाँ ही अपने रात्रु हैं। सत्य भी असत्यता को प्राप्त हो गया है; आत्मा ही आत्मा को इनन करता है और मन ही मन का दुरमन हो रहा है। जो वस्तु जैसी है उसको किसी दूसरे ही प्रकार से जाना जाता है। अहंकार में मन लगा रहता है। सब भावरूप पदार्थ अभाव को प्राप्त होते हैं, और इन सब भावों का क्या अन्तिम लद्द्य है उसका कुछ पता ही नहीं। सारे भाव आने और जाने वाले (उत्पत्ति और नाराशील) हैं। विषयों की भावना ही संसार से सबको बाँधवी है। न जाने ये सब प्राणी कहाँ ले जाए जा रहे हैं। सब मनुष्य मोह के वश हुए, दु:खदायी आशाओं की फाँसी में बन्धे हुए, और दोष

हपी माड़ों में अटके हुए मुगों के समान, जीवनरूपी जङ्गल में नष्ट हो रहे हैं। तृष्णारूपी लता के वन में विचरने वाले, मनरूपी मर्कट काम-रूपी वृत्तों की अनेक शाखाओं पर अमण करके काल नेप करते हैं, और कहीं कुछ भी फल नहीं पाते। हे तात! पुत्र, स्त्रियाँ और धन, जिनको मनुष्य आन्त बुद्धि से रसायन तुल्य सममता है, कुछ भी उपकार नहीं करते; अन्त में ये सब अतिरम्य वस्तुएँ विष द्वारा प्राप्त मूर्च्छां की नाई दुःखदाई होती हैं। जिस प्रकार वृत्तों के पत्ते उत्पन्न होकर शीघ ही नष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार विवेकहीन लोग जन्म लेकर कुछ दिन बाद कहीं चले जाते हैं।

## ( ई ) काल का सब ओर साम्राज्य है :-

न तर्स्तीह यद्यं काळः सकळवंत्मरः।

ग्रसते तज्जगजातं प्रोत्थाव्धिमित वाडवः॥ (१।२३।४)

किं श्रिया किं च राज्येन किं देहेन किमीहितैः।

दिनै: कतिपयैरेव काळः सर्वे निक्तन्ति॥२॥ (१।१८।३७)

प्रसतेऽविस्तं भृतजालं सर्य इवानिष्ठम्।

कृतान्तः कर्वजावारो जरां नीत्वाऽज्ञरं वपुः॥३॥ (१।१६।६)

जैसे विशाल समुद्र को बड़वानल प्राप्त कर जाता है, वैसे ही इस संसार में ऐसी कोई वस्तु उत्पन्न नहीं होती जिसको यह सबभन्नी काल न खाता हो। लहमी से क्या? राज्य से क्या? शरीर से क्या? मनोरयों से क्या? थोड़े ही समय में काल इन सबको काट हालता है। यह महाक्रूर आचरण वाला काल तकण शरीरों को बुदापे तक पकाकर निरन्तर ऐसे भन्नण करता है जैसे सप वायु को।

# ( उ ) जीवन में सुख कहाँ है ?

कि नामेर्द वत सुखं येथं संसारसन्तितः।
जायते सृतये छोको म्नियते जननाय च ॥१॥ (१।१२।७)
अस्थिराः सर्व एवेमे सवराचरचेष्टिताः।
आपदां पतयः पापा भावा विभवशूमयः॥२॥ (१।६२।८)
आपदः सम्पदः सर्वाः सुखं दुःसाय केवलम् ।
जीवितं मरगायैव वत माया विजृम्भितम्॥३॥ (६।९३।३)

ि एक वि आपातमात्रमधुरमावश्यकपरिक्षयम् । भोगोपभोगसार्त्र से कि नामेर्द मुखाबहस् ॥४॥ (९।२२।३) आप्रातमधुरारम्भा भहुरा भवदेवतः। अचिरेण विकारिण्यो भीषणा भोगसुमयः॥१॥ (ई।६।८) सर्वस्या एव पर्यन्ते सुखाशायाश्च संस्थितम् । (११९ ११६) मालिन्यं दःसमप्येव ज्वालाया इव कज्जलम् ॥६॥ (४।५९।७) सतोऽसत्ता स्थिता सूर्धिन सम्येष्यसम्यता । मुखेमु सूर्धन दुःखानि किमेकं संश्रयाम्यहस् ॥४॥ (१।१।४१) विषया विषवेषस्या वासाः कासविसोहदाः। रसा सरसंबरस्या छुठनेषु न को हतः ॥८॥ भोगा विषयसंभोगा भोगा एव फणावताम् । दशस्त्येव सनाक्ष्युष्टा दशा नदाः प्रतिश्रणस् ॥१॥ (३।१३।७५) सम्पदः प्रमदाश्चेव तरङ्गोत्सङ्गभङ्गराः। कस्तास्वहिफणाच्छत्रच्छायास समते सुध:॥१०॥ (६।९३।७८) (७३:५) संसार एव दु:बानां सीमान्त इति कथ्यते। तन्मध्ये पतिते देहे सलमासायते कथम् ॥११॥ (५।९।५२)

यह संसार का प्रवाह क्या सुखदायक है ? यहाँ पर प्राणी मरने के लिये उत्पन्न होता है और उत्पन्न होने के लिये ही मरता है। संसार की जितनी चेष्टाएँ हैं वे सब चख्रल हैं और विभव काल में प्राप्त जितने विषय भोग हैं वे आपत्ति के मृत और पापजनक हैं। सब सम्पत्तियाँ आपिक्ष हैं, मुख केवल दु:ख के लिये है और जीवन मरण के लिए है। देखो माया का क्या विस्तार है। मुक्ते कोई भी भोग मुखदायी नहीं दिखाई देता, क्योंकि सब भोग तभी तक रमणीय मालम पड़ते हैं जब तक उन पर विचार-दृष्टि नहीं पड़ती। निश्चय ही सब भोग विनाशशील हैं। सारे भोग भयद्वर परिणामवाले, शीब्रही विकारयुक्त, च्रामंगुर, संसार में फँसाने वाले और देवल आरम्भ में विना विचारे रमणीय माल्म पड़ने वाले हैं। जिस प्रकार अग्नि-ज्वाला का अन्त कालिमा में होता है, उसी प्रकार सब सुखाशाओं का अन्त दु:खमय होता है। जितने वर्रामान पदार्थ हैं उन सबके सिरपर नाश अवश्य स्थित है। सन रमाणीय पदार्थों के सिर पर अरम्यता और मुखों के ऊपर दुःख स्थित है। तब फिर मैं किस वस्तु की शरण लूँ ? सारे भोग के विषय विष के समान द:ख देने वाले हैं, सियां मोह

का ब्रुपादन करने वाली हैं, और सारे रस सरस पुरुषों में भी विरस्ता । उत्पन्न करनेवाले हैं। किर इनमें रमण करता हुआ कौन नष्ट नहीं होता ? विषयों के भोग जहरीले सर्पों के फणों के समान हैं; स्परामात्र से ही काट लेते हैं और चण-चण में देखते-देखते नाशको प्राप्त होते रहते हैं। सारी सम्पत्तियाँ और जलनाओं का सौन्दर्य तरङ्गों के समान चण्मंगुर हैं, सर्प के फण्डूप छत्र की छाया के समान उनमें कौन बुद्धिमान् रमण कर सकता है ? यह संसार संपूर्ण दुःखों का उद्भवन्थान है, भला इसमें रहते हुए सुख कैसे प्राप्त हो सकता है ?

( ऊ ) मोहान्धता :--

असतेव वयं कष्टं विकृश मृद्युद्धः।
स्रातृष्णाम्भसा दूरे वने सुर्धसूमा इव ॥१॥ (१।१२।११)
न केनचित्र विकीता विकीता इव संस्थिताः।
वत मृदा वयं सवं जानाना अपि बाम्बरस् ॥२॥ (१।१२।१२)
किमेतेषु प्रपञ्चेषु भोगा नाम सुदुर्भगाः।
मुचैव द्वि वयं मोहात्संस्थिता बद्धभावनाः॥३॥ (१।१२।१३)

अत्यन्त खेद की बात है कि हम मूढ़ बुद्धि वाले मूठे सुखसे इस प्रकार खिंचे जा रहे हैं जैसे कि मृगतृष्णा के जल से मृढ़ मृग वन में दूर खिंचे चले जाते हैं यद्यपि किसी ने हमको बेचा नहीं तथापि हम इस प्रकार स्थित हैं जैसे कि बिके हुए (गुलाम)। बड़े अकसोस की बात है कि यह जानते हुए भी कि यह सब मायामय है हमलोग मृढ़ हो रहे हैं। इस प्रपद्ध में विषयों से उत्पन्न होने वाले सुखों की क्या हैसियत है (अर्थात् बहुत थोड़े और चिणिक हैं)! हम लोग ज्यर्थ ही उनकी ओर आशा लगाए रहते हैं।

( ए ) लक्ष्मीनिन्दाः — न श्रीः सुखाय भगवन्दुःखायैव हि वर्षते। गुप्ता विनाशनं धरो स्रति विषद्धता यथा॥१॥ (१।१३।१०)

मनोरमा कर्पति चित्तवृत्ति कद्र्यसाच्या क्षणभङ्गुरा च । व्याखावछीगात्रविवृत्तदेहा सभोत्थिता पुष्पछतेब छन्नमीः ॥२॥ (१११३।२२)

हे भगवन्! लद्मी की वृद्धि सुख के लिए नहीं, केवल दुःख के

लिये ही होती है। इसकी रचा भी नाश का कारण है, जैसे कि
सुरचित विषलता भी मृत्यु का कारण होती है। लद्दमी श्री के समान
मनोहर रूप धारण करके चित्त की वृत्तिको खींचती है; दुष्ट कमों के
करने पर प्राप्त होती है और च्याभंगुर (जल्द नष्ट होने वाली) है;
सपीं की पंक्ति की नाई अपने असली रूप को लपेटे रहती है और
पुराने कुएँ में उत्पन्न हुई फूलों की बेल के समान (बाहर से सुन्दर किंतु
भीतर से दुर्गन्धवाली) है।

(ऐ) आयुनिन्दाः—

पेलवं शरदीवाश्रमस्तेह इव दीपकः।

तरङ्गक इवालोलं गतमेवोपलद्यते॥१॥ (१।१४।६)
प्रत्यहं खेदमुत्स्रज्य शनैरलमनारतम्।

आखुनेव जरच्छुश्रं कालेन विनिद्दन्यते॥२॥ (१।१४।१६)

स्थिरतया मुखभाषितया तथा

सततमुज्भितमुक्तमफलगुच।

जगित नास्ति तथा गुणवर्जितम्

मरणभाजनमायुरिदं यथा॥ (१।१४।२३)

शरत् काल के बादल, तेल रहित दीपक और तरंग के समान, आयु चक्रल और नष्टताय है। जिस प्रकार प्रति दिन शनैः शनैः खेद रहित होकर कोई चूहा बिलको छेदता रहता है, उसी प्रकार काल भी आयु को निर्देयता से प्रति दिन शनैः शनैः काटता रहता है। स्थिरता और मुख के अनुभव से सदा रहित, सब गुणों से वर्जित, मृत्यु का पात्र, आयुके समान संसार में और कोई तुच्छ वस्तु नहीं है।

(ओ) चित्त की चञ्चलता:-चेतश्रञ्जलया ब्रन्या चिन्तानिचयचज्ञुरम्।
घृति ब्रह्माति नैकत्र पञ्जरे केसरी यथा॥१॥ (१।१६।१०)
चेतः पत्ति कार्येषु विद्वगः स्वामिषेष्टिवय।
क्षणेन विरति याति बालः क्रीडनकादिव॥२॥ (१।१६।२२)

जिस प्रकार सिंह पिछारे के भीतर कहीं पर स्थिर नहीं रहता, इधर उधर डोलता ही रहता है, उसी प्रकार मन, अपनी चछल वृत्ति के कारण और चिन्ताओं के समृह से लदा हुआ, कभी भी स्थिर नहीं होता। अपने विषयों की ओर चित्त इस फुरती से दौड़ता है जैसे कि पद्मी अपने खाद्य मांस की धोर, और इस भर में ही उनसे इस प्रकार विरक्त हो जाता है जैसे कि बालक खेल से। अर्थात् मनमें जरासी भी स्थिरता नहीं है।

(औ) तृष्णा की जलन :-तृष्णाभिधानया तात दग्धोऽस्मि ज्वाख्या तथा। यथा दाइशमो शङ्के जायते नामृतैरिप ॥१॥ (१।१ ।११) कुटिला कामलस्पन्नां विषवेषम्यशंसिनी। दशस्यपि मनावस्युष्टा तृष्णा कृष्णेव भोगिनी ॥२॥ (१।१७।१७) परं करोत्यलङ्घेऽपि नृप्तापि फलमीहते । चिरं तिष्टति नैकन्न तृष्णा चपलमकटी ॥३॥ (१।१७।२९) सर्वसंसारदोषाणां नृष्णेका दीर्घदुःखदा। अन्तः पुरस्थमपि या योजपत्यतिसंक्टे ॥ ४ ॥ (१।१७।३२) जरामरणदुःखानामेका रत्नसमुद्रिका। आधिव्याधिविकासानां नित्यं मता विलासिनी ॥५॥ (११९७१३९) हादान्धकारशर्वयां तृष्णयेह दुरन्तवा। स्पुरन्ति चेतनाकाशे दोषकोशिकपंक्तयः ॥६॥ (१।१७।१) दृष्टदैन्यो इतस्वान्तो इतौजा याति नीचताम् । मुझते रौति पतित कृष्णयाभिद्दतो जनः ॥७॥ (५।१५।१०) जीर्यन्ते जीर्यतः केशा दन्ता जीर्यन्ति जीर्यतः। क्षीयते जीयते सर्व तृष्णिका हि न जीवते ॥८॥ ( \$183124)

हे तात ! तृष्णारूपी श्रान्त मुमें इस प्रकार जला रही है कि
मुमें सन्देह है कि अमृत से भी यह दाह शान्त नहीं हो सकती। कुटिल,
कोमल स्पर्शवाली, विषयरूपी दुःखदायक विष देनेवाली, यह काली
सिर्पिणीरूपी तृष्णा छूने मात्र से (अर्थात् मनमें आते ही) काट
सिर्पिणीरूपी तृष्णा छूने मात्र से (अर्थात् मनमें आते ही) काट
सिर्पिणीरूपी तृष्णा छूने मात्र से (अर्थात् मनमें आते ही) काट
सिर्पिणीरूपी तृष्णा छूने मात्र से (अर्थात् मनमें आते ही) काट
सिर्पिणीरूपी तृष्णा छूने मात्र से (अर्थात् मनमें अर्थे है और
स्वती है, तृप्त होने पर भी और फलों की इच्छा रखती है और
स्वती है, तृप्त होने पर भी नहीं ठहरती। संसार के सब दोणों
किसी एक स्थान पर ज्ञाण भर भी नहीं ठहरती। संसार के सब दोणों
किसी एक स्थान पर ज्ञाण भर भी नहीं ठहरती। संसार के सब दोणों
केसी एक स्थान पर ज्ञाण भर भी नहीं ठहरती। संसार के सब दोणों
केसी एक स्थान पर ज्ञाण कर्मन हो गई दुःख का अनुभव आरम्भ हो
प्राप्त करने की तृष्णा उत्पन्न हो गई दुःख का अनुभव आरम्भ हो
गया)। जरा, मरण और दुःख इन सबकी पिटारी और शारीरिक

बौर मानसिक दुःखों को नित्य देनेवाली वेश्या के समान तृष्णा है। जिस समय चित्तस्पी आकाश में, हृदय में अन्वेरा करने वाली दुरन्त तृष्णारूपी रात्रि छा जाती है तभी सब प्रकार के दोषरूपी उल्लुओं की पंक्तियाँ दिखाई पड़ती हैं। तृष्णा का मारा हुआ मनुष्य देखने में दीन, नष्ट हृदय, ओजरहित हो जाता है, नीचता को प्राप्त होता है, मोहित होता है, रोता है और गिर जाता है। यूदा होने पर प्राणी के केश तथा दांत आदि सभी चीज़ें जीए हो जाती हैं, केवल एक तृष्णा ही जीए नहीं होती। (इस कारण से उसे और अधिक दुःख होता है, क्योंकि भोगों की तृष्णा रहते हुए भी भोगों के भोगने की शक्ति नहीं रहती)।

### (अं) देह की अरम्यता :--

समस्तरोगायतनं वळीपित्ततपत्तनम् । सर्वाधिसारगद्दनं नेष्टं देहगृद्धं सम ॥ १ ॥ (१।१८।३४) रक्तमांसमयस्यास्य सवाद्याभ्यन्तरं सुने । नारोकधर्मिणो वृद्धि केव कायस्य रम्यता ॥२॥ (१।१८।३८) बद्धास्था ये सरीरेषु बद्धास्था ये क्रगत्स्थितौ । तान्मोद्धमदिरोन्मतान्धिग्धगस्तु पुन: पुन:॥३॥ (१।१८।५२)

सव रोगों का स्थान, कुरियों से सुकड़ा हुआ, सब मानसिक व्याधियों के सूदम बीजों से भरा हुआ, यह शरीर मुक्ते अच्छा नहीं लगता। हे मुने! बाहर और भीतर रक्त और मांस से भरपूर इस नाशवान् शरीर में कीन सा सीन्दर्य है? जो लोग शरीर और जगत् की स्थिति के स्थिर होने में विश्वास करते हैं उन मोहरूपी मिद्रा से उन्मत्त जनों को वारवार धिकार है।

(अ:) बाल्यावस्था की दुर्दशा:— अञ्चाक्तिरापदस्कृष्णा मृकता मृद्धुद्धिता गृष्णुता लोलता दैन्यं सर्वे बाल्ये प्रवर्तते ॥ १ ॥ (१।१९।२) ये दोषा ये दुराचारा दुष्कमा ये दुराधयः। ते सर्वे संस्थिता बाल्ये दुर्गन्त इव कौशिकाः ॥२॥ (१।१९।१०)

श्रशक्ति, श्रापित्तयां, तृष्णा, मृकता, मृढ़ बुद्धि, वस्तुश्रों की श्रमिलापा, चञ्चलता, (वस्तुश्रों के न प्राप्त होने पर ) दीनता, ये सब दोप बाल्यावस्था में मौजूद होते हैं। जितने दोप हैं, जितने दुराचार

हैं और जितने भयंकर परिगामवाले रोग हैं वे सब बाल्यावस्था में इस प्रकार मौजूद रहते हैं जैसे खराब गड्डों में उल्लू रहते हैं।

(क) योवनावस्था के दोष:-

निमेषभापुराकारमाछोछवनगर्जितम् । विद्युत्प्रकाशमशिवं यौवनं मे न रोचते ॥ १ ॥ (१।२०।८) भाषातमात्रसमणं सङ्गावरद्वितान्तरम् । वेश्याखीपङ्गमप्रस्थं यौवनं मे न रोचते ॥ २ ॥ (१।२०।१३) मुनिर्मछापि विस्तीणां पावन्यपि द्वि यौवने । मतिः कलुषतामेति प्रावृतीव तरङ्गिणी ॥ ३ ॥ (१।२०।१८)

निमेष मात्र के लिये प्रकाश होनेवाली चक्कल मेघों के गर्जनयुक्त विजली की चमक के समान, चिंग्यक यौवन मुक्ते अच्छा नहीं लगता। विना विचारे और थोड़े समय के लिये अच्छे लगने वाले और शुद्ध भावों से रहित वेश्या के साथ संग के समान, यह यौवन मुक्ते अच्छा नहीं लगता। जिस प्रकार निर्मल, विस्तीर्ण और पवित्र नदी भी वर्षा ऋतु में मलीन हो जाती है उसी प्रकार बुद्धि यौवनावस्था में मलीन हो जाती है।

(ख) स्त्रीनिन्दा:-

मांसपाज्ञाछिकायास्तु यंत्रछोछेऽङ्गपञ्जरे ।
स्नाय्वस्थियान्यिश्वािष्ट्रन्याः क्रियाः किमिन श्रोभनम् ॥ १॥(१।२१।१)
स्वष्ट्रमांसरक्तवाप्पाम्त्रु पृथक्कृत्वा विछोचनम् ।
समाछोक्षय सम्यं चेत्कि मुघा परिमुद्धाति ॥ २ ॥ (१।२१।२)
आपात्तरमणीयत्वं कृष्टपते केवलं क्रियाः ।
सम्ये तद्दिप नास्त्यत्र मुने मोहिककारणम् ॥ ३ ॥ (१।२१।८)
ज्वलतामतिः १९४५ सरसा अपि नीरसाः ।
ज्वलतामतिः १९४५ सरसा अपि नीरसाः ।
खियो हि नरकारनीनामिन्यनं चारु दारुणम् ॥ ४ ॥ (१।२१।२१)
पुण्करकेसरगौराङ्गी नरमारणतत्परा ।
पुण्करकेसरगौराङ्गी वपलता यथा ॥ ९ ॥ (१।२१।१६)
सन्दुरं च तुरङ्गाणामाजानमिय दन्तिनाम् ।
मन्दुरं च तुरङ्गाणामाजानमिय दन्तिनाम् ।
पुसां मंत्र इवादीनां वन्धनं वामळोचना ॥ ६ ॥ (१।२१।२१)
सवेषां दोपरत्नानां मुसमुद्रिक्याऽनया ।
दुःस्वश्र्ष्टस्वया नित्यमलमस्तु मम स्विया ॥ ७ ॥ (१।२१।२३)

नाड़ी, इड्डी और प्रनिथ आदि से बनी हुई नारीरूपी मांस की पुतली के चक्रल शरीर रूपी पिक्षरे में कौन सी सुन्दर वस्तु है ? चर्म, मांस, रक्त, अश्रुजल और नेत्र इनको अलग-अलग विचार करके देखे और सोचो कि की के शरीर में क्या रमणीय है ? तब फिर क्यों फजूल ही लोग मोहित होते हैं ? हे मुने ! की की रमणीयता विचार रहित कल्पना में ही है और मेरी समफ में तो उतनी भी नहीं है। स्त्री के सौन्दर्य का एकमात्र कारण मोह है। अपर से सरस मालूम पड़ने वाली पर भीतरसे नीरस स्त्रियाँ दूर से ही जलाने वाली नरक की अग्नि का कठोर और बढ़िया ईंघन हैं। कान्ता वह विष की लता है जो कि फूल के केशर के समान गौर अङ्ग वाली, पुरुष के मारने के लिये सदा उद्यत, और उत्मत्ताता की दीनता पैदा करने वाली है। जैसे योड़ों के लिये अस्तवल, और हाथियों के लिये उनके बाँधने का खम्भा और सपों के लिये मंत्र बन्धन का कारण है, उसी प्रकार स्त्रियाँ पुरुषों के बन्धन का कारण हैं। सर्व दोष रूपी रत्नों की पिटारी, और सदा देख देने वाली बेड़ी के समान स्त्री से मुक्ते कुछ मतलब नहीं।

### (ग) भोगों की नीरसता:-

आपातमात्ररमणेषु सुदुस्तरेषु भोगेषु नाहमलिपक्षतिचञ्चलेषु। जहान् रमे मरणरोगजरादिमीत्या

शाम्याम्यहं परमुपैमि पदं प्रयत्नात् ॥ १ ॥ (१।२१।३६) हे ब्रह्मन् ! विना विचारे ही रमणीय मालूम पड़ने वाले, पार करने में अशक्य, असर के पंखों के समान चळ्ळल भोगों में में मृत्यु, रोग और वार्षक्य के भय से रमण नहीं करना चाहता। अपने प्रयत्न से मैं परम पद को प्राप्त करके शान्त होना चाहता हूं।

(घ) बुढ़ापे की निन्दा:

जरामाजांरिका शुंके यौवनाक्षं तथोद्धता।
परमुल्लासमायाति श्रारीरामिषगांधिनी ॥ १ ॥ (१।२२।२१)
न जिताः श्राद्धभिः संख्ये प्रविद्या येऽद्रिकोटरे।
ते जराबीर्णराक्षस्या परयाश्च विजिता सुने ॥ २ ॥ (१।२२।३१)
हिमाश्वनिरिवास्भोजं वात्येव शरदस्बुदम्।
देहं जरा नाझयति नदी तीरतरं यथा ॥ ३ ॥ (१।२२।२)

कि तेन दुर्जीवितदुर्ग्रहेण जरागतेनापि हि जीव्यते यत्। जरा जगत्यामजिता जनानां सर्वेषणास्तात तिरस्करोति ॥ ४ ॥

(शारशाइट)

शरीर रूपी मांस को खाने वाली युद्धावस्था रूपी विक्की यौबन रूपी चूहे को भन्नण करके बहुत प्रसन्न होती है। जो योद्धा कभी रण में किसी से नहीं जीते गए और जो पर्वत की कन्दरा के भीतर सुरिचत रहते हैं, उनको भी युद्धावस्था रूपी राज्ञसी सरलता से जीत लेती है। जैसे हिम का वन्न कमल को और जाड़े की हवा सरदी के बादल को और नदीतीर पर खड़े बृज्ञ को नष्ट कर देती है, उसी प्रकार बुद्धापा शरीर को नष्ट कर देता है। हे तात! उस बुरे और कठिनाई से जिए जाने वाले जीवन से क्या लाभ, जिसमें बुद्धापा आ जाने पर भी जीना पड़े ? हे तात! किसी से भी न जीता गया यह बुद्धापा मनुष्यों की सभी अभिलापाओं का तिरस्कार करता रहता है।

### ( इ ) जीवन की असारता :-

पातः पश्चफलस्यैव मरणं दुनिवारणम् । आयुर्गलस्यिवरतं जलं करतलादिव ॥ १ ॥ ( ६ १७८१६ – ४ ) शैलनवारय इव संप्रयात्येव यौवनम् । इन्द्रजालमिवासत्यं जीवनं जीर्णसंस्थितिः ॥ २ ॥ ( ६ १७८१५ – ६ ) सुखानि प्रपलायन्ते शरा इव धनुरच्युताः । पतन्ति चेतो बुःखानि तृष्णा गृध्र इवामिषम् ॥ ३ ॥ ( ६ १७८१६ – ७ ) सुझुद्रः प्रावृषीवाष्यु शरीरं क्षणभङ्गरम् । रम्भागभं इवासारो व्यवद्वारो विचारगः ॥ ४ ॥ ( ६ १७८१७ – ८ )

पक्के फल के गिरने के समान मरण अनिवार्य है। आयु प्रतिच्या इस प्रकार चली जा रही है जैसे कि हयेली पर से पानी। यौवन पहाड़ी नालों की नाई तेजी से भागा जा रहा है। जीयां स्थिति वाला यह जीवन इन्द्रजाल के दृश्य के समान असत्य है। सुख इतनी जल्दी भाग जाते हैं जितनी जल्दी धनुष से छोड़े हुए बाण चित्त दु:खों (को सुख समक्त कर उन) की ओर इस प्रकार दौड़ता है जिस प्रकार कि गिद्ध मांस की ओर। बरसाती बुलबुलों की नाई यह जीवन च्याभंगुर है, और विचार करने पर सारा व्यवहार केले के खम्भे की नाई असार जान पड़ता है।

## ( च ) सब प्रकार का अभ्युदय असार है :--

रम्ये धनेऽय दारादौ हर्षस्यावसरो हि कः। वृद्धायां सृगतृष्णायां किमानन्दो जलार्थिनाम् ॥ १ ॥ (४।४६।३) धनदारेषु वृद्धेषु दुःखं युक्तं न तुष्ट्यः।

वृद्धावां मोहमायायां कः समाजसवानिह ॥ २ ॥ (१।४६।१) धन और दारा आदि रम्य वस्तुओं की वृद्धि होने पर हर्ष का क्या अवसर है ? मृगतृष्णा की नदी में बाद आने पर भी क्या प्यासे पुरुषों को कुछ आनन्द हो सकता है ? धन और दारा आदि वस्तु की वृद्धि होने पर आनन्द नहीं मानना चाहिये; क्योंकि मोह की माया के बढ़ने पर किसी को भी समाश्वासन नहीं मिलता।

### (छ) संसार-जनित दुःख की असहनीयता :--

ककवाप्रविनिष्पेषं सोडुं शकोम्यहं युने।
संसारव्यवहारोत्यं नाशाविषयवैशसम्॥१॥(१-२९-१७)
हे सुने ! आरे के दाँतों से चीरा जाना में सहन कर सकता हूँ,
परन्तु संसार के व्यवहार से उत्पन्न आशा और विषयों द्वारा प्राप्त दुःस को मैं नहीं सह सकता।

#### (२) रामचन्द्रजी के प्रक्न :--

अतोऽनुक्ष्ठमनायासमनुषाधि गतश्रमम् ।

कि तत्स्थितिपदं साथो यत्र शोको न वियते ॥ १ ॥ (१।३०।११)

कि तत्स्थादुचितं श्रेयः कि तत्स्थादुचितं फलम् ।

वर्तितव्यं च संसारे कथं नामासमञ्जते ॥ २ ॥ (१।३०।२०)

केन पावनमंत्रेण दुःसंसृतिविद्विका ।

शाम्यतीयमनायासमायासभतकारिणी ॥ ३ ॥ (१।३०।२४)

कथं शीतल्यामन्तरानन्द्वरमञ्जरीम् ।

पूर्णचन्द्र इवाक्षीणां शृत्रमासादयाम्यहम् ॥ ४ ॥ (१।३०।२५)

क उपायो गतिः का वा का चिन्ता कः समाश्रयः ।

केनेयमञ्जभोदकां न भवेज्जीविताय्वी ॥ ९ ॥ (१।३०।१५)

संसार प्रच निवहे जनो व्यवहरतिप ।

न वन्यं कथमाप्नोति पदमपत्रे पयो यथा ॥ ६ ॥ (१।३०।१७)

अयं हि दाधसंसारो नीरन्ध्रकतानाकुछः।
कयं सुत्वादुवामित नीरसो मृद्यां विना ॥ ७ ॥ (१।३१।८)
हप्टसंसारगितना हृद्यादृष्टविनाश्चिना ।
केनैव व्यवहर्तव्यं संसारवनवीथिषु ॥ ८ ॥ (१।३१।११)
रागद्वेषमहारोगा भोगप्गा विभूतवः।
कयं जन्तुं न वाचस्ते संसारागवनारिणम् ॥ ९ ॥ (१।३१।१२)
व्यवहारवतो युक्त्वा दुःखं नामाति मे सथा।
वथवाऽव्यवहारस्य वृत तो युक्तिमुक्तमाम् ॥ १० ॥ (१।३१।१७)

इसलिये हे साधो ! आयास रहित. उपाधि रहित, भम रहित, वह कौन सी सत्य स्थिति है जिसमें शोक न हो ? क्या उचित श्रेय है. क्या उचित प्राप्तियोग्य फल है ? इस असमञ्जस संसार में किस प्रकार व्यवहार करना चाहिये ? कीन से पवित्र मंत्र से यह संसार-रूपी विष्विका, जो कि अनेक कष्ट रे रही है, शान्त हो सकती है ? स्थानन्द रूपी वृत्त की मञ्जरी के सदश और पूर्ण चन्द्रमा के समान भरपूर आन्तरिक शान्ति को मैं कैसे प्राप्त कर सकता हूँ ? कीन सा ऐसा उपाय है,कीन सा ऐसा मार्ग है, कीन सा ऐसा विचार है, कीन सा ऐसा आश्रय है कि जिसके द्वारा यह जीवनरूपी जङ्गल दुःखदायी न हो ? संसार के प्रवाह में पड़कर व्यवहार करता हुआ भी आदमी कमल के पत्ते के ऊपर पड़े हुए जल के समान. कैसे बन्धन को प्राप्त न हो ( वह साधन बताओं )। यह दग्ध (जला) संसार, जहाँ पर कि निरन्तर दुःख ही दु:ख है, सर्वथा नीरस होने पर भी किस प्रकार, मूर्खता को बहुण किए विना, सुस्वाह बनाया जा सकता है (अर्थात् कैसे मनुष्य झानी होता हुआ भी संसार मेंस्वाद ले सके) ? इस संसार रूपी वन के रास्तों पर उस पुरुष की नाई कैसे व्यवहार करें जिसने कि संसार की गति को अच्छी तरह जान लिया हो और जिसने इस लोक और परलोक दोनों के मोगों की वासनाओं को नाश कर दिया हो ? संसाररूपी समुद्र में रहने वाले जन्तु को किस प्रकार राग द्वेष आदि महा रोग, भोगों के समृह और समृद्धि न दुःख पहुँचाएँ ? मुक्ते वह उत्तम युक्ति वतलाखो जिससे कि मुझे संसार में दुःख न हो - चाहे वह युक्ति संसार में व्यवहार करते हुए वने या संसार का व्यवहार त्याग कर वने।

### २-दुःखनिवृत्ति का उपायः-

रामचन्द्रजी के मुख से जीवन की दुर्दशा का हाल मुनकर विषष्ठ जी ने समक्त लिया कि रामचन्द्रजी आत्म ज्ञान के सर्वोत्तम अधिकारी हैं। इसिलये उन्होंने रामचन्द्रजी को उस आध्यात्मिक विद्या का उपदेश देना आरम्भ किया जो कि उन्होंने सृष्टिकर्ता ब्रह्मा के मुल से जगत् के कल्याण के लिये सुनी थी।

### (१) दुःख का कारण संसार का राग है :-

विषमो छतितरां संसाररागो भोगीव दशति, असिरिव च्छिनति, कुन्त इव वेधयति, रज्जुरिवावेष्टयति, पावक इव दहति, राजिरिवाच्ध्यति, अशंकित-परिपतितपुरुवान्यापाण इव विवशीकरोति, दरित प्रज्ञां, नाशयति स्थिति, पात-यति मोद्दान्यकुपं, तृष्णा जर्जरीकरोति, न तदस्ति किञ्चिद्दुःश्चं संसारी यन्न प्राप्नोति। (२।१२।१४)

संसार का राग बहुत ही दु:खदायी है, यह सांप की नाई डंसता है, तलवार की नाई काटता है, भाले की नाई बींघता है. रस्सी की नाई लपेट लेता है, आग की नाई जलाता है, जो इसमें शंका रहित होकर गिरते हैं उनको पत्थर की नाई दवा देता है, बुद्धि को हर लेता है, स्थिरता को नष्ट कर देता है, मोह के अन्धेरे कुएँ में डाल देता है, तृष्णा से मनुष्य को जर्जर कर देता है। ऐसा कीई दु:ख नहीं है जो संसारी (संसार से राग रखने वाला)न सहन करता हो।

### (२) अज्ञानी को ही दु:ख होता है:-

ह्यं संसारसरिणर्वद्वत्यज्ञप्रमादतः । अज्ञस्योपाणि दुःखानि सुकान्यपि हदानि च ॥१॥ (१।६।३३) यह संसाररूपी प्रवाह अज्ञानी की ही मूर्यता से चल रहा है। अज्ञानी को ही घोर दुःख-सुख होते हैं।

> (३) ज्ञान से ही दु:ख की नियुत्ति होती है:— संसारिवपगृक्षोऽयमेकमास्पश्मापदाम् । अज्ञं संमोद्दयेक्नित्यं मौरूयं यत्नेन नाशयेत्॥१॥ (२।११।६९)

प्राज्ञं विज्ञातविज्ञेयं सम्यग्दर्शनमाध्यः ।

न द्वन्ति वनं वर्षासिकमित्रिशिक्षा इव ॥२॥ (२।११।४१)
ज्ञानयुक्तिः इवेनैव संसाराञ्चि सुदुस्तरम् ।

महाधियः समुक्तीर्णा निमेषेण रघृद्वह ॥३॥ (२।११।३६)

निर्वाणं नाम परमं सुक्षं येन पुनर्जनः ।

न जायते न स्रियते तज्ज्ञानादेव स्वस्यते ॥४॥ (२।१०।२१)

संसारोक्तरणे जन्तोक्पायो ज्ञानमेव हि ।

तपो दानं तथा तीर्थमनुपायाः प्रकीर्तिताः ॥५॥ (२।१०।२२)

संसार रूपी विष का वृत्त, जो कि सब आपित्तयों का देने वाला है, अज्ञानी को ही दुःख देता है। इसिलये, अज्ञान को हमेशा यस करके नष्ट करना चाहिए। जिस प्रकार वर्षा से भीगे हुए वन को अप्रि की ज्वालाएँ नहीं जला सकतीं, उसी प्रकार मानसिक दुःख भी ज्ञानी को, जिसने जो कुछ जानने योग्य है जान लिया है और युक्त हिंट प्राप्त करली है, वेदना नहीं दे सकते। ज्ञानयुक्ति रूपी नौका द्वारा बुद्धिमान् लोग दुस्तर संसार-समुद्र से निमेष मात्र में ही पार हो जाते हैं। निर्वाण नाम वाला परमानन्द, जिसको प्राप्त कर लेने पर मनुष्य का पुनर्जन्म और मरण नहीं होता, ज्ञान से ही प्राप्त होता है। संसार से पार होने का एक मात्र उपाय ज्ञान है; तप दान, तीर्थ आदि उपाय नहीं हैं।

(४) आत्मज्ञान से ही परम ज्ञानित प्राप्त होती है:

करोत अवने राज्यं विशत्वम्भोदमग्र वा ।

नात्मलाभादते जन्तुर्विश्चान्तिमधिगच्छति ॥१॥ (९१९७१३४)

कात्मावलोकने यतः कर्तव्यो भृतिमिच्छता ।

सर्वदुःखिशररच्छेद आत्मालोकेन ज्ञायते ॥२॥ (९१७९१४६)

ज्ञायते परमात्माचेद्राम दुःखस्य संतति: ।

क्षयमेति विषावेशशान्ताविव वियुचिका ॥३॥ (३१७११७)

चाहे त्रिभुवन का राज्य मिल जाए, चाहे मेघ या जल के भीतर कोई प्रवेश करले, आत्मज्ञान की प्राप्ति के विना किसी को भी शान्ति की प्राप्ति नहीं होती। जो अपना कल्याण चाहता हो उसको चाहिए की प्राप्ति नहीं होती। जो प्रयत्नशील हो, क्योंकि सब दुःखों का नाश कि अत्मज्ञान के लिये प्रयत्नशील हो, क्योंकि सब दुःखों का नाश आत्मानुभव से होता है। यदि परम आत्मा का ज्ञान हो जाए तो सारे दुःख का प्रवाह इस प्रकार नष्ट हो जायगा, जिस प्रकार विष का प्रवाह खतम होते ही विपूचिका रोग शान्त हो जाता है।

(५) ब्रह्मा द्वारा प्राप्त ज्ञान का उपदेशः—
इद्युक्तं प्रशक्ते ब्रह्मणा परमेष्टिना।
सर्वदु:खक्षयकरं परमाश्वासनं थियः॥१॥ (२।१०।९)
पूर्वेमुक्तं भगवता यज्ज्ञानं पद्मजन्मना।
सगांदी लोकबान्स्ययं तदिदं कथयाम्यहम् ॥२॥ (२।३।१)

वसिष्ठ जी ने कहा—यह ज्ञान जो कि सब दु:खों का ज्ञय करने वाला और बुद्धि को परम सान्त्वना देने वाला है मुक्ते कल्प के पूर्व में परम उपदेशक ब्रह्मा ने दिया था जो ज्ञान सृष्टि के आदि में लोक के कल्याया के निमित्त मुक्ते ब्रह्मा ने दिया था वही में अब (हे रामचन्द्र) तुमको देता हूँ।

startification to de une refer de span-oute construit sand a financia de span-oute construit de span-oute construit de span-oute construit de span-oute de span-o

# ३—जीवन में पुरुषार्थ का महत्व

(१) पुरुषार्थ द्वारा ही सब कुछ प्राप्त होता है:

सर्वदु: बक्षयप्रासी न काचिदुपपथते ॥१॥ (३।६।१४)

न तदस्ति बगत्कोने ग्रुमकर्मानुपातिना ।

यत्पौरुपेण ग्रुद्धेन न समासाचते जनैः ॥२॥ (३।९२।८)

न किञ्चन महाबुद्धे तदस्तीह जगन्नये।

यद्नुद्धे गिना नाम पौरुपेण न छम्यते ॥३॥ (३।१५०।३८)

सर्वमेवेह हि सदा संसारे रचुनन्दन।

सम्यक्प्रयुक्तात्सवंण पौरुपात्समवाप्यते ॥४॥ (२।४।८)

यो बमर्थ प्रार्थयते तद्धं चेहते कमात्।

अवस्थं स तमाप्तोति न चेद्धांनिवतते ॥५॥ (२।४।१२)

वो थो वया प्रयत्ते स स तत्तत्किकमाक्।

न तु तृप्णां स्थितेनह केनचित्प्राप्यते फल्म् ॥६॥ (२।४।१९)

आत्मैव द्यात्मनो वन्युरात्मैव रिपुरात्मनः।

आत्मात्मना न चेत्नातस्तदुपायोऽस्ति नेतरः॥७॥ (३।१६२।१८)

यहाँ पर (संसार में) सब दुःखों का चय करने के लिये पुरुपार्थ (मनुष्यों के यतन) के अतिरिक्त दूसरा कोई मार्ग नहीं है। संसारह्णी कोश में ऐसा कोई रत्न नहीं है जो शुद्ध पुरुपार्थ से किए हुए शुम कर्म कोश में ऐसा कोई रत्न नहीं है जो शुद्ध पुरुपार्थ से किए हुए शुम कर्म द्वारा न प्राप्त हो सके। हे महाबुद्धि वाले राम! तीनों लोकों में ऐसा द्वारा न प्राप्त नहीं है जो उद्धेग रहित पुरुपार्थ द्वारा प्राप्त न किया जा कोई पदार्थ नहीं है जो उद्धेग रहित पुरुपार्थ द्वारा प्राप्त न किया जा सके। हे रघुनन्दन! सब कुछ सदा ही सबसे इस संसार में अच्छी माँति किए हुए पुरुपार्थ द्वारा प्राप्त किया जा सकता है। जो जिस पदार्थ के पाने की इच्छा करता है और उसको प्राप्त करने के लिये पदार्थ के पाने की इच्छा करता है और उसको प्राप्त कर लेता है, यदि कमशाः यत्न करता है, वह उसको अवश्य ही प्राप्त कर लेता है, यदि कमशाः यत्न करता है, वह उसको अवश्य ही प्राप्त कर लेता है, यदि वीच में प्रयत्न को न छोड़ दे। यहाँ पर चुपचाप बैठे रहने से कुछ प्राप्त नहीं होता, जो जो जैसा यत्न करता है वैसा-वैसा ही फल पाता प्राप्त नहीं होता, जो जो जैसा यत्न करता है वैसा-वैसा ही फल पाता है। आत्मा ही आत्मा का शत्र है,

यदि आत्मा ही आत्मा की रचा नहीं करता तो दूसरा कोई उपाय

### (२) पराधीनता की निन्दा :-

ईश्वरप्रेरितो गण्डेत्स्वगं नरकमेव वा।
स सदैव पराधीनः पशुरेव न हंशयः ॥१॥ (२।६।२-७)
कश्चित्मां प्रेरयत्येवमित्यनर्थकुकल्पने।
यः स्थितो दृष्टमुत्सुल्य त्याज्योऽसो दृरतोऽधमः ॥२॥ (२।६।२९)
ये समुखोगमुत्सुल्य स्थिता दैवपरायणाः।
ते धर्ममथं कामज नाशयन्त्यात्मविद्विषः ॥३॥ (२।७।३)
दैवासत्तमिति मन्यन्ते ये इतास्ते कुबुद्धयः।
इति प्रत्यक्षतो दृष्टमनुभूतं श्रुतं कृतम् ॥४॥ (२।५।२९)
ये शूरा ये च विकान्ता ये प्राज्ञा ये च पण्डिताः।
तैस्तैः किमिव छोकेऽस्मिन्वद हैवं प्रतीक्ष्यते ॥९॥ (२।७।१७)

जो मनुष्य यह सममता है कि वह ईश्वर का भेजा हुआ ही खर्ग या नरक में जाता है वह सदा ही पराधीन रहता है; ऐसा मनुष्य पशु है इसमें कोई सन्देह ही नहीं। जो यह समम कर कि उसको कोई दूसरा ही प्रेरित करता है, दृष्ट (प्रयत्न) को छोड़ बैठता है वह अधम मनुष्य दूर से ही त्याग देने योग्य है। जो उद्योग को छोड़कर भाग्य (तकदीर) के ऊपर भरोसा करते हैं वे अपने ही दूशम हैं और धर्म, अर्थ और काम सब को नष्ट कर देते हैं। जो कुबुद्धि लोग यह सममते हैं कि सब कुछ भाग्य के आधीन है वे नाश को प्राप्त होते हैं। यह बात प्रत्यन्न देखने में, अनुभव में और सुनने में आती है। जो लोग शूर हैं, उन्नति करने वाले हैं, ज्ञानी हैं, पिएडत हैं, वतलाओ उनमें से कौन इस संसार में भाग्य की प्रतीन्ना करता है।

# (३) दैव (भाग्य) कोई वस्तु नहीं है --

दैवं नाम न किश्चन ॥ १ ॥ (२।६।२८)
दैवं न विद्यते ॥ २ ॥ (२।८।१३)
दैवमसत्सदा ॥ ३ ॥ (२।८।११)
दैवं न किश्चित्कुरुते केवलं कल्पनेदृशी ॥ ४ ॥ (२।९।३)

मृद्धेः प्रकल्पितं देवं तत्परास्ते क्षयं गताः। प्राज्ञास्तु पौरुपार्थेन पदमुत्तमतां गताः॥ ५॥ (२।८।१३) न च निस्पन्दता छोके इष्टेइ शवतां विना। स्यन्दाच फलसंप्रासिस्तस्मादेवं निरर्थकम् ॥ ६ ॥ (२।८।८) दैवमाश्वासनामात्रं दुःखे पेखवर्डियु । समाधासनवागेषा न देवं परमार्थतः॥ ७॥ (२।८।१५)

देव (भाग्य) कुछ नहीं है। देव है ही नहीं। देव सदा ही असत् है। दैव कभी कुछ नहीं करता; यह केवल कल्पना मात्र है कि दैव कुछ करता है। दैव मूर्ख लोगों की कल्पना है; इस कल्पना के भरोसे रहकर वे नाश को प्राप्त होते हैं। बुद्धिमान् (अक्रमन्द) लोग पुरुषार्थ द्वारा उन्नति करके अच्छे पद प्राप्त करते हैं। संसार में मृत शरीर के सिवाय सभी में किया दिखाई पड़ती है और उचित क्रिया द्वारा ही फलप्राप्ति होती है; इसिलये दैव की कल्पना निरर्थक है। दैव की कल्पना कम बुद्धि पुरुषों को दःख के समय आश्वासन देने के लिये है। आश्वासन वाक्य के सिवा देव परमार्थ रूप से कोई वस्त नहीं है।

( ४ ) दैव शब्द का यथार्थ प्रयोग:-

पुरुपार्थंफलप्रासिद्देशकालवशादिह । प्राप्ता चिरेण शोधं वा याऽसी दैवमिति स्मृता ॥ १ ॥ (२।७।२१) सिद्धस्य पौरुवेजेइ फडस्य फड़शाखिना। शुभाशुभार्थसम्पित्रविद्वेवकन्त्रेन कथ्यते ॥ २ ॥ (२।९।४) भावी त्ववश्यमेवार्यः पुरुषार्थेकसाधनः। यः सोऽस्मिएखोकसंवाते देवशहरेन कथ्यते ॥ ३ ॥ (२।९।६) यदेव तीवसंवेगाद् हडं कर्म फुतं पुरा। तदेव दैवशहरेन पर्यायेणेह कथ्यते ॥ ४ ॥ (२।९।१६) प्राक्स्वकमतराकारं देवं नाम न विद्यते। (२१६१४) प्राक्तनं पौरुषं तहें देवझन्देन कथ्यते॥ ५॥ (२।६।३५) यथा यथा प्रयत्नः स्याद्रवेदायु फलं तथा। इति पौरुपमेवास्ति दैवमस्तु तदेव च ॥ ६ ॥ (२।६।२) देश और काल के अनुसार, देरी में अथवा शीघ ही, किए हुए

पुरुपार्थ के फल की प्राप्ति का नाम दैव है। फल देने वाले पुरुपार्थ

द्वारा शुमा-शुम अर्थ-प्राप्ति रूप फल-सिद्धि का नाम ही दैव है। जो पुरुषार्थ द्वारा अवश्य ही प्राप्त होने वाली वस्तु है वह इस संसार में दैव कहलाती है। जो कर्म हड़ता से और तीन्न प्रयत्न से पूर्व काल में किया जा चुका है वही इस समय दैव नाम से पुकारा जाता है। पूर्व- कृत कर्म (पुरुषार्थ) के अतिरिक्त दैव और कोई वस्तु नहीं है; पूर्व- कृत पुरुषार्थ ही का नाम देव है। जैसा-जैसा कोई प्रयत्न किया जाता है वैसा-वैसा ही वह फल देता है। इसिलये पुरुषार्थ ही सत्य है, उसी को देव कहा जासकता है।

# ( ५ ) वर्तमान काल के पुरुपार्थ की दैवपर प्रवलता :--

हौ हुडा विव युष्येते पुरुषार्थी परस्पम् ।
य प्रव बस्तवान्स्तन्न स प्रव जयित क्षणात् ॥ १ ॥ (२१६११०)
सास्तनी दुष्क्रियाभ्येति शोभां सित्क्रवया यथा ।
अस्त व प्राक्तनीं तस्मायबात्सत्कार्यवान्भव ॥२॥ (५११९०१२९)
ऐहिकः प्राक्तने हुन्ति प्राक्तनोऽध्यतनं बस्तात् ।
सर्वदा पुरुषस्पन्दस्तनानुहे गवाञ्चयी ॥ ३ ॥ (२१६११८)
ह्योरध्यतमस्येव प्रत्यक्षाहृत्तिता भवेत् ।
देवं जेतुं यतो यत्नैवांको चूनेव शक्यते ॥ ४ ॥ (२१६११९)
परं पौरुपमाश्चित्य दन्तैर्दन्तान्विच्णयन् ।
स्रोनाञ्चममुद्युक्तं प्राक्तनं यौरुषं अयेत् ॥ २ ॥ (२१९१९)
प्राक्तनः पुरुषायोऽस्तो मां नियोजयतीति घीः ।
वक्ताद्यस्पदीकायां प्रत्यक्षाद्विका न सा ॥ ६ ॥ (२१९१९)
तावकावत्प्रयत्नेन यतित्व्यं सुपौरुपम् ।
प्राक्तनं पौरुषं यावह्युभं शास्यति स्वयम् ॥ ७ ॥ (२१९११)

दोनों पुरुषार्थ ( पूर्वकृत जिसका नाम दैव है और वर्तमान काल का पुरुषार्थ ) दो मेंहों के समान एक दूसरे के साथ लड़ते हैं, जो उनमें अधिक वलवाला होता है वही विजय पाता है । जैसे कल का विगड़ा हुआ काम आज के प्रयत्न से सुधर जाता है उसी प्रकार अब का किया पुरुषार्थ पूर्व के किए हुए पुरुषार्थ को सुधार सकता है; इसलिये मनुष्य को कार्यशील होना चाहिए । अधिक वली होने पर अब का पुरुषार्थ पूर्व काल के पुरुषार्थ को और पूर्व काल का पुरुषार्थ अब के पुरुषार्थ को दबा लेता है, हमेशा ही पुरुष का किया हुआ प्रयत्न विजय पाता है;

जो बद्देग रहित होकर पुरुषार्थ करता है वही विजय पाता है। यह तो प्रत्यत्त में ही सिद्ध है कि पूर्व काल के कर्म की अपेन्ना आजकल का किया हुआ कर्म अधिक बलवान् है; इसलिये देव को अब का पुरुषार्थ इस प्रकार जीत लेता है जैसे कि बच्चे को युवक। इसलिये परम पुरुषार्थ का आश्रय लेकर युम कर्म हारा पूर्व काल के अशुम कर्मों पर विजय पाओ। बलपूर्वक इस विचार को दूर करो कि पूर्वकाल का कर्म (देव) तुमको किसी ओर प्रेरित कर रहा है। अब के पुरुषार्थ से किसी प्रकार भी पूर्व का पुरुषार्थ बलवान् नहीं है। मनुष्य को इतना पुरुषार्थ करना चाहिए कि जिससे उसके पूर्व काल के अशुम कर्म शान्त हो जावें।

# (६) सत्पुरुषार्थः --

उच्छासं शास्त्रितं चेति द्विविधं पौरुपं स्मृतस् । तत्रोच्छासमन्थायं परमार्थाय शास्त्रितस् ॥ १ ॥ (२।५।४) तस्मात्पौरुपमाश्चित्य सच्छालें: सत्समागमेः । प्रज्ञासमस्त्रतं नीत्वा संसारज्ञकर्षि तरेत् ॥ २ ॥ (२।६।२४)

पुरुपार्थ दो प्रकार का दोता है — एक शास्त्रानुसार और दूसरा शास्त्र-विरुद्ध । प्रथम से परमार्थ की प्राप्ति दोती है और दूसरे से अनर्थ की । इसिलये शास्त्रों और सज्जनों के सत्सङ्ग से युक्त पुरुपार्थ का आश्रय लेकर बुद्धि को निर्मल करके संसारसमुद्र को पार करों ।

# (७) आलस्य-निन्दाः—

भारुस्यं बदि न भरेजागत्यनर्थः को न स्याद्वहुधनको बहुश्रुतो वा। आर्टस्याद्वियमवनिः ससागरान्ता

सम्पूर्णा नरपशुभित्र निधनेश्व ॥ १ ॥ (२।५।३०)

यदि जगत् में आलस्यरूपी अनर्थ न होता तो कौन धनी और विद्वान् न होता । आलस्य के कारण हो यह समुद्र पर्यन्त पृथ्वी निर्धन और मूर्ख ( मनुष्य के रूप में पशु ) लोगों से भरी पड़ी है।

## ४--साधक का जीवन

ऊपर बतलाया जा चुका है कि जीवन के सभी दुःख अज्ञान जितत हैं। और ज्ञान से, विशेषतः आत्मज्ञान से, सब दुःखों का नाश और परमानन्द की प्राप्ति हो सकती है। आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये परम पुरुषार्थ करना चाहिए। क्योंकि, विना पुरुषार्थ के यहाँ पर किसी भी अर्थ की प्राप्ति नहीं होती। अब विसष्ठ जी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया कि आत्मज्ञान द्वारा दुःखों से मोच पाने और परमानन्द के अनुभव की सिद्धि के लिये किस प्रकार के पुरुषार्थ की आवश्यकता है।

#### (१) चित्तशुद्धि:-

सबसे पहली बात जो साधक को करनी चाहिये वह है मन की शुद्धि। क्योंकि बिना चित्त के शुद्ध हुए उसमें आत्मा का प्रकाश नहीं होता। मन शुद्ध हुए बिना न शास्त्र ही समक्त में आते हैं और न गुरु के वाक्य; आत्मानुभव होना तो दूर रहा। इसलिये कहा है:—

पूर्वे राघव शाक्षेण वैराग्येण परेण च।

तथा सज्जनसङ्गेन नीयतां पुण्यतां मनः ॥१॥ (५।५।१४)
वैराग्येणाथ शास्त्रेण महत्त्वादिगुणैरिप।

यत्नेनापद्विघातार्थे स्वयमेवोन्नयेन्मनः ॥२॥ (५।२१।११)
शास्त्रज्ञनसत्कार्यसङ्गेनोपहत्तेनसाम् ।

सारावलोकिनी बुद्धिजांयते दीपकोपमा ॥३॥ (५।५।५)
मनस्युपश्चमं याते त्यक्तमोगैपणे स्थिते।
कथायपाके निर्वृत्ते सर्वेग्टियगणस्य च॥४॥ (६।१०१।१०)
यान्ति चेतसि विश्रान्ति विमला देशिकोक्तयः।

यथा सितांशुके शुद्धे विन्दवः इङ्कमाम्भसः ॥५॥ (६।१०१।१३
वासनात्मसु यातेषु मलेषु विमलं सस्ते।

यद्वक्ति गुरुरन्तस्तिद्विश्वतीषुर्यथा विसे॥६॥ (६।१०१।१४)

हे राम ! सबसे पहले शाखों के अवगा से, सज्जनों के सत्सङ्ग से आर परम वैराग्य से मन को पवित्र करो। वैराग्य, शास्त्र और उदारता

आदि गुण रूपी यल से, आपित्रायों को मिटाने के लिये अपने आप ही मन को उपर उठाना चाहिए। शास्त्राध्ययन, सज्जनों के सङ्ग और शुभ कमों के करने से जिनके पाप दूर हो गए हैं उनकी बुद्धि दीपक के समान चमकने वाली हो कर सार वस्तु को पहचानने योग्य हो जाती है। जब मोगों की वासनाएँ त्याग देने पर, इन्द्रियों की कुत्सित वृत्तियों के रूक जाने पर, मन शान्त हो जाता है तब ही गुरु की शुद्ध वाणी मन में प्रवेश करती है, जैसे कि केसर के जल के छींटे श्वेत और धुले हुए रेशम पर ही लगते हैं। जब मनमें से वासना रूपी मल दूर हो गया तभी कमल दएड में तीर के समान गुरु के वाक्य हृदय में प्रवेश करते हैं।

(२) मोक्ष के चार द्वारपाल:-

चित्त शुद्धि के लिये साधक को चार साधनों का या उनमें से कुछ का आश्रय लेना चाहिए। इन्हीं को विश्व जी ने मोन्न के द्वारपाल कहा है:—

सन्तोषः साधुसङ्गश्च विचारोऽध शामस्तथा।

एत एव भवाम्भोधानुपायास्तरणे नृणाम् ॥ १ ॥ (२।१२।१९)

मोक्षद्वारे हारपालाश्चत्वारः परिकीर्तिताः।

शामो विचारः सन्तोषश्चतुर्थः साधुसङ्गमः॥ २ ॥ (२।१६।५८)

एते सेव्याः प्रयत्नेन चत्वारो ही त्रयोऽथवा।

हारमहाटयन्त्येते मोक्ष राजगुहे तथा॥ ३ ॥ (२।१२।६०)

शम, सन्तोष, साधुसङ्ग धौर विचार ये चार संसार-समुद्र से मनुष्य के पार उतरने के उपाय हैं। मोज्ञ के—शम, सन्तोष, साधु-सङ्ग धौर विचार — ये चार द्वारपाल हैं। इनका या इनमें से तीन या दो का सेवन करने से ये मोज्ञरूपी राजमहत्त का दरवाजा खोल देते हैं।

(अ) श्रम:—

शमशास्त्रिन सौहार्द्वति सर्वे जन्तुपु ।

सुजने परमं तत्त्वं स्वयमेव प्रसीदिति ॥ १ ॥ (२।१३।६०)

य: समः सर्वभृतेषु भावि कांक्षति नोज्यति ।

जित्वेन्द्रियाणि यत्नेन स शान्त इति कथ्यते ॥ २ ॥ (२।१३।७३)

अमृतस्यन्द्रपुभगा यस्य सर्वजनं प्रति ।

दृष्टिः प्रसरित ग्रीता स शान्त इति कथ्यते ॥ ३ ॥ (२।१३।७७)

न पिसाचा न रक्षांसि न दैत्या न च सत्रवः।

न च व्यात्रभुजङ्गा वा द्विपन्ति समझालिनम् ॥४॥ (२।१३।६६)
रामयुक्त सज्जन के भीतर, जो कि सब जीवों के प्रति मित्रता का
भाव रखता है, परम आत्म तत्त्व स्वयं ही प्रकाशित होता है।
शान्त (शमयुक्त ) उसको कहते हैं जो अपनी इन्द्रियों को जीतकर सब
प्राणियों के साथ एक-सा बर्ताव करता है; न किसी वस्तु का त्याग करता
है और न किसी भविष्य में होने वाली वस्तु की आकांचा करता है।
शान्त उसको कहते हैं जिसकी अमृत वरसाने वाली सौभाग्यशालिमी
प्रेम पूर्ण दृष्टि सब लोगों के प्रति समान भाव से पड़ती है। शमयुक्त
पुरुष को पिशाच, राच्चस, दैत्य, व्याघ्न, सर्प और शत्रु कोई भी हानि
नहीं पहुँचा सकता।

## (आ) सन्तोष।

भाषावैवश्यविवशे वित्तं सन्तोपविज्ञते।
म्छाने वक्त्रमिवाइतं न ज्ञानं प्रतिविक्त्विति ॥१॥ (२।१९।१)
सन्तोपपुरमनसं स्त्या इव महर्वयः।
राजानसुपतिष्टन्ति किंकरत्वसुपागताः ॥२॥ (२।१९।१६)
भप्रासवाञ्छासुत्सस्य संप्राप्ते समतां गतः।
भट्टस्रेदासेशे यः स संतुष्ट इहोच्यते॥ ३॥ (२।१९।६)

जिस प्रकार मलीन शीशे में मुख का प्रतिविन्न नहीं पड़ता उसी प्रकार आशाओं के वशीभूत सन्तोपरिहत चित्त में ज्ञान का प्रकाश नहीं। होता। सन्तुष्ट आदमी की सेवा में महा ऋदियाँ इस प्रकार उपस्थित होती हैं जिस प्रकार राजा की सेवा में राजा के नौकर चाकर, संतुष्ट वह कहलाता है जो अप्राप्त वस्तु की वाव्छ। को छोड़कर प्राप्त वस्तु में समभाव से बतता है और जिसको कभी भी सेद और हर्षका अनुभव नहीं होता।

## (इ) साधु-सङ्ग :--

साधुसङ्गतयो जोके सन्मार्गस्य च दीपिकाः । हादान्यकारहारिण्यो भासो ज्ञानविवस्त्रतः ॥ १ ॥(२।१६।९) यः स्नातः सीतस्तित्या साधुसङ्गतिगङ्गया । र्कि तस्य दानैः किं तीर्थैः किं तपोभिः किमध्वरैः ॥२॥ (२।१६।१०) नीरागारिछन्नसन्देहा गिष्टतप्रन्थयोऽनव।
साधवो यदि विद्यन्ते किं तपस्तीर्थसंप्रहै: ॥३॥ (२।१६।११)
सज्जतों का संग इस लोक में सन्मार्ग दिखाने वाला और हृदय के
अन्धकार को दूर करने वाला ज्ञानरूपी सूर्य का प्रकाश है। जो
सत्संगति रूपी शीतल और निमल गङ्गा में स्नान करता है इसको
किसी तीर्थ, दान, तप और यज्ञ से क्या करना है। यदि राग-रहित,
गत-सन्देह और हृदय की गांठें खुल गई हैं जिनकी, ऐसे साधु लोग
विद्यमान हैं तो हे पाप रहित राम! फिर किसी तीर्थ पर जाने की

#### (ई) विचार :-

अथवा तप करने की क्या आवश्यकता है।

न विचाराहते तस्वं ज्ञायते साधु किञ्चन । (२।१४।५२)
विचाराज्ज्ञायते तस्वं तस्वाद्विश्रान्तिरात्मनि (२।१४।५३)
कोऽहं कथमयं दोषः संसाराख्य उपागतः ।
न्यायेनेति परामज्ञां विचार इति कथ्यते ॥२॥ (२।१४।५०)
कोऽहं कथमिदं किंवा कथं मरणजन्मनी ।
विचारवान्तरेवं त्वं महत्तामछमेष्यसि ॥३॥ (९।५८।३२)

विना विचार किए कोई भी तस्व अच्छी तरह नहीं जाना जाता। विचार से ही तत्वज्ञान होता है और तत्वज्ञान से आत्मा में शान्ति आती है। मैं कौन हूँ ! संसार नामक यह दोष कैसे उत्पन्न हो गया है ? इन वातों का न्याय-पूर्वक सोचना विचार कहलाता है। मैं कौन हूँ ? यह जगत कैसे उत्पन्न हो गया ? जन्म और मरण कैसे होते हैं ? इन सब वातों पर अपने अन्दर विचार करके तुम महस्व को प्राप्त होगे।

THE PART OF THE PA

# ५—स्वानुभृति ही आत्मज्ञान का 'प्रमाण' है

' दर्शन-प्रन्थों में सबसे प्रथम चर्चा 'प्रमाण' सम्बन्धी हुन्ना करती है। 'प्रमाण' उस साधन का नाम है जिसके द्वारा हमकी किसी विषय की प्रमा ( अर्थात् सत्य ज्ञान ) होती है । ऐसे साधन कीन-कीन से और कितने हैं इस विषय पर दार्शनिकों में बहुत ही मतभेद पाया जाता है। भारतवर्ष में भिन्न-भिन्न दार्शनिकों ने ? से लेकर १० प्रमाण तक स्वीकर किये हैं। उनका विशेष ज्ञान प्राप्त करने के लिये देखिये हमारी पुस्तक - Elements of Indian Logic - इनमें से ३ प्रमाण मुख्य हैं -प्रत्यच्च, अनुमान और शब्द। प्रत्यच्च उस प्रमाण का नाम है जिसमें ज्ञात विषय हमारी इन्द्रियों के द्वारा जाना जाय। अनुमान उसे कहते हैं जिसमें ज्ञात विषय हमारी इन्द्रियों से साज्ञात सम्बद्ध न हो किन्तु उस विषय का अस्तित्व किसी दूसरे इन्द्रिय-गोचर विषय से सम्बद्ध हो। यह सम्बन्ध पूर्व काल में दोनों सम्बद्ध विषयों का साथ-साथ प्रत्यच ज्ञान होनेसे ही जाना जाता है। शब्द उस प्रमाण का नाम है जब कि हमको किसी विषयका, प्रत्यच अथवा अनुमान-ज्ञान न होते हुए भी, किसी विश्वस्त पुरुष के कहने मात्र से ज्ञान हो। विश्वस्त पुरुष के कथन मात्र से जो ज्ञान होता है उसका नाम शब्द-ज्ञान है। शब्द-प्रमाण में 'शास्त्र' भी अन्तर्गत हैं। बल्क कुछ दार्शनिकों के मतानुसार तो केवल 'शास्त्र' को ही शब्द-प्रमाण समकता चाहिये क्योंकि शास्त्र के वाक्य ही विश्वसनीय हैं और कोई वाक्य नहीं। पाश्चात्य दार्शनिकों ने भी ज्ञान-प्राप्ति के तीन प्रमाण माने हैं जिनके नाम प्रत्यज्ञ. अनुमान और शब्द हैं; किन्तु वहाँ पर शब्द की इतना महत्व नहीं दिया गया है जितना कि भारतवर्ष में। यहाँ तो कुछ लोगों के लिये शास्त्र का इतना महत्व है कि उसके आगे प्रत्यत्त ओर अनुमान का दका नहीं उठता। यदि निष्पन्न विचार किया जाए तो सब प्रमाणों में प्रत्यत्त का ही महत्व अधिक जान पड़ता है। प्रत्यत्त के ऊपर ही अनुमान निर्भर है। शब्द भी तभी विश्वसनीय है जब कि कहनेवाले को स्वयं विषय का प्रत्यत्त हो चुका हो; नहीं तो शब्द का कोई मूल्य नहीं है।

अनुमान और शब्द दोनों ही प्रत्यत्त के आधीन हैं और प्रत्यत्त के बिना अन्ते हैं। जिस विषय का किसी को कभी स्वयं प्रत्यत्त ज्ञान नहीं हुआ उसका उसको अनुमान और शब्द द्वारा कभी ज्ञान नहीं हो सकता। इसी त्रिये योगवासिष्ठकार ने प्रत्यक्ष को ही परम प्रमाण माना है:—

सर्वेत्रमाणसत्तानां पदमिक्वस्पामिव। प्रमाणमेकमेषेह प्रत्यक्षं सहतः श्रणु॥ (२११९१६)

जैसे समुद्र सब जलों का अन्तिम स्थान है वैसे ही सब प्रमाणों का

आधार एक प्रत्यत्त ही यहाँ पर माना गया है, उसको सुनो ।

योगवासिष्ठकार का प्रत्यच्च वार्वाक-दर्शनवालों का इन्द्रिय-प्रत्यच्च ही नहीं है। इन्द्रिय-प्रत्यच्च द्वारा तो केवल इन्द्रिय-गोचर विषयों—शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध का ही ज्ञान होता है। न्यायदर्शनवालों ने इस प्रकार के इन्द्रिय-प्रत्यच्च को बाह्य-प्रत्यच्च कहकर और एक दूसरे प्रकार का प्रत्यच्च भी माना है जिसके द्वारा मन की वृत्तियों—सुख-दु:ख आदि-का ज्ञान होता है। इसका नाम उन्होंने आन्तर-प्रत्यच्च रक्खा है। आजकल के पाश्चात्य दार्शनिकों ने विशेषतः फ्रांस के दार्शनिक वर्गसों ने एक तीसरे प्रकार का प्रत्यच्च बतलाया है जिसमें आत्मा को आत्मा का अनुभव होता है। यह प्रत्यच्च जिसको हम आत्मानुभव या स्वानुभृति कह सकते हैं इन्द्रिय-प्रत्यच्च और आन्तर प्रत्यच्च या सनः प्रत्यच्च से भिन्न और गहनतर अनुभव है। इसका वर्णन करना कठिन है। केवल यही कह सकते हैं कि इसी का नाम ज्ञान अथवा अनुभव है। यह सब प्रकार के ज्ञानों में अनुस्यूत रहता है। योगवासिष्ठ-कार का प्रत्यच्च यही प्रत्यच्च है। इसका वर्णन इस प्रकार किया गया है:—

सर्वाक्षसारमध्यक्षं चेदनं विदुरुत्तमाः।
नृनं तत्प्रतिपत्सिद्धं तत्प्रत्यक्षसुदाहृतम्॥ (२११९१९७)
अनुभृतेवंदनस्य प्रतिपत्तेर्ययाविधम्।
प्रत्यक्षमिति नामेद्द कृतं जीवः स प्रव नः॥ (२११९१८)
स प्रव संवित्स पुमानद्दन्ताप्रत्ययात्मकः।
स ययोदेति संवित्त्या सा पदार्थं इति स्स्तुता॥ (२११९११९)

जो सब इन्द्रियों का अध्यक्त और सार, जिसका अनुभव स्वयं सिद्ध है और जिसको 'बेदन' कहते हैं उसको ही प्रत्यच कहते हैं। अनुभूति का, वेदन का यथाविधि ज्ञान का ही नाम प्रत्यस है। उसी को हम जीब कहते हैं। उसको ही संवित् कहते हैं और उसी को अहंप्रत्यय वाला पुरुष कहते हैं। उसमें जो-जो संवित्ति उदय होती है उसी का नाम पदार्थ है। परम आत्मा का ज्ञान केवल इसी अनुभव द्वारा होता है। अनुमान और शास्त्र द्वारा नहीं हो सकता। जिसने आत्मा का अनुभव नहीं किया वह अनुमान और शास्त्र द्वारा कभी भी आत्मा का ज्ञान नहीं शास कर सकता:—

अनुभूति विना तस्वं सण्डारेनांनुभूयते ।
अनुभूति विना रूपं नात्मन्धानुभूयते ॥ (११६९१५३)
नात्मास्त्यनमया राम न चासवचनादिना ।
सर्वदा सर्वथा सर्वं स प्रत्यक्षोऽनुभूतितः ॥ (११७३११५)
न शाक्षीमांपि नुरुणा दृश्यते परमेखरः ।
दृश्यते स्वात्मनेवातमा स्वया सत्वस्थणा धिया (१११९८।४)
विद्विदा तत्पद्भीन तन्मुक्तेनानुभूयते ।
अन्यैः केवलमान्नातेरागमैरेव वर्ण्यते ॥ (११९२।२८)

जिस प्रकार अपने अनुभव विना खाँड क्या वस्तु है यह नहीं जाना जा सकता उसी प्रकार स्वानुभृति विना आत्मा का स्वरूप नहीं जाना जा सकता। आत्मा का ज्ञान न अनुमान से होता है और न आप्त वचन (शब्द) से। आत्मा का पूर्णत्या और सर्व प्रकार से प्रत्यच सदा स्वानुभृति द्वारा होता है। शास्त्र और गुरु आत्मा का दर्शन नहीं करा सकते। उसका दर्शन तो केवल अपने आप ही अपनी स्वस्थ बुद्धि द्वारा ही होता है। अत्माका अनुभव केवल उसको ही होता है जो उसका प्रत्यच करता है, जो उसमें स्थित है और उसमें लीन हो गया है। और लोग तो केवल शास्त्रों के वाक्यों द्वारा हो उसका वर्णन कर सकते हैं।

आत्मानुभव कव होता है ?

अखिल्लिम्हमनन्तमात्मवत्त्वं दृदपरिणामिनि चेतसि स्थितेऽन्तः। बह्विरुपशमिते चराचरात्मा स्वमनुभूगत एव देवदेवः॥ (१।६४।५४)

उस सम्पूर्ण अनन्त आत्मतत्त्व का जो कि चर और अचर, (जड़ चेतन) सभी का आत्मा है और देवों का देव है तब अनुभव होता है जब कि यह अत्यन्त चल्रज़ चित्त बाह्य पदार्थों से पूर्णत्या विरक्त होकर अपने भीतर शान्त होकर स्थित हो जाए। अनुभव द्वारा ज्ञात विषय का कुछ ज्ञान दृष्टान्त द्वारा ही दूसरे द्यक्ति को दिया जा सकता है अन्यथा नहीं। यही कारण है कि योग-वासिष्ठ में दृष्टान्तों की प्रचुरता है। विना दृष्टान्त अज्ञात विषय का ज्ञान किसी को भी नहीं कराया जा सकता। पूर्ण ज्ञान और यथार्थ ज्ञान तो आत्मानुभव से ही होता है, तो भी दृष्टान्त द्वारा अज्ञानी को दृस विषय का कुछ ज्याल हो जाता है। इसिलये दृश्यानिकों को दृष्टान्तों का उपयोग करना चाहिए और उच-कोटि। के दृश्यानिक ऐसा करते भी हैं। इसिलये योगवासिष्ठ में कहा है:—

हृधान्तेन विना राम नापूर्वाधोऽत्रबुध्यते । यथा दीवं विना राज्ञौ भाण्डोपस्करणं गृहे (२११८।५१) येनेहाननुभूतेथं हृष्टेनायेन बोधनम् । बोधोपकारफल्ट्ं तं हृधान्तं विदुर्बधाः ॥ (२११८।५०)

जिस प्रकार विना दीपक के रात्रि में घर के भीतर के बर्तन-भांड़ेका ज्ञान नहीं होता उसी प्रकार दृष्टान्त के विना अपूर्व (पहले न जाने हुए) पदार्थ का ज्ञान नहीं होता। जब कि किसी अनुभूत पदार्थ का दूसरे व्यक्ति को उसके जाने हुए पदार्थ द्वारा ज्ञान कराया जाता है तो उस पदार्थ को जिसके द्वारा ज्ञान होता है दृष्टान्त कहते हैं।

दृष्टान्त और उस पदार्थ की जिसका दृष्टान्त द्वारा ज्ञान कराया जाता है सब प्रकार से समानता नहीं होती केवल कुछ अंश में ही समानता होती है। इसलिये दृष्टान्त का सदा ही एक अंश

वह जिसमें कि साम्य है—ध्यान में रखना चाहिए:-

उपमेयस्योपमागारेकांशेन सवर्मता । अङ्गीकार्यावबोधाय धीमता निर्विवादिना ॥ (२।१८।६४) प्करेशतमर्थस्यादुपमेयावबोधनम् । उपमानं करोत्यङ्ग दीपोऽर्वप्रभया यथा ॥ (२।१८।६६)

विवाद न करने वाले बुद्धिमान् श्रोता को ज्ञान प्राप्ति के निमित्त उपमान ( दृष्टान्त ) की उपमेथ से एक अंश में समानता अङ्गीकार करनी चाहिए। उपमेथ (जिस विषय का दृष्टान्त द्वारा ज्ञान हो ) का ज्ञान उपमान द्वारा एक ही अङ्ग में समानता द्वारा होता है जैसे दीपक की समानता विषय-ज्ञान से एक ही अङ्ग ( प्रकाश ) में होती है।

जिधर बाँख उठाकर देखिये संसार में भिन्न-भिन्न नाना प्रकार की वस्तुएँ दिखाई पड़ती हैं। प्रत्येक वस्तु दूसरी वस्तुओं से कुछ निरात्ती ही है और अपनी स्वतंत्र सत्ता रखती है। इस प्रकार संसार में अनन्त वस्तुएँ और व्यक्ति हैं। सनुष्य की स्वामाविक प्रवृत्ति संसार का ज्ञान प्राप्त करने की है। ज्ञान प्राप्त करनेका साधन बुद्धि है। बुद्धि का स्वभाव दृश्य अनन्त नाना और भिन्न पदार्थों में सादृश्य और एकता को खोजना है। अन्यथा मनुष्य को संसार का ज्ञान ही होना असम्भव है। क्योंकि प्रत्येक वस्तु का वैयक्तिक स्वरूप इतना निराला है कि उसके अतिरिक्त और कोई उसको न समक ही सकता है और न उसका वर्णन कर सकता है। इसीलिये मनुष्य ने अपनी ज्ञानिपपासा की शान्त करने के लिये वस्तुओं के निरालेपन की उपेचा करके उनके उस रूप को जानना अपना ध्येय बना लिया है जो कि सब वस्तुओं में एक सा है। साधा-रण ज्ञान, विज्ञान और दर्शन - जो कि मनुष्य के ज्ञान के कमशः तीन प्रस्थान हैं- सभी का उद्देश अनेकता में एकता, भिन्नता में समानता, और नवीनता में परिचितत्व को खोजना है। साधारण ज्ञान ने सभी वस्तुओं का जातियों में वर्गीकरण करके इस उद्देश्य की पूर्ति की। रसायन विज्ञान ने संसार की सभी वस्तुओं को ६२ प्रकार के भौतिक तत्त्वों के भिन्न-भिन्न मेलों से वना हुआ समसा। वर्तमान भौतिक विज्ञान की स्रोज के अनुसार समस्त संसार विद्यात्कर्णों से ही बना है। दार्शनिकों ने भी अनेकता और भिन्नता को कविपयता और समानता के रूप में समम्तने का प्रयत्न किया है। ग्रीस देश के दारी-निक डिमोकीटस ने जगत् को समान रूपवाले अनन्त परमागुआँ की ही रचना समसा। एम्पिडोकिल्स का कहना है कि संसार में केवल चार तत्त्व हैं - प्रथ्वी, जल, अग्नि, और वायु, - जो कि आकर्षण और विकर्षण के वशीभूत होकर जगत् की रचना कर रहे हैं। भारत में नैयायिकों और वैशेषिकों के मत के अनुसार संसार में केवल ६ पदार्थ-पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, आकाश, दिक, काल, मन और आत्मा हैं।

जगत् के सारे पदार्थ इन्हीं तत्त्वों से मिल कर बने हैं। सांख्य दर्शन के अनुसार जगत् में केवल दो ही तत्त्व हैं—प्रकृति और पुरुष। जितने दृश्य पदार्थ हैं वे सब प्रकृति के रूपान्तर अथवा परिणाम हैं और जितने चेतन जीव हैं वे सब द्रष्टा पुरुष हैं। मनुष्य की बुद्धि की ज्ञान-पिपासा सारे जगत् के अनन्त और भिन्न-भिन्न पदार्थों को दो तत्त्वों में वर्गी-करण करके भो शान्त नहीं हुई। बुद्धि सदा एकत्व की खोज में रहती है और बिना एकत्व को प्राप्त किए तृप्त नहीं होती। बुद्धि की इस एकत्व-पिपासा की शांति अद्वैतवाद में होती है। अद्वैतवादियों के मत में संसार में दो अथवा बहुत से तत्त्व नहीं हैं। समस्त संसार एक ही तत्त्व का भिन्न-भिन्न रूप में प्रकट होने का नाम है। योग-वासिष्ठकार अद्वैतवादी है। यहाँ पर हम संनेप से यह बतलाना चाहते हैं कि योगवासिष्ठ के अद्वैत का क्या स्वरूप है।

संसार के सब पदार्थ एक दूसरे से सम्बद्ध हैं, बिना अहैत के सम्बन्ध कैसे हो सकता है ? जो बस्तुएँ परस्पर सम्बद्ध होती हैं उनके भीतर एक ही तत्त्व वर्तमान होता है। द्रष्टा और दृश्य का भी एक दूसरे से धनिष्ठ सम्बन्ध है। और दृश्य और दृश्य में किसी प्रकार की एकता हुए बिना दृशा को दृश्य का अनुभव होना असम्भव है:—

पेक्यं च विद्धि सम्बन्धं नास्त्यसावसमानयोः ॥ ( ३।१२१।४२ ) न संभवति सम्बन्धो विपमाणां निरन्तरः । न परस्परसंबन्धाद्विनावुभवनं मिथः ॥ ( ३।१२१।३७ )

सम्बन्ध एकता का सूचक है। असमान वस्तुओं में कभी सम्बन्ध नहीं हो सकता। विषम वस्तुओं में कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता, श्रीर सम्बन्ध विना एक वस्तु को दूसरी वस्तु का ज्ञान नहीं हो सकता।

दश्य पदार्थ भी द्रष्टा की जाति के ही हैं — अर्थात् वे भी चिन्मय ही हैं :—

सजातीयः सजातीयेनैकतामनुगच्छति । अन्योन्यानुभवस्तेन भवत्येकत्वनिश्चयः ॥ ( ११२५।१४ ) बोधावशुद्धं यहस्तु बोध एव तदुच्यते । नाबोधं शुञ्यते बोधो वैरूप्यात्तेननान्यथा ॥ ( ११२५।१२ ) यदा चिन्मात्रमेवेयं दृष्टिक्र्यन्दरयहक्।
तदानुभवनं तत्र सर्वस्य फिलतं स्थितम् ॥ (ई।३८।८)
मृण्मयं तु यथा भाण्डं मृष्टकृत्यं नोपलभ्यते ।
चिन्मयादितया चेत्यं चिक्कृत्यं नोपलभ्यते ॥ (ई।२९।११)
सर्व जगद्गतं दृश्यं योधमात्रमिदं ततम् ।
स्पन्दमात्रं यथा वायुर्जलमात्रं वथाणंवः॥ (ई।२९।१७)
एकं वस्तु जगत्सवं चिन्मात्रं वारिवाम्बुधिः।
तदेव स्पन्दते धीमिः बुद्धवारिव वीचिमिः॥ (ई।१०१।५७)

सजातीय पदार्थ ही एकता को प्राप्त हो सकते हैं, अतएव परस्पर ज्ञान एकत्व का निश्चय कराता है। बोध से जानी हुई वस्तु बोधमात्र ही है। बोध अबोध को नहीं जान सकता। द्रष्टा को दर्शन का अनुभव इस कारण से ही होता है कि द्रष्टा दर्शन और दृष्टि सभी विन्मात्र हैं। जिस प्रकार मिट्टी के सभी वर्तनों में मिट्टी वर्तमान है, उसी प्रकार सब चेत्य पदार्थों में चित् तस्व वर्तमान है, कोई पदार्थ भी चित् विना नहीं है। जगत् के सभी पदार्थ बोधमात्र हैं। बोध ही सब में फैला है; जैसे कि हवा के मोंके हवा हैं और समुद्र जल ही जल है। जैसे समुद्र का जल लहरों के रूप में प्रकट होता है उसी प्रकार सारी बुद्धियों में एक ही तत्व प्रकट हो रहा है।

#### ७-कल्पनावाद

अद्वेतवादियों के मतानुसार समस्त विश्व में एक ही तत्त्व है, दो या बहुत से स्वतन्त्र और भिन्न सत्तावाले तत्त्व नहीं हैं। वह तत्त्व जड़ाद्वेतवादियों के अनुसार जड़ प्रकृति और चेतनाद्वेतवादियों के अनुसार चेतन ब्रह्म है। संसार की जितनी वस्तुएँ हैं वे सब इसी एक तत्त्व के नाना नाम और रूप हैं। योगवासिष्ठ के अनुसार भी संसार के समस्त पदार्थ जो इसको चारों और दिखाई पड़ते हैं चिन्मात्र ब्रह्म के ही अनन्त नाम-रूप हैं। चिन्मात्र ब्रह्म और उसके नाना नाम-रूपों के सिवाय और कुछ नहीं है। इसलिये यहाँ पर कोई भी जड़ पदार्थ नहीं है; जो कुछ भी है वह चेतन आत्मा का ही परि-मित, अस्थिर और परिवर्तनशील रूप विशेष है। चेतन और चेतन के स्वरूप का प्रत्यच अनुभव इसको अपने ही भीतर हो सकता है, और कहीं नहीं। बाह्य पदार्थों में हम चेतन को दृश्य रूप में देखते हैं और दरय का हमारा ज्ञान इतना पूर्ण और सत्य नहीं हो सकता जितना कि आत्मा और इसके अनन्त नाम रूपों का, जिनका अनुभव इमारे भीतर होता है। इसलिये दृश्य पदार्थों को पूर्णतया और यथाय रूप से जानने के लिये इसको उन्हें आत्मा और उसके आन्तर नामरूप वाले विकारों की ही परिभाषा में समकता होगा। यदि गहरा विचार करके देखा जाए तो इमको अपने आत्मा अथवा मन और उसके विकारों के अतिरिक्त और किसी पदार्थ का ज्ञान कभी होता ही नहीं। वाह्य पदार्थ भी जब तक कि हमारे मन के संवेदनात्मक विकारों का रूप घारण करके हमारे अनुभव में नहीं आते, उनका हमको ज्ञान कभी नहीं हो सकता। इमारी संवेदनाएँ और ज्ञान कहाँ तक मनोमय हैं और कहाँ तक पदार्थीं के रूप को वतलाती हैं यह कहना सर्वथा असम्भव है। केवल इतना ही कहा जा सकता है कि हमारे वैयक्तिक चेतना में संवेदन उत्पन्न करने के कुछ कारण व्यक्ति से बाहर के पदार्थ हो सकते हैं। परन्तु यह किसी प्रकार भी नहीं कहा जा सकता कि वे कारण स्वयं चेतन अथवा चेतन की विकृतियाँ नहीं हैं। चेतन के विकारों को सममना यदि हो तो मन और उसकी कल्पनाओं को सममना चाहिए। इनके अतिरिक्त हमारे अनुभव में और कोई चेतन की विकृति नहीं आती। यदि संसार में चेतन आत्मा और उसकी विकृति नहीं आती। यदि संसार में चेतन आत्मा और उसकी विकृति नहीं (नाना नाम रूपों) के सिवाय कुछ भी नहीं है तो यही कहना सत्य होगा कि संसार के सब पदार्थ आत्मा तथा मन की कल्पनाएँ ही हैं। इसके अतिरिक्त संसार में और कोई पदार्थ नहीं है। चेतनाहैत को मानने का यही परिणाम है। इसिलये ही योगवासिष्ठकार ने सारे जगत् को कल्पनामय कहा है। उसका यह मत निराला होते हुए भी हास्यास्पद नहीं कहा जा सकता। संसार के बड़े-बड़े दार्शनिक नाना मार्गों द्वारा इसी मत पर आये हैं। भारत में बौदों के विज्ञानवाद, पाश्चात्य देशों के बड़े-बड़े तत्त्वज्ञ, वकले, कायट, हेगल आदि ने इसी प्रकार के मत का समर्थन किया है। यहाँ पर हम संचेप से योगवाधिष्ठ के कल्पनावाद का उसके अनेक अङ्गों में वर्णन करते हैं:—

# (१) संसार के सब पदार्थ कल्पनामय हैं :-

समस्तं कल्पनामात्रमिद्म् ॥ (६१२१०११)
विश्वं नानास्त्येव मननाहते। (६१४०१९७)
मनो मननिर्माणमात्रमेतज्ञगन्नयम्। (४१११२३)
स्पाक्षोकमनस्कारतत्ताकालक्षित्रपातमकम्।
कुम्भकारो घटमिव चेतो हन्ति करोति च। (६१४८१९२)
सर्वे संकल्परूपेण चिक्वमत्कुरुते चिति।
स्वप्नपत्तनिर्माणपातोत्पातनवज्जगत्॥ (६१४२११६)
श्रौः क्षमा वायुराकाशं पर्वताः सरितो दिशः।
संकल्परूचितं सर्वमेव स्वप्नवदात्मनः॥ (३११०११६५)
धाराकणोर्मिषेणश्रीर्यथा संलक्ष्यतेऽम्भसः।
तथा विचित्रविभवा नानातेयं हि चेतसः॥ (३११०१४८)

यह सारा संसार कल्पनामात्र है। मनन (मन के कार्य) के अतिरिक्त संसार कुछ नहीं है। तीनों जगत् मन के मनन से ही निर्मित हैं। इस रूप (विषय) आलोक (संवेदन) मनस्कार (मन का विचार) तत्ता (पदार्थ का तात्त्विक रूप), काल और किया वाले जगत् को मन इस प्रकार बनाता और तोड़ता है जैसे कि कुम्हार बड़े

को। चित्त अपने भीतर इस सारे संसार को संकल्प के रूप में रचता और समेटता है, जैसे कि स्वप्न के संसार को। स्वर्ग, पृथ्वी, वायु, आकाश, पर्वत, निद्याँ, दिशायं—ये सब आस्मा के संकल्प से इस प्रकार बने हैं जैसे कि स्वप्न बनता है। जिस प्रकार जल के धारा, कर्ण, लहर, और फेन आदि रूप दिखाई पड़ते हैं उसी प्रकार यह सब नानाता चित्तका ही विचित्र विभव है।

(२) देश और काल भी कल्पित ही हैं:—
देशकालाभिशानेन राम संकल्प एव हि।
कथ्यते बहुशायस्मादेशकाली स्थिति गतौ (३।११०।९९)

संकल्प ही देश और काल के नाम से पुकारा जाता है क्योंकि

संकल्प से ही देश और काल का अस्तित्व होता है।

(३) देश और कालका परिमाण मनके ऊपर निर्भर हैं:—

मनोरथे तथा स्वप्ने संकल्पकलनामु च।

गोप्पदं योजनव्यृहः स्वामु खीलामु चेतसः ॥ (३।१०३।१३)

निर्मेष यदि कल्पीधसंविदं परिविन्दति ।

निर्मेष प्रव तत्कल्पो भवत्यत्र न संश्रयः ॥ (३।६०।२०)

कल्पे यदि निर्मेषत्वं वेत्ति कल्पोऽप्यसौ ततः ।

निर्मेषीभवति क्षिप्रं ताह्यूपारिमका हि चित् ॥ (३।६०।२६)

दुःखितत्य निशा कल्पः मुखितस्यैय च क्षणः ॥

क्षणः स्वप्ने भवेत्कल्पः कल्पक्ष भवति क्षणः ॥ (३।६०।२२)

यन्मुहुर्तः प्रजेशस्य स मनोर्जीवितं सुनेः ।

जीवितं यद्विरिज्ञस्य तहिनं किल चिक्रणः ॥ (३।६०।२६)

विष्णोर्यजीवितं राम तद्वुपाङ्गस्य वासरः ।

ध्यानप्रक्षीणचित्तस्य न दिनानि न रात्रयः ॥ (३।६०।२६)

रात्रिहांदशवर्षाणि हरिक्षन्त्रे तथा सम्द्र।

कान्ताविरहिणामेकं वासरं वत्सरायते॥ (३।२०।५१)

मनोरथ, स्वप्न, संकल्प आदि चित्त की लीलाओं में गोष्पद (गौ के पैर रखने योग्य परिमाणवाला स्थान ) योजन का विस्तार धारण कर लेता है। निमेष में यदि चित्त कल्प की कल्पना कर लेता है तो वह निमेष कल्प हो जाता है इसमें कोई सन्देह नहीं है। और यदि कल्प में निमेष की कल्पना कर लेता है तो कल्प निमेष ही हो जाता है।

चिति-तस्व का स्वभाव ही ऐसा है। दुःखित व्यक्ति को रात भर में कल्प का अनुभव होता है और सुखी को चए का। स्वप्न में चए कल्प हो जाता है और कल्प चए। त्रक्षा का एक सुदूर्त मनु की पूरी आयु होती है। त्रक्षा की सारी आयु विष्णु का एक दिन होता है। विचक्ते ध्यान में लीन हो जाने पर न दिन का अनुभव होता है। चित्तके ध्यान में लीन हो जाने पर न दिन का अनुभव होता है न रात्रि का। हिरचन्द्र ने एक रात्रि में ही बारह वर्ष का अनुभव किया था। प्रियानिवरह से पीड़ित पुरुपों के लिये एक रात एक वर्ष के समान वीतती है।

(४) कल्पना के अतिरिक्त पदार्थों में और कोई द्रव्य नहीं है:—

यादगर्थे जगद्वृपं तत्रैवोदेति तत्क्षणात्।

न देशकाळदीर्घत्वं न वैचित्र्यं पदार्थजम् ॥ (३।४।१९)
यथेतत्प्रतिभामात्रं क्षणकल्पावभासनम् ॥ (३।२०।२९)
यथाभावितमेतेषां पदार्थानामतो वपुः।
अभ्यासजनितं भाति नास्त्येकं परमार्थतः ॥ (३।२६।९२)
असदेवाङ्क सदिव भाति प्रथ्यादिवेदनात्।
यथा वाळस्य वेतालो नाभाति तद्वेदनात्॥ (३।२६।४५)
स्वप्ने नगरमूर्वो वा शुन्यं खातं च बुज्यते।
स्वप्नाङ्गना च बुस्ते शृन्याप्ययंक्रिया नृणाम् ॥ (३।२६।४८)
प्रस्तक्षीवार्यनिदाश्च नीयानारच सदैव से।
वेताजवनगृक्षादिपरयन्त्यनुभवन्ति च॥ (३।२६।९१)

देश काल का परिमाण और पदार्थों की विचित्रताएँ सब वास्तव में कोई स्वतंत्र पदार्थ नहीं हैं। जगत् में जो भी पदार्थ हैं वे चल भर में (कल्पना से) उदय हो जाते हैं। जिस प्रकार चल और कल्प केवल ज्ञानमात्र हैं, उसी प्रकार जगत् और सृष्टि का अनुभव भी ज्ञानमात्र है। पदार्थों का स्वरूप पारमार्थिकतया कुछ भी नहीं है। अभ्यास द्वारा जैसी उनकी भावना हढ़ हो जाती है वे वैसे ही अतुः भव में आते हैं। स्वयं कुछ न होते हुए भी वेदना से पृथ्वी आदि पदार्थ कुछ जान पड़ते हैं, जैसा कि बालक को भूत न होते हुए भी भूत दिखाई पड़ता है। भावना न होने से नहीं दिखाई देता। स्वपन में शून्य स्थान में भी नगर और पृथ्वी दिखाई पड़ती है। स्वप्न की असत् श्ली भी पुरुषों को सचमुच की श्ली के समान सुख देती है। शून्य स्थान में भी दुःखी, नशेवाला, आधी नींदवाला, नाव पर सवार, स्थम चित्तवाला मनुष्य, वेताल, वन और बृह्मादि वस्तुओं का अनुभव करता है और उनको प्रत्यन्न देखता है।

(५) संसार के अटल नियम और स्थिरता भी कल्पित हैं:—

नियत्यनियती बृह्यि कीह्शी स्वप्नसंविदि। यावद्भानं किछ स्वप्ने तावत्सेव नियंत्रणा ॥ (ई।१४८।२०-२१) स्वप्ने निमग्नधीर्जन्तुः पश्यित स्थिरतां यथा। सर्गस्वप्ने मग्नबुद्धिः पश्यित स्थिरतां तथा॥ (ई।६१।२९-३७)

स्वप्नज्ञान में नियति और अनियति का क्या रूप है ? स्वप्न में जो वस्तुएँ जिस कम से उद्दय हो गई वही उनकी नियति है। इसी प्रकार जगत् में भी है। स्वप्न में जिस प्रकार जीव स्थिरता का अनुभव करता है उसी प्रकार इस संसार में भी करता है। अर्थात् दोनों में ही नियति और स्थिरता कल्पित हैं।

(६) कल्पना ही जड़ता का रूप धारण कर लेती है:

मदशक्तिरेव ज्ञानमिति नास्मासु सिड्यति।

देहो विज्ञानतोऽस्माकं स्वप्रवत्न तु तत्वतः॥ (३।५२।११)

आतिवाहिकमेवैपां भूतानां विद्यते वपुः।

अञ्चाधिभौतिकच्यासिरसत्यैव पिशाचिका॥ (३।६८।३४)

वास्तवेन तु रूपेण भूम्याद्यातमाधिभौतिकः।

न शब्देन न चार्थेन सत्यातमा शश्यद्भवत्॥ (३।५७।१६)

आतिवाहिक प्वायं त्वाहबैरिवत्तदेहकः।

आधिभौतिकतानुद्धा गृहीतिरिवरमावनात्॥ (३।२१।५४)

हमारी राय में यह ठीक नहीं जान पड़ता कि जिस प्रकार गुड़ स्नादि के मेल से मदशक्ति उत्पन्न हो जाती है उसी प्रकार शरीर में भी चैतना उत्पन्न हो जाती है। हमारा मत तो यह है कि हमारा शरीर विज्ञानजन्य है जैसे कि स्वप्न में होता है। वास्तव में देह में ज्ञानातिरिक्त कुछ नहीं है। सारे भौतिक पदार्थों का असली रूप मानसिक ही है। भौतिकता रूपी भूत तो अममात्र है। वस्तुतः पृथ्वी आदि पदार्थों में भौतिकता का लेशमात्र भी नहीं है। भौतिक शब्द और अर्थ दोनों ही शश्युङ्ग के समान असत् हैं। मानसिक देह ही अति काल की भावना के अभ्यास से भौतिक शरीर का रूप धारण करती हुई मालूम पड़ने लगती है।

# (७) द्रष्टा और दृश्य का अनन्यत्व

द्रष्टा चेत और दृश्य पदार्थों का सम्बन्ध इस प्रकार का है :--

किञ्चित्प्रचिता भोगात्पयोराशेरिवोर्भयः । (३१९४१०)

स्वतेजःस्पन्दिताभोगादीपादिव मरीचयः ॥ (३१९४१२१)

स्वमरीचिवछोद्भृता ज्विछतारनेः कणा इव । (३१९४१२१)

मन्दारमञ्जरीरूपारचन्द्रविम्बादिवांशवः ॥ (३१९४१२३)

यथा विटिपनिश्चित्रास्तद्रुपा विटपश्चियः । (३१९४१२४)

कटकाङ्गदकेय्रयुक्तयः कनकादिव ॥ (३१९४१२५)

निर्धरादमछोयातात्पयसामिव विन्द्रवः । (३१९४१२६)

आकाशस्य घटस्थाछीरन्ध्राकाशाद्यो थथा ॥ (३१९४१२७)

सीकरावर्तछद्दरीविन्द्वः पयसो यथा । (३१९४१२८)

स्वर्गत्रुण्यातरिक्रिण्यो यथा भास्करतेजसः ॥ (३१९४१२९)

सर्वा दश्यदसो द्रष्टुर्ण्यतिरिक्ता न रूपतः । (३१९४१२९)

पद्माने पद्मिनीवान्तर्भनोद्वणस्ति दश्यता ॥

मनोदृश्यदसो भिन्ने न कद्यचन केनचित् । (३१३१३६)

जैसे जल की राशि से चक्कल लहरं, हिलते हुए रोशन चिराग से उसकी किरणें, जलती हुई अग्नि से अपनी रोशनी के बल से फेकी हुई चिनगारियाँ, चन्द्रमा के विम्व से उसकी मन्दार की मखरी के समान किरणें, वृत्त से उसकी फूल पत्तियों की विचित्र शोभा, सोने से उसके बने हुए कटक, अङ्गद और केयूर आदि गहने, साफ और चमकदार मरने से उसके जलकण, आकाश से घटाकाश, स्थाली (थाली) आकाश और रन्ध्राकाश आदि, जल से उसके मँवर, लहर, फेन और बूँदें, सूर्य की ज्योति से मृगतृष्णा की निदयाँ, भिन्न होते हुए भी स्वरूप से भिन्न नहीं हैं, वैसे ही द्रष्टा से सव दृश्यपदार्थ और उनके ज्ञान भिन्न होते हुए भी स्वरूप से भिन्न नहीं हैं। मन और दृश्य कभी किसी प्रकार

भी एक दूसरे से भिन्न नहीं हैं। जैसे पद्मान के भीतर पित्रनी रहती है, उसी प्रकार मन के भीतर दृश्यता रहती है।

# (८) द्रष्टा के भीतर से ही दृश्य का उदय होता है :-

यथा रसः पदार्थेषु यथा तैलं तिलादिषु ।
कुमुमेषु यथाऽऽमोद्दत्या द्रष्टरि दृश्यभीः ॥ (३११४३)
यत्रतत्रस्थितस्यापि कर्प्रादेः सुगन्धिता ।
यथोदेति तथा दृश्यं चिद्धातोस्दरे जगत् ॥ (३११४४)
यथा वात्र तव स्वप्नः संकल्पश्चित्तराज्यभीः ।
स्वानुभृत्येव दृशन्तस्तथा हृचस्ति दृश्यभुः ॥ (३११४५)
यथाऽङ्करोऽन्तर्वोजस्य संस्थितो देशकास्तः ।
करोति मासुरं देहं तनोत्येवं हि दृश्यभीः ॥

जैसे पदार्थों में रस, तिलादि वस्तुओं में तेल, फूलों में सुगन्ध होती है. वैसे ही द्रष्टा में हश्यज्ञान रहता है। कर्प्रादि सुगन्धवाले पदार्थों से जिस प्रकार सुगन्ध का उदय होता है, उसी प्रकार चेतन के भीतर से जगत् का उदय होता है। जैसे तुम्हारे अपने अनुभव में स्वप्न, संकल्प और मनोराज्य का उदय होता है वैसे ही हृदय के भीतर हश्य जगत् का उदय होता है। जैसे बीज के भीतर देशकाल के अनुरूप अंकुर वर्तमान रहता है, वैसे ही मन भी अपने भीतर देह और हश्य- अंकुर वर्तमान रहता है, वैसे ही मन भी अपने भीतर देह और हश्य-

# (९) स्वप्न और जाग्रत् में भेद नहीं है :-

यदि दृश्य का द्रष्टा से इस प्रकार का सम्बन्ध है जैसा कि उपर वतलाया गया है तो फिर स्वप्त-जगत् और वास्तविक जगत्—अर्थात् जाप्रत् अवस्था में ज्ञात जगत्—में क्या भेद है। विसष्टजी के मत के अनुसार कोई विशेष भेद नहीं, दोनों में धनिष्ठ समानता है।

जाग्रत्स्वप्नद्दशाभेदो न स्थिरास्थिरते विना ।
समः सदैव सर्वत्र समस्तोऽनुभवोऽनयोः ॥ ( ४।१९।११ )
स्वप्रोऽपि स्वप्रसमये स्थैयांज्ञायस्वसृष्ट्यति ।
अस्थैयांज्ञाप्रदेवास्ते स्वप्रस्तादृश्वयोग्यतः ॥ ( ४।१९।१२ )
आदिसमं हि चित्स्वप्रो जाग्रदित्यभिश्चव्यते ।
अश्च रात्रौ चितेः स्वप्रः स्वप्र इत्यमिधीयते ॥ ( १।९६।१ )

हर्वं जावद्यं स्वप्न इति नास्त्येव भिन्नता ।
सत्ये वस्तुनि निःशेषसमयोगंनुभृतितः ॥ (११६११२४)
कैतदेविमिति स्वप्नप्रबोधात्प्रत्ययो यथा ।
स्त्वामुनप्रवृद्धस्य जाप्रति प्रत्ययस्तया ॥ (११६११२५)
काजमरूपमण्टणं च स्वप्रजापदितीह धीः ।
वर्तमानानुभवनसाम्यानुस्ये तयोईयोः ॥ (११६११२६)
वाद्धे तदेविमित्यादिगुणसाम्यादशेषतः ।
न जाप्रत्स्वप्रयोज्यांयानेकोऽपि यमयोत्ति ॥ (११६११२७)
आजीवितान्तं स्वप्रानं शतान्यनियतं यथा ।
अनिवांणमहायोधे तथा जाप्रच्छतान्यपि ॥ (११६११२९)
उत्पन्नध्वंसिनः स्वप्रः स्मर्यन्ते यह्वो यथा ।
तयेव बुद्धेः स्मर्यन्ते सिद्धे जन्मशतान्यपि ॥ (११६११३०)
यथा स्वप्रस्तभा जाप्रदिदं नास्त्यत्र संझयः ।
स्वपने पुरमसद्भाति सगांदौ भात्यसज्ञमत् ॥ (३१२७१०)

जाप्रत और स्वप्न में इसके सिवाय कि एक स्थिर अनुभव का नाम है और दूसरा अध्यर का, और कोई भेद नहीं है। सदा और सर्वत्र दोनों दशाओं का अनुभव समान है। स्वप्न के समय स्वप्न भी स्थिर रहने के कारण जामत् ही प्रतीत होता है। जामत् भी श्रस्थिर रूप से जाने-जाने पर स्वध्न ही प्रतीत होने लगता है। सर्ग के आदि में चित् का (चेतन ब्रह्म अथवा आत्मा का) स्वप्न जावत् कहलाता है और सर्ग के रहते हुए किसी रात्रि में अनुभव किया हुआ स्वप्न स्वप्न कहलाता है। पारमार्थिक दृष्टि से देखने पर जाप्रत् और स्वप्त में कोई भेद नहीं है। दोनों का अनुभव सर्वथा समान हो है। खप्न से जागकर जैसे यह प्रतीति होती है कि जो अनुभव किया था वह वैसा नहीं है, जैसा कि अनुभव किया था, उसी प्रकार यहाँ मरकर दूसरे लोक में जन्म लेने पर जामत् का अनुभव भी ऐसा ही प्रतीत होता है। जामत् और स्वप्न में और सब प्रकार की समानता है, केवल अधिक और अल्प समय तक अनुभूत होने का भेद है। जायत् और स्वप्न में कौनसा अधिक महत्त्व का है यह नहीं कहा जा सकता, क्योंकि दोनों में ही बाह्य वस्तु की प्रतीति आदि वातें समानरूप से अनुभव में आती हैं। जिस प्रकार एक जीवन में अनेक स्वप्तों का अनुभव होता है, उसी प्रकार जब तक जीव को निर्वाण नहीं प्राप्त होता और वह अज्ञान का जीवन विताता है,

तब तक जीव को अनेक जायत् अवस्थाओं का अनुभव होता है। जिस प्रकार हमलोग उत्पन्न होकर नष्ट हुए स्वप्नों को याद कर लेते हैं, उसी प्रकार झानी सिद्ध लोग भी अनेक जन्मों को याद कर सकते हैं। इसलिये जैसा स्वप्न है वैसा ही जायत् है इसमें कोई शक नहीं है। स्वप्न में स्वप्ननगर असत्य होता हुआ प्रतीत होता है और जायत् में यह जगत्।

(१०) जगत् का अनुभव भी स्वप्न ही है:-

स्पालोकमनस्कारैः स्वप्ने विद्यम एव ते।

यथोदेति तथा तत्र तत्रहरणं सात्मकं स्थितम् ॥ ( ६१६२।२७ )

सारीरस्थानकरणसत्तायां का तव प्रमा।

यथैव तेषां देहादि तथास्माकमिदं स्थितम् ॥ ( ६१६२।२७ )

यथा स्वप्ने धराञ्चाद्रिपृष्ठव्यवहतिनमः।

तथा हाहं व त्वं सा च तदिदं च तथा नमः॥ ( ६१६२।२९ )

यथा स्वप्ने नृभिर्यु दकोलाहुलगमागमाः।

असन्तोऽप्यनुभ्यन्ते संसारनिकरास्तथा॥ ( ६१६२।३० )

स्वप्नस्य विद्यते द्रष्टा साकारा युष्मदादिकः।

इष्टा तु सर्गस्वप्नस्य चिद्वगोमेवामलं स्वतः॥ ( ६१६२।४० )

निरुपादानसम्भारमित्तावेव चिद्यमः।

प्रथरपञ्चतमेवमं जगतस्वप्नं इतं यथा॥ ( ६१६२।४४ )

पृवं सर्वमिदं माति न सत्यं सत्यवतिस्थतम्॥ ( ६१४२।४४ )

दीर्घस्वप्रमिदं विश्वं विद्यवहन्तादिसंयुतम्॥ ( ६१४२।४४ )

दीर्घस्वप्रमिदं विश्वं विद्यवहन्तादिसंयुतम्॥ ( ६१४२।४४ )

जैसे स्वप्त में चिदाकाश रूप (विषय) आलोक (विषयज्ञान) और मनस्कार (विषय की मानसिक प्रतिमा) के रूपों में परिणत हो जाता है उसी प्रकार यह सब दृश्य जगत भी वस्तुतः चिदाकाश का ही विकास है। शरीर, स्थान और इन्द्रिय आदि की वास्तविक सत्ता का क्या प्रमाण है ? जैसे स्वप्त में देहादि के अनुभव का उदय होता है वैसे ही इस जगत में भी होता है। जैसे स्वप्त के पदार्थ — पृथ्वी, सड़कें, पहाड़ और मैदान आदि — चिदाकाश ही के नाम हैं, वैसे ही में, तुम और वह और यह संसार चिदाकाश ही हैं। जैसे स्वप्त में मनुष्य की लड़ाई, भगड़े, शोर और आना-जाना वास्तव में न होते हुए भी लड़ाई, भगड़े, शोर और आना-जाना वास्तव में न होते हुए भी

अनुभव में आते हैं, वैसे ही संसार का हाल है। स्वप्न के द्रष्टा हमारे तुम्हारे समान साकार जीव हैं, जगत्स्वप्न का द्रष्टा शुद्ध विदाकाश स्वयं है। चिदाकाश इस जगत् को स्वप्न की नाई बिना किसी वास्तविक आधार, उपादान और सामान के ही न वर्तमान होते हुए देखता है इसी प्रकार यह सब जगत् न होता हुआ भी होता हुआ दिखाई पड़ता है और मिथ्या होता हुआ भी स्वप्न के विषयभोग की तरह द्रष्टा को आनन्द देता है। यह अहंतादि से युक्त विश्व एक बहुत बड़ा स्वप्न ही सममता चाहिए।

उपर यह बताया जा चुका है कि योगवासिष्ठकार के मतानुसार जगत् का अनुभव स्वप्त के अनुभव के सहश है। यही नहीं बिल्क समस्त विश्व एक दीर्घ स्वप्त ही है। यदि ऐसी बात है तो अब एक यह प्रश्त स्वभावतः उठता है कि।यह विश्व-स्वप्त किसका स्वप्त है? किसी एक मुक्त जैसे जीव का अथवा किसी ईश्वर का मारह्क्य उपनिषद् की व्याख्या करनेवाले श्री गौड़पादाचार्य ने भी अपनी मारह्क्यकारिका में इस प्रश्त को उठाया है। वे पूछते हैं —

क प्तान्बध्यते भेदानको वे तेषां विकलपकः ?

-माण्ड्वयकारिका, २ । ११

अर्थात्, कौन इस मिन्न मिन्न विश्वगत वस्तुओं का द्रष्टा है और कौन इनकी कल्पना करता है ? पाश्चात्यदर्शन में भी, जबसे वर्के नामक तत्त्वदर्शी ने यह अकाट्यतया सिद्ध कर दिया कि जगत् के सारे पदार्थ मानसिक संवेदन ही हैं, यह प्रश्न बार-बार उठता चला आ रहा है कि विश्व के पदार्थ किसके संवेदन हैं। किसी जीव-विशेष के अथवा सब जीवों की कल्पना करनेवाले किसी ईश्वर के। इस लोगों का कहना है कि प्रत्येक जीव का विश्व अपनी कल्पना की कृति है, इस मत का नाम 'वैयक्तिक कल्पनावाद' है। दूसरे लोगों का कहना है कि विश्वप्रपद्ध ईश्वर की कल्पना है और प्रत्येक जीव उस प्रपद्ध का स्त्रष्टा न होकर केवल द्रष्टा ही है। इस मत का नाम 'समष्टिकल्पनावाद' है। जीव की दृष्टि से तो इस प्रकार के कल्पनावाद को बाह्यार्थवाद कहने में कोई हानि नहीं होती, क्योंकि विश्व कल्पित होते हुए भी जीव के लिये बाह्यरूप से वर्त्तमान होकर उसकी दृष्टि में आता है। योगवासिष्टकार का मत इस सम्बन्ध में क्या है यह कहना बढ़ा कठिन

जान पड़ता है, क्योंकि कहीं तो वैयक्तिक कल्पनावाद को समर्थन करने वाले वाक्य पाये जाते हैं और कहीं ईश्वरीय कल्पनावाद के पोषक वाक्य मिलते हैं। दोनों मतों के समन्वय करनेवाले वाक्य भी कहीं-कहीं पर हैं। इसलिये हम यहाँ पर पाठकों के सामने तीनों प्रकार के वाक्यों को उद्घृत करके योगवासिष्ठकार का मत पाठकों को समम्माने का प्रयत्न करते हैं—

(११) प्रत्पेक जीव का विश्व अलग अलग है और वह जीव ही उस विश्व की सृष्टि करता है:—

चित्तमेव जगत्कर्न संकल्पयित यद्यया।

असत्सत्सद्दसचैव तत्त्रया तस्य तिष्ठति॥ (३।१३९।१)

प्रत्येकमेव यचित्तं तदेवंस्पक्षत्तिमत्॥ (३।४०।२९)

प्रत्येकमुदितो राम नृतं संद्यतिस्वण्डकः।

रात्रो सैन्यनरस्वप्नजालवत्स्यात्मिन स्फुटः॥ (४।११।२७)

पृथकप्रत्येकमुदितः प्रतिचित्तं जगद्भमः। (३।४०।२९)

यं प्रत्युदेति सगांऽयं स प्रवैनं द्वि चेतति॥ (६।१३।४)

न किञ्चिद्दिप जानाति निजसंवेदनाहते। (३।९५।६१)

स्वसंज्ञानुभवे जीनास्त्रया स्थावरजङ्गमाः॥ (३।९०।६२)

परमाणौ परमाणौ सर्गवर्गा निर्गलम्।

महाचितेः स्फुरन्त्यर्कर्जविव त्रसरेणवः॥ (३।२७।२९)

जगद्गुआसहस्ताणि यत्रासंख्यान्यणावणौ।

अपरस्परलग्नानि काननं वहा नाम तत्॥ (४।१८।६)

चित्त (जीव) ही जगत् की सृष्टि करने वाला है। वह जिस वस्तु की जैसी कल्पना करता है वह सत्, असत् अथवा सदसत् रूप से वैसे ही उपस्थित हो जाती है। प्रत्येक वित्त में इस प्रकार की स्जन-शक्ति है। हे राम! जैसे रात को सोते हुए अनेक सैनिकों के मनमें अनेक स्वप्न-जगत् पृथक-पृथक् उदित हो जाते हैं उसी प्रकार प्रत्येक जीव का संसार उसके भीतर अलग-अलग उदित होता है। जगद्भ्रम प्रत्येक जीवको पृथक् पृथक् होता है और जिसको जो अनुभव होता है वह उसके अतिरिक्त और कुछ नहीं जानता। इस प्रकार सब जड़-चेतन जीव अपने-अपने ज्ञान के दायरे के भीतर के विश्व में लीन रहते हैं। परत्रहा के परमाणु-परमाणु के भीतर अनन्त सिष्टयाँ इस प्रकार

हैं जैसे सूर्य की किरणों में अनेक त्रसरेणु दिखाई पड़ते हैं। जैसे किसी वन में सहस्रों गुड़ाफल ( घुँघुची के गुच्छे ) एक दूसरे से विलक्क अलग-अलग लटके रहते हैं उसी प्रकार त्रहा में अणु-अणु के भीतर अनेक सृष्टियाँ हैं।

(१२) त्रक्षा जगत् की सृष्टि करता है और सारे जीव ब्रक्षा से उत्पन्न होते हैं:—

सर्गांदी स्वप्नपुक्षक्यायेनादिप्रजापतिः ।
यया स्कुटं प्रकवितस्त्रथाऽद्यापि स्थिता स्थितिः ॥ (३१९१४७)
संकल्पयित यन्नाम प्रथमोऽसौ प्रजापितः ।
तत्तदेवाञ्च भवति तस्येदं कल्पनं जगत् ॥ (३११८६१६९)
आदिसगं जगद्भ्रान्तिर्ययेयं त्थितिमागता ।
तथा तदा प्रस्त्येवं नियतिः प्रौडिमागता ॥ (३१११४६)
निर्सराद्मछोद्योतात्पयसामिव विन्दवः ॥ (३१९४१६)
सर्वा प्रवोत्थिता राम ब्रह्मणो जीवराज्ञयः ॥ (३१९४१९)

सृष्टि के आदि में स्वप्नपुरुप की तरह ब्रह्मा की उत्पत्ति हुई। वह ब्रह्मा अब तक उसी प्रकार स्थित है। यह सबसे प्रथम उत्पन्न हुआ ब्रह्मा (प्रजापित) जैसा-जैसा संकल्प करता है बैसी-बैसी ही सृष्टि होती चली जाती है। यह जगत् उसी ब्रह्मा की कल्पना है। जैसे सर्ग के आदि में यह बिश्व-भ्रान्ति उदित होती है बैसी ही वह अभी तक स्थित है और नियत रूप से चल रही है। जैसे किसी मरने से पानी की बूँदें गिरती हैं उसी प्रकार ब्रह्मा से सब जीवों की सृष्टि होती है।

(१३) ब्रह्माकृत विश्व और जीवकृत विश्वों में क्या सम्बन्ध है:—

बाद्धार्थवादिवज्ञानवाद्योरे क्यमेव मः । ( ६१६८।४ )
ब्रह्मपुर्यष्टकस्यादावर्थसंविद्ययोदिता ।
पुर्यष्टकस्य सर्वस्य तथवोदेति सर्वदा ॥ ( ११६१।२ )
प्रथमोऽसौ प्रतिस्पन्दः पदायांनां हि बिम्बक्स् ।
प्रतिविम्बतमेतस्मायत्तद्यापि संस्थितम् ॥ (३१६१।४८ )
अस्योऽन्यमेव पश्यन्ति मिथः संप्रतिविम्बतात् । (३१६३।२९ )
अस्माकं त्वं स्वप्ननरस्तव स्वप्ननरा वयस् ॥ (११९११८० )

प्वमेतिदेवं सर्वमन्योन्यं स्वप्नवित्थतम् ॥ ( ई।१५४।११ ) कदाचित्प्रतिभैकेव बहूनामपि जायते । तथा द्वि बहुवः स्वप्नमेकं पश्यन्ति मानवाः ॥ ( ५।४९।१० ) संसारे विपुक्ते स्वप्ने यथा सत्यमहं तव । तथा त्वमपि मे सत्यं सर्वं स्वप्नेध्विति क्रमः ॥ ( ३।४२।२० )

हमारे मत में विज्ञानवाद और बाह्यार्थवाद में कोई असामखस्य नहीं। जिस प्रकार सर्ग के आदि में ब्रह्मा में विश्व के पदार्थों की संवेदना का उदय होता है उसी प्रकार सब जीवों के मन में पदार्थों की संवेदना का उदय होता है। ब्रह्मा के मन में जो पदार्थसंवित उदित होती है उसी का प्रतिविक्त जीवों के मन में उदित होता है और उदित होकर स्थिर रहता है। चूँकि जीवों की सृष्टि ब्रह्मा की सृष्टि का प्रतिविक्त है इसिलये एक विश्व का ज्ञान दूसरे को होती है। इस रीति से में तुक्हारे स्वप्न का व्यक्ति हूं, तुम मेरे स्वप्न के व्यक्ति हो। सब एक दूसरे के स्वप्न-जगत में वर्तमान हैं। जैसे कभी-कभी एक ही विचार बहुत से आदिमयों के मन में आ जाता है और एक ही स्वप्न बहुत से आदिम देस लेते हैं, वैसे ही इस विशाल संसार में में तुक्हारे स्वप्न में सत्य हूँ और तुम मेरे स्वप्न में।

der offe and the a color of the color of the color of a color of a

योगवासिष्ठ के कल्पनावाद का दिग्दर्शन ऊपर कराया जा चुका है। अब यहाँ पर दश्य जगत् के विषय में वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को जो बातें बतलाई उनका उल्लेख किया जाता है।

## (१) जगत् के अनेक नाम:-

योगवासिष्ठ में दृश्य जगत् को अनेक नामों से पुकारा है। उनमें से कुछ ये हैं — जगत्, दृश्य, संसृति (संसार), महत्तम (गहन अन्धेरा), मोह, माया, अविद्या, बन्ध, त्वं, अहं इत्यादि की मिथ्या भावना (मैं, तू का मिथ्या व्यवहार)।

जगस्वमहमित्यादि मिथ्यातमा हर्यमुच्यते । यावदेतत्सम्भवति तावनमोक्षो न विद्यते ॥ ( ३।१।२३ ) अविद्या संस्तृतिर्वन्धो मावा मोहो महत्तमः । कृत्यितानीति नामानि यस्याः सक्छवेदिनिः ॥ ( ३।१।२० )

'मैं' और 'तुम' आदि भेद की मिथ्या भावना, जगत् और दृश्य कहलाती है। जब तक इसका अनुभव होता है तब तक मोज्ञ नहीं प्राप्त होता। इस भावना को सर्वज्ञ ऋषियों ने अविद्या, संसार, बन्धन, माया, मोह और महान्धकार आदि अनेक नामों से पुकारा है।

#### (२) जीव-परम्परा :--

इस दरय-जगत् की अनेक विशेषताओं में से एक विचित्र विशेषता यह है कि इसमें प्रत्येक दृश्य वस्तु स्वयं दृष्टा भी है। जो स्वयं किसी मन अथवा जीव की कल्पना है वह स्वयं और वस्तुओं की कल्पना करने की सामर्थ्य रखती है, और उनको उसी प्रकार अपनी कल्पना से रचती है जिस प्रकार वह स्वयं किसी दूसरे जीव द्वारा कल्पना की गई है।

स्वयं स्वभाव प्रेप चिद्धनस्यास्य सुरुदुरम् । यद्यत्संकरुपयत्याञ्च तत्र तेऽवयवा अपि ॥ ( ५।२०८।२७ ) चिदात्मकतया भान्ति नानात्मकतयात्मना । अप्येकसारास्तिष्ठन्ति नानाकारस्वभावगाः ॥ ( ई।२०८१२८ ) यो यो नाम यथा श्रीष्मे कल्कस्वेदाद्ववेत्कृमिः । यथादृहश्यं शुद्धचित्वं तजीवो भवति स्वतः ॥ ( ४।१९।३ )

ब्रह्म का यह स्वभाव ही है कि इसमें जो कुछ भी कल्पित होता है उसके अनेक अवयव भी ब्रह्म के साथ एकात्म होने के कारण नाना प्रकार के जीवों के रूप में स्थित होकर उसी प्रकार कल्पना करने लगते हैं। प्रत्येक हश्य पदार्थ स्वयं इस प्रकार जीव हो जाता है जैसे गरमी के मौसिम में प्राणियों के शरीर के मैल और पसीने से उत्पन्न हुई वस्तुएँ स्वयं प्राणी वन जाती हैं।

(३) सृष्टि के भीतर अनन्त सृष्टियों की परम्परा :-

जीव जिस सृष्टि की कल्पना करता है उस सृष्टि के भीतर के अनेक पदार्थ भी जीव होकर अनेक सृष्टियों की कल्पना करते हैं और उनके भीतर के अनेक पदार्थ दूसरी अनेक सृष्टियों की कल्पना करते हैं।

इस प्रकार यह सिलसिला अनन्त रूप से जारी है।

समें समें पृथम्रूषं सन्ति सगांन्तराण्यपि । (४।१८।१६) तेष्वप्यन्तःस्थसर्गोधाः कद्छीद्छपीटवत् ॥ (४।१८।१७) चिद्धनैकयनात्मत्वाजीवान्तर्जीवजातयः कदलीद्वलवत्सन्ति कीटा इव धरोदरे ॥ (४।१९।२) त्रिजगचिद्यणावन्तरस्ति स्वप्नपुरं यथा। तस्याप्यन्तश्चिद्गवस्तेष्वप्येकैकशो जगत् ॥ (५।५२।२०) आकाशे परमाण्वन्तर्द्वच्यादेरणुकेऽपि च। (३।४४।३४) जीवाणुर्यत्र तत्रेटं जगत्येत्ति निजं वपुः ॥ (३।४४।३५) अन्तरन्तस्तद्दन्तरच स्वकोशेश्व्यणुकं प्रति। जातानि जायमानानि कर्लीद्रलपीठवत् ॥ ( 🔋 १९९१३ ) जगतोऽन्तरहंरूपमहंरूपान्तरे स्थितमन्योन्यवित्रतं कृद्खीद्रस्रपीव्यत् ॥ ( ३।२२।२६ ) लक्षांशकलनास्वपि । परमाणनिमेषाणां बगत्कश्पसङ्खाणि सत्यानीव विभान्त्यसम् ॥ (३।६२।१) तेष्वप्यन्तस्तयैवान्तः परमाणु कणं प्रति। इयमित्यवभासते ॥ (३।६२।२) श्चान्तिरेवमनन्ताहो

अणावणावसंख्यानि तेन सन्ति जगन्ति स्ते। तेपान्तान्ज्यवद्वारोधानसंख्यातुं क इव क्षमः ॥ ( \$1१७६१६ )

प्रत्येक सृष्टि के भीतर नाना प्रकार की अनेक दूसरी सृष्टियाँ हैं; उनके भीतर और दूसरी; उनके भीतर और अनेक; इस प्रकार यह सिलसिला केले के तने की भाँति चलता ही रहता है। जिस प्रकार पृथ्वी के भीतर नाना प्रकार के जीवजन्तु रहते हैं और जिस प्रकार केले के तने में पत्ते के भीतर दूसरा पत्ता और उसके भीतर दूसरा पत्ता रहता है, उसी प्रकार एक जीव के भीतर दूसरे अनेक जीव, और उनके भीतर और दूसरे-इस प्रकार का सिलसिला चलता ही रहता है-क्योंकि सब कुछ चिद्धन (ब्रह्म) है। चित् के एक परमागु के भीतर जिस प्रकार स्वप्न की त्रिलोकी होती है उसी प्रकार आकाश में अनन्त द्रव्यों के अनन्त परमागुओं के भीतर भी नाना प्रकार के जगत् हैं। जहाँ जहाँ भी जीवाणु वर्तमान है वहीं पर वह जगत् का अपने निज अङ्ग की नाई अनुभव करता है। इस प्रकार प्रत्येक अग्रु के भीतर अनन्त सृष्टियों का सिलसिला है और होता रहता है। प्रत्येक परमाणु के एक जुद्र दुकड़े के भी लाखवें भाग के भीतर हजारों जगत् प्रत्यच सत्यभाव से दिखाई देते हैं। (आधुनिक भौतिक विज्ञान को भी यह ज्ञात हो गया है कि प्रत्येक परमाणु के भीतर सौर मण्डल की नाई जगत् है। उन जगतों के प्रमाणुत्रों के भीतर भी इसी प्रकार दृश्य जगत् है। यह कितने आश्चयं की बात है। पर यह सत्य है कि ऐसा है। इस आकाश में अग्रु-अग्रु के भीतर जगत् हैं। उनके सब हाल-चाल कौन सना सकता है ?

## (४) अनन्त अदृष्ट जगत् :-

एक जीव की सृष्टि का दूसरे जीव को प्राय ज्ञान नहीं है; इस कारण से ब्रह्मागड की अनन्त सृष्टियों का ज्ञान जीवों को नहीं है। केवल अपनी ही सृष्टि का प्रत्येक जीव को ज्ञान होता है। दूसरे जीवों की सृष्टियाँ उसके लिये नहीं के बराबर हैं, क्योंकि वह उनको देख ही नहीं सकता।

प्रत्येकमन्तरम्यानि वधैवाभ्युदिवानि च । परस्परमद्दष्टानि बहुनि विविधानि च ॥ (३१६३।१२) अन्वोऽन्यं तानि सर्वाणि न पश्यन्त्येव किञ्चन ।
जडानीवैकराशीनि बीजानीव गज्जन्त्यिष ॥ ( \$152123 )
स्वप्रस्पाणि सुप्तानां तुल्यकालं नृणामिव ।
महारम्भानुसृष्टानि शृन्यानि च परस्परम् ॥ ( \$195120 )
परस्परमद्दष्टानि नानुभृतानि व मिथः ।
सैनिकस्वप्रजालानि जातानीव महान्त्यपि ॥ ( \$196138 )
संकल्पनगरं सत्यं यथा संकल्पितं प्रति ।
सदेहं वा विदेहं वा नेतरं प्रति किञ्चन ॥ ( ३128189 )

प्रत्येक जीव के भीतर बहुत सी नाना प्रकार की एक दूसरी के प्रति श्रज्ञात सष्टियाँ उदय हो रही हैं। एक सृष्टि के भीतर क्या है इसका ज्ञान दूसरी सृष्टि को उसी प्रकार नहीं है कि जिस प्रकार गलते हुए एक बीज को दूसरे बीज के भीतर की सृष्टि का ज्ञान नहीं होता। (प्रत्येक बीज के भीतर तद्नुहर सृष्टि सूच्म रूप से होती है। जब वह पृथ्वी में पड़कर गलने लगता है तो उसकी सूहम सृष्टि स्थूल रूप धारण करने लगती है। उस समय भी एक बीज की सृष्टि का दूसरे बीज को कोई अनुभव नहीं होता ); जैसे एक ही समय सोते हुए मनुष्यों के भीतर अनेक प्रकार के व्यवहारों से युक्त स्वप्त-जगत् वर्त्तमान होते हुए भी एक दूसरे के प्रति शून्य हैं; और जिस प्रकार रणक्त्र में सोने वाले सिपाहियों के अनेक स्वप्त-जगत् (जिन सबमें प्रायः संप्राम ही होते रहते हैं एक दूसरे के प्रति अज्ञात हैं। ठीक उसी प्रकार ब्रह्माव्ड की अनन्त सृष्टियों का ज्ञान एक दूसरे को नहीं है)। संकल्प-नगर केवल उसी के प्रति सत्य होता है जो उस जगत् में संकल्पित होता है-चाहे वह सरेह (स्थूल) हो चाहे विदेह (सूदम), दूसरे के प्रति नहीं। (यही हाल इस जगत् में वर्त्तमान जीवों का भी है )।

## (५) सब कुछ सदा सब जगह है:-

यद्यपि दूसरे जीवों के दृश्य जगतों का ज्ञान हमको प्रायः नहीं होता तो भी यदि हम चाहें तो विश्व के समस्त पदार्थों का सब स्थानों का सब काल में अनुभव कर सकते हैं, क्योंकि संसार के सभी पदार्थ ब्रह्ममय हैं और ब्रह्म सदा सब जगह पूर्ण रूप से विद्यमान है।

व्रक्ष सर्वगतं तस्त्राद्यया यत्र यदोदितम् । भवत्याञ्च तथा तत्र स्वप्नकात्त्रयेव पश्यति ॥ (३।५२।४२) सर्वत्र सर्वथा सर्व सर्वदा सर्वरूपिण । ( ई।१५९।४१ ) सर्व सर्वात्म सर्वत्र सर्वदास्ति तथा परे ॥ ( ई।१३।२८ ) सर्वत्र सर्वश्चकित्वाद्यत्र या शक्तिरुद्धयेत् । आस्ते तत्र तथा भाति तीवसंवेगहेतुतः ॥ (३।५२।४ )

क्योंकि ब्रह्म सब जगह है इसिलये कहीं भी किसी वस्तु का उदय हो सकता है और स्वप्त-शक्ति द्वारा उसका अनुभव होता है। इस प्रकार परम ब्रह्म में जो कि सब वस्तुओं का अन्तिम स्वरूप है सदा ही, सब जगह, सर्व रूप से, सब कुछ वर्त्तमान रहता है। ब्रह्म में सब पदार्थ शक्ति-रूप से रहते हैं। बहाँ जिस पदार्थ के अनुभव को तीब भावना होती है वहीं पर वह पदार्थ प्रकट हो जाता है।

## (६) नाना प्रकार की विचित्र सृष्टियां :-

यह न समक लेना चाहिये कि सब जगह और सब काल में इसी प्रकार की सृष्टि की रचना होती है जैसी कि हम अनुभव कर रहे हैं। किसी कल्प में किसी प्रकार की सृष्टि और किसी में किसी दूसरे प्रकार की सृष्टि होती है:—

अनन्तानि जगन्त्यित्मन्त्रक्षसत्त्वमहाम्बरे ।
अम्भोधिवीचित्रज्ञवित्तम्बन्तत्त्वस्त च ॥ (४।१७।१४)
भ्यो भ्यो विवर्तन्ते सगेंध्विष्ट्विव वीवयः ।
अत्यन्तसहशाः केचित्केचिव्र्धसमक्रमाः ॥ (१।६६।२३)
केचिद्रीयत्समाः केचित्र कदाचित्युनस्तथा । (१।६६।२४)
सवांसां स्रष्टिराशीनां चित्राकारविचेष्टिताः ॥ (४।४७।२७)
देवमात्रैकसर्गाणि नरमात्रमयानि च ।
देत्यवृन्दमयान्येव कृमिनिर्विवराणि च ॥ (१।४९।२२)
कदाचित्रपृथ्यः शाव्यः कवाचित्यदूमजोज्ञवाः ।
कदाचित्रपृथः शाव्यः कवाचित्यदूमजोज्ञवाः । (४।४७।८)
भूरभृत्मुण्मधी काचित्काचिदासीवृह्यन्मयी । (४।४७।१२)
आसीद्येममयी काचित्काचित्ताचित्रास्रमयी तथा ।

इस ब्रह्मरूपी महा धाकाश में धनन्त प्रकार के धनन्त जगत् इस प्रकार उत्पन्न और नष्ट होते रहते हैं जैसे कि समुद्र में लहरें। जल में तरङ्गों के समान सृष्टियों में नाना प्रकार के विकार होते रहते हैं। उनमें से कुछ समान रूप के, कुछ धावे समान क्रमवाले, कुछ थोड़ी ही समानतावाले और कुछ बिल्कुल ही निराले ढङ्ग के होते हैं। सब सृष्टियों की बातें विचित्र प्रकार की होती हैं। किसी सृष्टि में देवता लोग ही रहते हैं, किसी में मनुष्य ही, किसी में दैत्य लोग होते हैं, किसी में केवल कीड़े मकोड़े ही। किसी सृष्टि को शिव उत्पन्न करते हैं, किसी को बहा, किसी को विष्णु और किसी को मनु। किसी सृष्टि में घरातल मिट्टी का होता है, किसी में पत्थर का, किसी में सोने का, किसी में ताँबे का।

(७) जीवों की सृष्टि और प्रलय का पुनः पुनः होना:

जीवोधारचोज्ञविष्यन्ति मधाविव नवाङ्कराः ।

तत्रैव खयमेष्यन्ति प्रीष्मे मधुरसा इव ॥ (१।९९।१०)

तिष्ठन्त्यज्ञलं कालेषु त प्वान्ये च भृरितः ।

जायन्ते च प्रलीयन्ते परस्मिजीवराश्यः ॥ (३।९९।११)

उत्पत्योत्पत्य कालेन भुक्त्वा रेह्नपरम्पराम् ।

स्वत पुत्र परे यान्ति विलयं जीवराशयः ॥ (४।४३।४४)

जैसे चैत्र के महीने में नये श्रंकुर उत्पन्न होते हैं और श्रीष्म ऋतु में सब रस सूख जाते हैं उसी प्रकार जीवगण उत्पन्न होते हैं और जहाँ से उत्पन्न हुए थे उसी में लय हो जाते हैं। परम तत्त्व से जीवगण उत्पन्न होते हैं श्रीर कुछ समय स्थिर रहकर उसी में लीन हो जाया करते हैं। समय-समय पर त्रह्म से उदय होकर, और नाना प्रकार के शरीरों का श्रनुभव करके जीवगण उसी में श्रपने आप ही लीन हो जाया करते हैं।

(८) कल्प के अन्त में सब कुछ नष्ट हो जाता है:

पुत्र शेपमशेषेण दश्यमाञ्च विनश्यति ।

यथा तथा स्वप्नपुरं सौवुर्सां स्थितिमाञ्चषः ॥ ( ११२१३।५ )

निर्विशेषेण नश्यित भुवः शैजा दिशो दश ।

किया काजः क्रमश्चेव न किब्दिविद्यात्रियते ॥ ( ११२१३।६ )

नश्यित्त सर्वभृतानि ज्योमापि परिणश्यित ।

ससर्वजगदाभासमुपळज्ञुरसंभवातः ॥ ( ११२१३।७ )

बह्मविध्यिवनद्रकृदाद्या ये द्विकारणकारणम् ।

तेपामप्यतिकल्पान्ते नामापीद न विद्यते ॥ ( ११२१३।८ )

यदिदं दृश्यते सर्वं जगत्स्थावरजङ्गमम् ।
सुपुप्ताविव स्वप्नः करुपान्ते प्रविनश्यति ॥ ( ३११११० )
शाम्यतीद्मश्चेषेण तथा सर्वत्र सर्वद्रा ।
यथा जाप्रहिश्चौ स्वप्नः स्वप्ने वा जागरो यथा ॥ ( ११२१३११५ )
यथा स्वप्नपुरं शान्तं न जाने क्वाशु गच्छति ।
शान्तं तथा जागुदृश्यं न जाने क्वाशु गच्छति ॥ ( ११२१३११६ )

हे पुत्र ! जैसे सुप्रिप्त में प्रवेश करने के समय सारा का सारा स्वय्न-जगत् नच्ट हो जाता है वैसे ही यह सारा दृश्य-जगत् (प्रवय काल में) नच्ट हो जाता है। पृथ्वी, पहाड़, दसों दिशाएँ, सब कियाएँ, काल, कम आदि सब विल्कुल नच्ट हो जाते हैं—कुछ भी बाकी नहीं रहता। जगत् के द्रच्टा के नच्ट हो जाने पर सब जगत्—सारे प्राणी और आकाश—नच्ट हो जाते हैं। त्रह्मा, विच्णु, रुद्र आदि का भी, जो कि कारणों के भी कारण हैं, कल्प के अन्त में नाम तक नहीं रहता। जिस प्रकार सुपुष्ति के समय स्वय्न का दृश्य अनुभव में नहीं आता वैसे ही कोई भी जड़-चेतन दृश्य पदार्थ कल्प के अन्त में नहीं दिखाई पड़ता। जैसे जाअत् अवस्था में स्वय्न का और स्वय्नावस्था में जाअत् का पता नहीं लगता वैसे ही जगत् भी प्रवय में पूर्णत्या शान्त हो जाता है। शान्त होने पर जैसे स्वयन का पता नहीं चलता कि कहाँ गया। वैसे ही प्रवय हो जाने पर जगत का पता नहीं चलता कि कहाँ गया।

(९) प्रलयकाल में केवल ब्रह्म ही शेष रहता है:—

अनास्त्यमनभिष्यकं सत्किजिद्विशाष्यते ॥ ( ३।१।११ ) इकास्ते शान्तमजस्मनन्तात्मैव केवलम् । ( ३।२।३६ )

शुन्यं नित्योदितं सूक्ष्मं निरुपाधि परं स्थितम् ॥ (३।२।३७)

प्रलय के समय अत्यन्त गहन शान्ति रहती है। न तेज रहता है और न अन्धेरा, जो कुछ भाव पदार्थ रहता है वह अञ्यक्त है। उसका कोई भी वर्णन नहीं किया जा सकता। वह शान्त, अजर, अनन्त शून्य, सूदम, निरुपाधि, सदा प्रकाशमान, केवल परमात्मा बहा है।

(१०) दश्य जगत् की उत्पत्ति का कम:-

जगत् स्वप्न की नाई कल्पनामय है। इसका उदय और अस्त स्वप्न जगत् के उदय और अस्त के समान है। नाना प्रकार की सृष्टियाँ हैं श्रीर उनके उदय होने के नाना प्रकार के कम हैं। ये सब बातें उपर कही जा चुकी हैं। अब यह देखना है कि योगवासिष्ठ के अनुसार हमारी वर्त्तमान सृष्टि का उदय किस कम से होता है—

मुपुतं स्वप्नवद्गाति माति ब्रह्मेव सर्गवत्। सर्वात्मकं च तत्स्थानं तत्र नोवत्कमं श्रणु ॥ (३।१२।२) शक्तिनिहेंतुकैवान्तः स्फुरति स्फटिकांश्चत । जगच्छक्त्यात्मनाऽऽहमैव अझ स्वात्मनि संस्थितम्।। (१११३७) स्वयमेवात्मनेवातमा शक्ति संकल्पनामिकाम् । यदा करोति स्फुरता स्पन्दशक्तिमवानिष्टः ।। ( 🖁 १११४।१५) तदातमनि स्वयं किञ्चिचेत्यतामिव मच्छति। अगृहीतात्मकं संविद्धंमर्पनपूर्वकम् ॥ (३११२१४) भाविनामार्थकसनैः किहिद्दितस्पकम् । आकाशाद्यु बुद्धं च सर्वस्मिन्माति बोधनम् ॥ (३।१२।५) वतः सा परमा सत्ता सचेतरचेतनोन्मुखी। चिन्नामयोग्या भवति किञ्चिष्ठभ्यतया तथा ॥ (३।१२।६) घनसंवेदना पश्वाद्मविजीवादिनामिका। संभवत्यात्तकलना यदोज्झति परं पद्म् ॥ (३।१२।७) सचैव भावनामात्रसारा संसरणोन्मुखी। तदा वस्तुस्वभावेन त्वनुत्तिष्ठति तामिमाम् ॥ (३।१२।८) समनन्तरमेवास्याः ससत्तोदेति शृन्यता। शन्दादिगुणबीजं सा भविष्यदभिवार्षदा ॥ (३।१२।९) अहंतोरेति तर्नु सह वे कालसत्त्या। भविष्यद्भिधार्थेन बीजं सुरुषं जगत्स्थितेः॥ (३।१२।१०) चिद्दं तावती व्योमशब्दतन्मात्रभावनात्। सतो धनीभूय वानैः सतन्मात्रं भवत्यसम् ॥ (३।१२।१३) तस्सादुदेष्यत्यखिखा जगच्छीः परमात्मनः। सन्दौधनिर्मितार्थीधपरिणामविसारिणः ॥ (३११२११५) असम्प्रासाभिधाचारा चिजवात्प्रस्कुरदृष्टः। सा चैव स्वर्शतन्मान्नं भावनाञ्चवति क्षणात् ॥ (३।१२।१८) पवनस्कन्धविस्तारं बीजं स्पर्शोधशासिनः। सर्वभृतक्रियास्पन्दस्तस्मारसम्प्रसरिष्यति ॥ (३।१२।१९) सत्रैव चिट्टिलासेन प्रकाशोऽनुभवाद्ववेत् । तेजस्तन्मात्रकं तत्त् भविष्यदभिधार्यकम् ॥ (३।१२।२०) वत्स्यांग्निविजम्भादि बीजमालोककाखिनः। तस्माद्रपविभेदेन संसारः प्रसरिप्यति ॥ (३।१२।२१) भावयन्स्तनुतामेव रसस्कन्ध इवाम्भसः। स्वद्नं तस्य सङ्घस्य रसतन्मात्रसुच्यते ॥ (३।१२।२२) भाविवारिविकासात्मा तद्वीजं रसकाखिनः। अन्योऽन्यस्वदने तस्मात्संसारः प्रसरिप्यति ॥ (३।१२।२३) भविष्यद्रपसङ्कल्पनामासौ कल्पनात्मकः। संकल्पातमगुणैर्गन्धतनमात्रत्वं प्रपरवति ॥ (३।१२।२४) भाविभूगोलकत्वेन वीजमाकृतिशाखिनः। सर्वाधारात्मनस्त्रस्मात्संसारः प्रसरिप्यति ॥ (३।१२।२५) चिता विभाव्यमानानि तन्मात्राणि परस्परम् । स्वयं परिणतान्यन्तरम्बृतीव निरन्तरम् ॥ (३।१२।२६) वयैवानि विमिश्राणि विविक्तानि पुनर्यथा। न शुद्धान्यपूष्टभ्यन्ते सर्वनाशान्तमेव हि ॥ (३।१२।२७) संवित्तिमात्ररूपाणि स्थितानि गगनीदरे। भवन्ति वटबालानि यथा बीजकणान्तरे ॥ (३।१२।२८) प्रसर्व परिपश्यन्ति शतशास स्क्रन्ति च । परमाण्यन्तरे भान्ति क्षणात्कलपीभवन्ति च ॥ (३।१२।२९) विवर्तमेव धावन्ति निर्विवर्तानि सन्ति च। चिद्वेधितानि सर्वाणि क्षणात्पिण्डीभवन्ति च ॥ (३।१२।३०)

जिस प्रकार सुपुप्त आत्मा ही स्वप्तरूप से व्यक्त होता है बसी प्रकार सब का आत्मा और जगत् का आधार ब्रह्म ही जगत् रूप से व्यक्त होता है। जिस कम से होता है अब वह सुनिये। ब्रह्म अपने आप ही अपने आप में जगत् को उत्पन्न करनेवाली शक्ति के रूप से वर्तमान रहता है। और वह शक्ति बिना किसी अन्य हेतु के अपना कार्य करती है जैसे कि चमकदार पत्थर (हीरे) की किरगों चमकती है। वायु अपनी स्पन्दशक्ति की नाई, जब परमात्मा अपनी संकल्प-शक्ति को आप ही उत्तेजित करता है, तब वह स्वयं ही चेत्यता (objectivity) अर्थात् विषयरूपता को प्राप्त हो जाता है। यह

स्थिति आहं भाव उत्पन्न होने से पूर्व उस समय की है जब कि परमात्मा को संकल्प के कारण अपने स्वरूप का भान नहीं रहता। उस समय सब जगह आकाश से सुदम वह शुद्ध वोध फैज जाता है जिसमें कि आगे प्रकाश में आने वाले नाम और रूपों की संभावना और आशा रहती है। तब वह परमसत्ता सचेत होकर चेतनता की श्रोर उन्मुख होकर कुछ भावात्मक रूप धारण करके "चित्" कहलाने के योग्य हो जाती है। तब वह अपने परम स्वरूप को छोड़कर सृष्टि की कल्पना को अपने भीतर रखकर पीछे जीवादि संज्ञा को धारण करने वाली तीत्र चेतना को प्राप्त होती है। तब संसार को रचने की आर प्रवृत्त हुई भावना से भरपूर जिस वस्तु का वह ध्यान करती है उसका स्वभाव प्राप्त करके वह वही हो जाती है। तव उससे शून्य आकाश का, जो कि शब्द आदि गुणों का बीज है और जिससे भविष्य में अनेक प्रकार के शब्दों का विकास होगा, उदय होता है। तब काल और अहंकार का उदय होता है। अहंकार जगत् का मुख्य बीज है क्योंकि इससे ही भविष्य में उत्पन्न होनेवाली सव वस्तुआं का उदय होता है। आकाश और शब्द की तीव्र भावना के कारण शून्य आकाश घना होकर शब्दतन्मात्रा हो जाता है। उस शब्दतन्मात्रा रूपी परमात्मा से जिसके कि सब शब्द और अर्थ विकास मात्र हैं सारे जगत् की सृष्टि होती है। वही शब्द-तन्मात्रा जिसके भीतर जीव की स्पन्द-शक्ति कार्य कर रही है, और जो अभी तक नाम और किया के रूप में व्यक्त नहीं हुई है, तीव्र भावना के कारण स्पर्शतन्मात्राका रूप धारण कर लेती है। उस स्पर्शतन्मात्रा से सब प्रकार के वायु, जो कि सब प्रकार के स्पर्शों के बीज हैं, उदय होते हैं। उसीसे सारे प्राणियों की कियाओं का उद्य होता है। उसमें चित् की किया होने से प्रकाश का अनुभव होकर रूपतन्मात्रा का उदय होता है जो सब प्रकार के प्रकाशों का वीज है और जिससे सूर्य और अग्नि आदि का विकास होता है। रूप-वन्मात्रा से रूप के अनेक भेद होकर जगत् का उदय होता है। पतले-पन की भावना से उससे रसस्कन्ध का उदय होता है जिसके स्वाद को रसतन्मात्रा कहते हैं। वह रसतन्मात्रा सव रसों का बीज है। उसीसे आगे उत्पन्न होनेवाले सब जलों का उदय होता है और सारे स्वादों के संसार की सृष्टि होती है। रसतन्मात्रा से कल्पना द्वारा गन्धतन्मात्रा का उद्य होता है। वह गन्धतन्मात्रा आकार वाले सब पदार्थों का वीज है और इसीसे सब धरातलों का उदय होता है। चित् द्वारा विभाजित होने से ये सब तन्मात्राएँ एक दूसरी के रूप में परिएत हो जाती हैं और फिर एक दूसरी से अलग-अलग मिलकर मिश्र रूप में प्रकट होती हैं। युद्ध रूप में प्रलय से पूर्व कहीं दिखाई नहीं पड़तीं। वे आकाश के उदर में सूचम संवित् के रूप में रहती हैं और इस प्रकार स्थूलता को धारए कर लेती हैं जैसे कि वटका बीज वट के वृज्ञ का रूप धारए कर लेता है, परमायु के भीतर ही अपनी वृद्धि का अनुभव करती हैं, सैकड़ों शाखाओं में प्रसार करती हैं और ज्ञार से कल्प का रूप धारए कर लेती हैं। चित् से ट्याप्त वे सब ज्ञार में स्थूल रूप धारए कर लेती हैं। चित् से ट्याप्त वे सब ज्ञार में स्थूल रूप धारए कर लेती हैं और नाना रूपों में परिएत हो जाती हैं और कभी विना परिएगम के ही स्थित रहती हैं।

(भावार्थ)

इस वर्णन से यह प्रतीत होता है कि शुद्ध ब्रह्म अपने ही संकल्प से अपने आप को बाह्य जगत् के रूप में परिगात कर लेता है। अपने ही संकल्प द्वारा वह कम से सूदम नाम-रूपों में और फिर नाना प्रकार के स्थूल नाम-रूपों में प्रकट होकर जगत् की सृष्टि करता है।

# (११) तीन आकाश:-

जगत् में तीन प्रकार के आकाश हैं—एक भूताकाश, दूसरा चित्ता-काश और तीसरा चिदाकाश। चिदाकाश सबसे सूर्म है।

चित्ताकाशं चिदाकाशमाकाशं च तृतीयकम् ।
हाभ्यां श्रूम्यतरं विदि चिदाकाशं वरानने ॥ (३।१७।१०)
देशदेशान्तरप्रासौ संविदो मध्यमेव यत् ।
निमेषेण चिदाकाशं तिहिद्धि वरवाणिनि ॥ (३।१७।१२)
तिस्मिन्नरस्तिनःशेषसंकलपिस्पितिमेषि चेत् ।
सर्वात्मकं पदं तस्वं त्वं तदाप्रोप्यसंशयम् ॥ (३।१७।१३)
चित्ताकाशं णिदाकाशमाकाशं च तृतीयकम् ।
विद्ध्येतत्त्रयमेकं त्वमविनाभावनावशात् ॥ (३।४०।१९)

आकाश, चित्ताकाश और चिदाकाश—ये तीन आकाश (सर्व-व्यापक पदार्थ) हैं। इनमें चिदाकाश सबसे सूद्रम है। (ज्ञान के चेत्र में) एक विषय से दूसरे विषय की प्राप्ति के मध्य में जिस अवकाश का च्राणमर के लिए अनुभव होता है उसको चिदोकाश समम्को। यदि उस चिदाकाश में समस्त संकल्पों से रहित होकर स्थिर हो जाओ तो उस परमपद को प्राप्त हो जाओंगे जो कि परमतस्व और सबका आत्मा है। भेदभाव को त्यागकर आकाश, चित्ताकाश और चिदा-काश तीनों को एक ही समभना चाहिये।

### (१२) नियति:-

जगत् में सारे व्यवहार नियमित रूप से होते दिखाई पड़ते हैं और प्रत्येक वस्तु का स्वभाव निश्चित है। इसका कारण यह है कि जगत् की सृष्टि के खादि में प्रजापित ने जगत् के ठीक चलने के निमित्त वस्तुओं का स्वभाव निश्चित कर दिया है और प्रलयपर्यन्त प्रत्येक वस्तु अपने निश्चित स्वभाव के अनुकृत कार्य करती रहती है—

आदिसर्गे हि नियतिभाववैचित्र्यमक्षयम्।
अनेनैत्यं सदा भाव्यमिति सम्पर्धते परम्॥ (२।६२।९)
अवस्यंभवितव्येषा त्विदमित्यमितिस्थितिः।
न शक्यते छङ्गियतुमिष रुद्रादिबुद्धिभः॥ (३।६२।२६)
सर्वज्ञोऽपि बहुज्ञोऽपि माथवोऽपि हरोऽपि च।
अन्यथा नियति कर्तुं न शकः किश्चदेव हि॥ (२।८९।२६)
सगादौ या यथा रूडा संवित्कचनसंतितिः।
साऽद्याप्यचछितान्येन स्थिता नियतिरुष्यते॥ (३।९४।२२)
आमहारुद्रपर्यन्तिमद्मित्यमितिस्थितेः ।
आतृणापद्याजस्यन्तं नियमान्नियतिः स्मृता॥ (ई।३७।२२)

सृष्टि के आदि में परमात्मा अपने अनन्त और विचित्र (नाना प्रकारवाले) रूप को इस प्रकार नियमित कर लेता है कि "ऐसा होने पर ऐसा होना चाहिये"—इस नियम का नाम नियति है। "यह वस्तु इस प्रकार का व्यवहार करेगी" अथवा "यह ऐसी है"—यह नियम अटल है और अवश्य होनेवाला है। इसका उल्लंघन रुद्रादि देवता तक भी नहीं कर सकते। कोई भी—चाहे वह शिव हो अथवा विष्णु, चाहे सर्वज्ञ हो अथवा बहुत बड़ा ज्ञानी हो—नियति को नहीं वदल सकता। सृष्टि के आदि में जो रचना जिस नियम से होने लगती है वह सदा ही आजपर्यन्त उसी नियम के अनुसार चल रही है। महाशिव तक इस नियम से नियन्त्रित होते हैं। इसका नाम

इसी कारण से नियति है कि तृण से लेकर ब्रह्मा तक का व्यवहार इसके द्वारा नियन्त्रित होता है।

(१३) नियति का आरम्भ अकस्मात् घटनाओं से ही होता है:—

जगत् में कार्य-कारण रूपी नियति का चारों ओर साम्राज्य है, जैसा कि ऊपर बतलाया जा चुका है। लेकिन यह कार्य-कारण संतित अकस्मात् ही आरम्भ हो जाती है, और एक बार आरम्भ होकर अटल रूप से स्थित हो जाती है:—

नियस्यनियती बृद्धि कीद्यो स्वप्नसंविदि। ( ।१४८।२०) यावज्ञानं किल स्वप्ने तावस्सव नियंत्रणा ।। ( ।१४८।२१)

प्रमस्या मुधाम्रान्तेः का सत्ता कैव वासना ।

कावावस्था का च नियति: काऽवरयंभावितोच्यताम् ॥ (३।६०।७)

स्वप्न में नियति श्रानियति का क्या स्त्रह्मप है ? स्वप्न में जब जैसा श्रानुमव हो जाए वही उस समय नियत ज्ञात होता है। इसी प्रकार इस दृश्य जगत् रूपी मिथ्या भ्रान्ति की क्या स्थिति, क्या श्रावस्था, क्या नियति, श्रीर क्या श्रवस्था, विता (ऐसे होना ही चाहिये इस प्रकार का नियम) कही जा सकती है ? श्रार्थात् जो जिस समय जैसे हो गया वही नियम जान पड़ता है।

(१४) नियति पुरुषार्थ की विरोधी नहीं है:-

बहुधा लोग ऐसा सोचा करते हैं कि यदि संसार में सब बातें नियमित हैं और कार्य-कारण नियम अटल है तो फिर पुरुषार्थ करने से ही क्या होगा ? जो होना है वही होगा, फिर हाथ पैर पीटने की क्या आवश्यकता है ? बिसप्टजी के मतानुसार ऐसा सोचना ठीक नहीं है। वे सफ्टतया कहते हैं—

पौरुषं न परित्याज्यमेतामाश्चित्य धीमता। पौरुषेणैव रूपेण नियतिहिं नियामिका।। (३।६२।२७)

इस प्रकार की दृष्टि का आश्रय लेकर बुद्धिमान् आदमी को पुरुष्यं का कभी त्याग नहीं करना चाहिये। नियति पुरुषार्थं के रूप से ही जगत् की नियंत्रणा करती है। (अर्थान् पुरुषार्थं द्वारा ही नियति सफल होती है)। पुरुषार्थं और नियति में कोई विरोध नहीं "पुरुषार्थं द्वारा फल की प्राप्ति होती है" यह भी नियति का ही एक अक है।

यदि उचित कारण पुरुषार्थ द्वारा उपस्थित नहीं किये जायेंगे तो भला इच्छित फल कैसे प्राप्त हो सकेंगे )।

(१५) प्रवल पुरुषार्थ कभी कभी नियति को भी जीत लेता है:—

नियति याद्दशीमेतत्सङ्कल्पयति सा तथा।
नियतानियतान्कांश्चिद्धशंननियतानपि ॥ ( १।२४।३१ )
करोति चित्तं तेनैतिचित्तं नियतियोजकम् ।
नियत्यां नियति कुर्वन्कदाचित्स्वार्थनामिकाम् ॥ ( १।२४।३२ )
क्षोवो द्वि पुरुषो जातः पौरुषेण स यद्यया। ( १।२४।३६ )
संकल्पयति छोक्देऽस्मिस्तत्त्त्था तस्य नाम्यथा॥ ( १।२४।३६ )

यह मन जिस प्रकार की नियति की कल्पना करता है वह उसी प्रकार कभी नियत खाँर कभी खनियत पदार्थों की कल्पना करती है। इस प्रकार से यह मन अपने संकल्पित पदार्थों की नाई नियति का भी कल्पना करने वाला है। नियति को भी कभी अनियति बना देता है। यह जीव अपने पुरुषार्थ के कारण ही पुरुष कहलाता है। वह जैसा-जैसा संकल्प करता है संसार में वैसा ही होता है अन्यथा प्रकार से नहीं ( अर्थात् — वास्तविक कर्ता जीव का संकल्प ही है। नियति नहीं। नियति तो नियमित रूप से प्रकट होने का नाम है। नियति सृष्टि का नियम है। सृष्टि करने वाली नहीं है)।

### ९—मन

योगवासिष्ठ में जितना वर्णन मन और उसकी शक्तियों का किया गया है उतना और किसी वस्तु का नहीं। व्यक्त जगत् में मन से बढ़कर शक्तिशाली कोई पदार्थ नहीं है। मन ही जगत् की सृष्टि करता है, मन ही सब प्रकार के दुःख-सुखों का उत्पादक है। मन के हाथ में ही बन्ध और मोज़ है। मन ही जगत् हो जाता है—मन हो वासना रहित होने पर बहा हो जाता है। योगवासिष्ठ का सारा ज्ञान केवल मनोविज्ञान ही है। यहाँ पर हम इसका कुछ वर्णन करते हैं।

#### (१) मन का स्वरूप :-

सङ्ख्पनं मनो विद्धि सङ्ख्पाचन्न भिवते। यथा इवस्वात्सिक्छकं तथा स्पन्दो यथाऽनिकात् ॥ ( ३।४।४३ ) यत्र संकल्पनं तत्र तन्मनोऽङ्ग तथा स्थितम् । सङ्करपमनसी भिन्ने न कश्चन केचन ॥ (३।४।४४) परस्य पुंसः सङ्कल्पमयत्वं चित्तमुख्यते । ( ५।१३।८० ) यद्र्धप्रतिभानं तन्मन इत्यभिधीयते ॥ (३।४।४२) अनन्तस्यारमतत्त्वस्य सर्वशक्ते महात्मनः । सङ्ख्याकिरवितं यद्वं तन्मनो विदः॥ (३।६९।३) सम्पन्ना कलनानाम्नी संकल्पानुविधायिनी। अवश्वदेवती बाजा हेयोपारेयधर्मिणी ॥ ( ९।१३।९६ ) तत्स्वयं स्वैरमेवाञ्च संकलपयति नित्यकाः। तेनेत्यमिन्द्रजालश्रीविततेथं वितन्यते ॥ (३।१।१६) चित्रिःस्पन्दो हि मिलानः कळळ्ळविकळान्ताम् । मन इत्युच्यते राम न खडं न च चिन्मयम् ॥ ( ३।९६।४१ ) चितो यचेत्यकलनं तन्मनस्त्यमुदाहतम्। चिद्रागोऽवाजहो भागो जाहवसन हि चेत्यता ॥ ( ३।९१।३७ ) खडाजडहकोर्मध्ये दोलारूपं स्वकल्पनम् । पश्चितो म्छानरूपिण्यास्तरेतन्मन उचाते ॥ (३।९६।४०)

जडाजडं मनो विद्धि संकलपारम बृहद्वपुः। क्षत्रहं ब्रह्मरूपस्वाज्ञहं दश्यात्मतावशात् ॥ (३।९१।३१) नाइं वेदावभासात्मा कुवांणोऽस्मीति निश्रयः। तस्मारेकान्तकलनस्तद्वं मनसो विदेः॥ (३।९६१४) मनो हि भावनामात्रं भावना स्वन्दर्धामणी। किया तज्ञावितारूपं फलं सर्वोऽनुधावति ॥ (३।९६।१) नहि दृश्यादते किञ्चिन्मनसो रूपमस्ति हि ॥ (३।४।४८) स्वमेवान्यतथा दृष्ट्या चितिर रवतया वपुः। निर्विभागायोकभागाभं भ्रमतीव अमातुरा ॥ (३।९१।४०) शायतेनैकरूपेण निश्चपेन विना स्थितिः। येन सा चित्तमित्युका वस्माजाविमदं जगत्॥ (३।९६।३९) दृश्यानुभवसत्यातम न सङ्गावे विखासि यत्। कटकरवं यथा हेम्नि तथा ब्रह्मणि संस्थितम् ॥ ( ३।९१।३२ ) न बाह्ये नापि हृद्ये सङ्ग्रं विद्यते मनः। सर्वजीव स्थितं चैतद्विति राम यथा नमः॥ (३।४।३९) आतिवाहिकदेहात्मा मन हत्यभिधीयते। आधिमौतिकवृद्धि तु स आवत्ते विरस्थितेः ॥

संकल्प करने का नाम मन है; मन संकल्प से भिन्न कुछ नहीं है—
जैसे जल द्रवत्व (पतलेपन) से और वायु स्पन्दन से भिन्न कोई
दूसरा पदार्थ नहीं है। जहाँ संकल्प है वहीं मन है। मन संकल्प
से भिन्न कभी किसी प्रकार नहीं है। विषयों का चित् (आत्मा) में
उद्य होना ही मन है। परम पुरुष (आत्मा) के संकल्पमय होने का
नाम ही चित्त (मन) है। अनन्त, सर्वशक्तियुक्त महान् आत्मा के
संकल्प-शक्ति द्वारा रचे हुए रूप का नाम मन है। जहा की यह संकल्पानुसार कार्य करने वाली कलना नामवाली शक्ति अवच्छेदयुक्त
(परिमित रूपवाली) और त्याग और प्रहण् करनेवाली है। (अर्थात्
इसका कार्य किसी खास पदार्थ को प्राप्त करना और किसका त्याग
करना है। यह अनन्त परमतत्त्व को विषय न करती हुई उसको
अनेक पदार्थों के रूप में विभाजित सा करती रहती है और उन
कल्पित पदार्थों में किसी को अच्छा और किसी को बुरा निर्धारित
करती रहती है)। वह मन (नामक शक्ति) अपने आप ही स्वतन्त्रता
पूर्वक नित्यप्रति संकल्पों की रचना करता रहता है, उसी के द्वारा

यह विस्तृत माया का जाल (जगत्) तना जाता है। आत्मा का यह मलीन और कलङ्कवाला (भीतर मैलवाला क्योंकि शुद्ध स्वरूप से च्यत हो गया है ) स्पन्दन, जो मन कहलाता है, न सर्वथा जड़ ही है और न चेतन। आत्मा की इस विषय की ओर दौड़ने वाली कलना का आत्मभाव तो चेतन है, चेत्य अंश (विषय भाग) जड़ है। मलीन चित ( आत्मा ) का स्वयं कल्पना किया हुआ जड़ और चेतन दोनों स्वरूपवाला रूप मन कहलाता है-वह कभी जड़ और कभी चेतन हो जाता है। ( ब्रह्म का वह ) महान् स्वरूप जो कि संकल्पात्मक है ब्रह्म रूप से चेतन है और दृश्य रूप से जड़ है। जब अपने स्वयं प्रकाश आत्मस्वरूप का विस्मरण हीकर कर्तृत्वपन का ही निश्चय रहता है और ध्यान केवल एक विषय की खोर ही रहता है उस समय खात्मा का रूप मन होता है। मन भावनामात्र है, भावना स्पन्द धर्मवाली होती है, और किया की कल्पना करती रहती है जो कि किसी न किसी फल के रूप में परिएत होने के लिये दौड़ती रहती है-अर्थात् किसी पदार्थ की रचना करती है। हरय के अतिरिक्त मन का और कोई रूप नहीं है। स्पन्दन के लिये उत्सक चित (आत्मा) भ्रमित-सी हो कर अपने आपको दृश्य रूपसे अन्य सी अनुभव करती हुई विभाजित न होते हुए भी अपने एक भाग जैसे रूप को धारण कर लेती है। अपने नित्य एक स्वरूप को भूल कर जो चिति (चेतन स्वरूप आत्मा) की स्थिति है उसका नाम चित्त (मन) है - उससे ही इस जगत् की उत्पत्ति हुई है। मन यद्यपि ब्रह्म में इस प्रकार स्थित है जैसे कि सोने में कडूए तो भी वह दृश्य के अनुभव को सत्य समझने के कारण अपने सत-भाव ( ब्रह्मभाव ) का आनन्द नहीं ले पाता ( अर्थात् विषयों की और प्रवृत्ति रहने के कारण विषयों की नाई ही अपने को चल्पभङ्गर समकता है, नित्य नहीं जानता )। वास्तव में मन जो कि सत्-रूप ही है ( अर्थात् आत्मा ही है ) न बाहर है और न हृदय के भीतर है। वह वो आकाश की नाई सर्वत्र स्थित है। मन सूद्म आकार वाला है, स्थूल भाव को वह अधिक समय तक भावना करते रहने से प्राप्त होता है।

इस समस्त वर्णन का सार यह है कि मन अनन्त, अपार, पूर्ण, सर्वशक्तिमान ब्रह्म की जगत्-निर्माण करने वाली, दृश्य का अनुभव प्राप्त करने को उत्सुक, स्पन्द-शक्ति का, उस स्थिति में स्थित होती हुई का नाम है जब कि वह अपने आप का व्यक्त रूप से अनुभव करती है और ब्रह्म में स्थित होते हुए भी अपने आप को भिन्न सममकर जगत् का निर्माण करती है। जगत् का निर्माण वह कल्पना द्वारा करती है। कल्पना द्वारा ही वह अपने आप को दृश्य पदार्थों के आकार में देखती है। इसी कारण उसे जड़ और चेतन दोनों ही कहा है।

# (२) मन और ब्रह्म का भेद:-

चेत्येन रहिता येषा चित्तद्वक्ष सनातनम् ।
चेत्येन सिद्धता येषा चित्तद्वक्ष सनातनम् ।
किञ्चिदामुटरूपं यद्वक्ष तच स्थितं मनः ।
करपना सत्सदैवैतत्सिद्वोपस्थिता हृदि ॥ (१११३।५४)
यथा कटककेयूरैभंदो हेम्नो विष्ठक्षणः ।
तथातमनिदेवतो रूपं भावयन्त्याः स्वमाक्षिकम् ॥ (३।४२।१८)
वातस्य वातस्यन्दस्य यथा भेदो न विद्यते ।
गुन्यत्वस्थत्वोपमयोश्वनमात्राहंत्वयोस्तया ॥ (३।९६।१९)

चेत्य ( हश्य ) से रहित चित् ( आत्मा ) सनातन त्रह्म है। वही चित् ( आत्मा ) चेत्य ( हश्य ) युक्त यह मन कहलाता है। वह त्रह्म ही हश्य भाव से किब्बित् स्पर्श हो जाने पर मन हो जाता है। मन हृद्य की कल्पना के समान सत् और असत् रूप है। जिस प्रकार सोने और उससे बने हुए कहुणादि गहनों में एक विलच्छा भेद का सम्बन्ध है वैसे ही आत्मा और उसके मनरूपी भावनात्मक रूप में एक विलच्छा भेद का सम्बन्ध है। चिन्मात्र आत्मा और अहंकार ( मन ) में इस प्रकार तिनक भी भेद नहीं है जैसे कि वायु में और उसके स्पन्दन में और आकाश में और शून्यत्व में नहीं है।

# (३) मन के अनेक नाम और रूप:-

यथा गच्छित शेष्ट्यो रूपाण्यलं तथैव हि ।

मनो नामान्यनेकानि धत्ते कर्मान्तरं वजत् ॥ (३।९६।४३)

विज्ञाधिकारवशतो विचित्रा विकृताभिधाः ।

यथा याति नरः कर्मवशाद्याति तथा मनः ॥ (३।९६।४४)

यथेव पुरुषः स्नानदानादानादिकाः क्रियाः ।

कुवस्तरकृत वैचित्रयमेति तद्वदिदं मनः ॥ (३।९६।९५)

विचित्रकार्यवदातो नामभेदेन कर्नुता। मनः सम्प्रोच्यते जीववासनाकर्मनामभिः॥ (३।९६।५६)

जैसे एक ही नट (नाटक का पात्र) अनेक रूप धारण कर लेता है वैसे ही भिन्न-भिन्न कामों को करते समय मन भी अनेक नाम और रूपों को धारण कर लेता है। जैसे एक ही मनुष्य अनेक अधिकारों (पदों) पर कार्य करते हुए अनेक नाम और रूपों को धारण करता है वैसे ही मन भी अनेक प्रकार के कार्य सम्पादन करते हुये अनेक नामरूपवाला होता रहता है। जैसे एक ही मनुष्य स्नान, दान, प्रहण आदि अनेक कियाओं को करते समय विभिन्न प्रकार का हो जाता है वैसे मन भी भिन्न-भिन्न प्रकार की कियाओं को करते समय विभिन्नता को प्राप्त होता है। नाना प्रकार की कियाओं करते समय विभिन्नता को प्राप्त होता है। नाना प्रकार की कियाओं करते समय मन के अनेक नाम होते हैं—कभी यह जीव कहलाता है, कभी वासना, और कभी कम इत्यादि। नीचे मन के कुछ नाम और रूपों का वर्णन है:—

#### (अ) मन:-

गतमेव कलक्दवं कदाचित्कलपनात्मकम्। उन्मेयरूपिणी नाना तदैव हि मनः स्थिता ॥ (३।९६।१७)

परम चित् (शुद्ध चेतन आत्मा ) जब स्पन्दनयुक्त होकर कल्प-नात्मक रूप को धारण करके विषय ( दृश्य ) से गर्भित होती है तब वह मन होती है।

# (आ) बुद्धि:-

भावनामनुसंधानं यहा निश्चित्य संस्थिता। तदैषा प्रोच्यते बुद्धिरियत्ताडाहणक्षमा।। (३।९६।१८) इद्मित्यमितिस्पटबोधादबुद्धिरिहोच्यते ॥ (५।१८८।५)

वही परम चित् जब एक परिमित रूप को धारण करके विषयों की भावना करके यह अमुक विषय है, वह अमुक — इस निश्चय को धारण कर लेती है तब बुद्धि कहलाती है। यह पदार्थ इस प्रकार का है — इस स्पष्टज्ञान के कारण इसका नाम बुद्धि है।

#### (इ) अहङ्कार:--

अस्मीतिप्रत्ययादन्तरहंकारश्च कथ्यते । ( ई।१८८।६ )

यदा मिथ्याभिमानेन सत्तां कल्पयति स्वयम् । अहंकाराभिमानेन प्रोच्यते भवबन्धनी ॥ (३।९६।१९)

"मैं हूँ" इस भावना के होने पर वह श्रहङ्कार कहलाती है। जब कि वह मिथ्या श्रभिमान के कारण श्रपने श्राप ही श्रपनी स्वतन्त्र सत्ता बनाकर संसार के बन्धन में पड़ जाती है तो उसका नाम श्रहङ्कार होता है।

(ई) चित्त:-

इदं त्यक्त्वेद्दमायाति वाख्यत्येख्वा यदि। विवारं संपरित्यज्य तदा सा चित्तमुख्यते॥ (३।९६।२०) जब वह वालक की नाई चछ्वल कलना विना विचारे ही एक विषय को छोड़कर दूसरे विषय का चिन्तन करती रहती है तब वह

चित्त कहलाती है।

(उ) कर्म:-

यदा स्पन्देकधर्मस्वात्कर्तुयां शृत्यशंसिनी। भाषावति स्पन्दकतं तदा कमेत्युदाहता॥ (३।९६।२१)

स्पन्दन (किया) ही जिसका एक स्वभाव है ऐसी वह कलना अपने भीतर शून्यता का अनुभव करके जब किया द्वारा प्राप्त होनेवालें किसी फल की ओर दौड़ती है तब वह कम कहलाती है।

( ऊ ) कल्पना :-

काकतालीययोगेन त्यक्त्वैकवननिरस्यम् । यदेहितं कल्पवति भावं तेनेह कल्पना ॥ (३।९६।२२)

जब वह कलना अकारण ही (अर्थात् अकस्मात्) अपने पूर्व प्राप्त विषय की उपेचा करके अप्राप्त इच्छित विषयों की कल्पना करने लगती है तब उसका नाम कल्पना होता है।

(ए) समृति:-

प्वें दृष्टमदृष्टं वा प्राग्दृष्टमिति निरुवयै:। यदैवेद्वां विधत्तेऽन्तस्तदा स्मृतिस्दाहृता॥ (३।९६।२४)

पूर्व काल में किसी वस्तु का अनुभव हुआ हो अथवा न हुआ हो किन्तु उसका निश्चय के साथ जब ऐसा ध्यान आये कि यह वस्तु पूर्व काल में अनुभूत हो चुकी है तब मन स्मृति कहलाता है।

#### (ऐ) वासना :-

यदा पदार्थशक्तीनां संभुक्तानामिवाम्बरे। वसत्यस्तमितान्येद्वा वासनेति तदोष्ट्यते॥ (६।९६।२४) दृदभावनया त्यक्तपूर्वापरविचारणम्। यदादानं पदार्थस्य वासना सा प्रकीतिता॥ (६।९१।२९)

जब किसी ऐसे पदार्थ की इच्छा, जिसका भोग छभी तक वास्तव में नहीं, केवल मन ही में हुआ हो, इतनी दृढ़ हो जाती है कि उसके सामने और किसी वस्तु की इच्छा न रहे, तब मन वासना कहलाता है। आगे पीछे का विचार छोड़कर जब किसी वस्तु को प्राप्त करने की दृढ़ भावना होती है उसको वासना कहते हैं।

### (ओ) अविद्या:-

अस्त्यात्मतत्त्वं विमलं द्वितीया दृष्टिरङ्किता। जाता द्वविद्यमानैय तदाविद्येति कथ्यते॥ (३।१६।२५) बोधादविद्यमानत्वादविद्ये त्युच्यते वुधैः। (३।१८८।८) अविद्येवमनन्तेयं नानाप्रसवकालिनी॥ (३।१६०।१३)

वास्तव में शुद्ध आत्मतत्त्व ही एक पदार्थ है। जब वस्तुतः विद्यमान न होते हुए भी आत्मा से अतिरिक्त किसी दूसरे तत्त्व का मान होने लगे तब इसका नाम अविद्या है। इसको अविद्या इसिलये कहते हैं कि ज्ञान होने पर यह विद्यमान नहीं रहती (अर्थात् ज्ञान हो जाने पर आत्मतत्त्व के अतिरिक्त और किसी वस्तु का भान नहीं होता)। यह अविद्या अनन्त प्रकार की है और नाना प्रकार के अमों की उत्पादक है।

### ( औ ) मल:--

स्फुरत्यात्मविनाशाय विस्मारयति तत्पदम् । मिथ्याविकस्पजालेन तन्मलं परिकल्प्यते ॥ (३।९६।२६)

नाना प्रकार की मिथ्या कल्पनाओं द्वारा परमपद को भुला कर आत्मा की हानि कराने के कारण इसका नाम मल होता है।

### (अं) माया:-

सदसत्तां नयत्याञ्च सत्तां वाऽसत्त्वमञ्जसा। सत्तासत्ताविकल्पोऽयं तेन मायेति कथ्यते॥ (३।९६।२९) सत्ता को असत्ता अथवा सद्सत्ता (सत् और असत् दोनों) बनाने की सामध्य होने से इसको माया कहते हैं।

(अ:) प्रकृति:--

सर्वस्य दृश्यजाबस्य परमात्मन्यछिते। प्रकृतत्वे हि भावानां छोके प्रकृतिरुच्यते॥ (३।९६।२८)

परमात्मा का ज्ञान न होने पर, इस दृश्य संसार के सब भावों का कारण होने के कारण यह प्रकृति कहलाती है।

(क) ब्रह्मा इत्यादि:--

स आतिवाहिको देहस्तदाछोकप्रवर्तितः । कैश्चिद्झक्षेति कथितः स्मृतः कैश्चिद्विराहिति ॥ ( ५।१८८।१७ ) कैश्चित्सनातनाभिख्यः कैश्चिन्नारायणाभिषः । कैश्चिद्शिश्च हति ख्यातः कैश्चिदुक्तः प्रजापतिः ॥ ( ६।१८८।१८ )

सृष्टि करने में लगा हुआ मन कभी ब्रह्मा कहलाता है, कभी विराट, कभी सनातन, कभी नारायण, कभी ईश्वर और कभी प्रजापति।

(ख) जीव:-

जीवनाच्चेतनाजीवो जीव इत्येव कथ्यते। ( १।१८८।४ ) चेतनं राम संसारे जीव एप पद्युः स्मृतः॥ ( ३।७।७ )

जीने और चेतन होने के कारण ही यह जीव कहलाता है। संसार में चेतन पदार्थ का नाम जीव और पशु है।

# (ग) आतिवाहिक देह :--

प्तत्कलनमाधन्तमनाकारमनामयस् । आतिवादिकरेदोक्त्या समुदादियते हुपैः॥ ( ११६८८। ९ ) यह सादि और सान्त, आकार रहित और अनामय कलना आतिवादिक देह कहलाती है।

### (घ) इन्द्रिय:-

श्रुत्वा सप्टब्ट्वा च हच्दवा च भुक्त्वा ब्रात्वा विस्थय च। इन्द्रमानन्द्रयति तेनेन्द्रियमिति स्सृतम् ॥ (३।९६।२७) इसको इन्द्रिय इसलिये कहते हैं कि सुनकर, खूकर, देखकर, भोगकर, सुँघकर और विचार कर यह आत्मा को, जो कि इस शरीर का इन्द्र (राजा) है, आनन्द देता है।

(ङ) पुर्यष्टक :-
प्रौडसंकलपनालात्स पुर्यदकमिति स्मृतम्। (ई।१८८।७)
पक्के संकल्पों से भरपूर होने के कारण इसको पुर्यष्टक कहते हैं।
(च) देह, पदार्थ आदि :--

देहमावनया देही घटमावनया घटः। (११५०११७)

शरीर की भावना होने पर यह शरीर वन जाता है और घट आदि पदार्थों की भावना से यह घट आदि पदार्थ हो जाता है।

(छ) इस विषय में योगवासिष्ठ का अन्य दर्शनों से मतभेद:--

जितेश्चेत्थानुपातिन्या गतायाः सक्छक्कताम् ।
प्रस्कुरवृपविभिष्या पताः पर्यायवृत्तयः ॥ (३।९६।३१)
अधुंकारमनोनुद्धिदृष्टयः सृष्टिकल्पनाः ।
प्रकल्पतया प्रोक्ता या मया रघुनन्दन ॥ (३।९६।३८)
नैयायिकैरितरथा ताह्याः परिकल्पिताः ।
अन्यथा कल्पिताः सांख्येश्वावांकैरपि चान्यथा ॥ (३।९६।४९)
जैमिनीयेश्वार्धतेश्व बौद्धवेंशेपिकैस्तया ॥ (३।९६।५०)

उपर वर्णन किये हुये ये सब — मन, बुद्धि, आहंकार आदि — स्पन्द्युक्त कलंक को प्राप्त, दृश्य की आर प्रवृत्त चिति (आसा ) के अनेक नाम हैं। यहाँ पर जो ये सब नाना प्रकार की कल्पनाएँ — आहंकार, मन, बुद्धि आदि — एक ही वस्तु के नामरूप बतलाए गये हैं, वे न्याय, सांख्य, चार्वाक, मीमांसा, जैन, बौद्ध, वैशेषिक, पाख्यरात्र आदि दृसरे दृशेनों में भिन्न-भिन्न रीति से वर्णन किये गये हैं।

(४) जीव अहं भाव को कैसे धारण करता है:-जीवोऽहं कृतिमादने संकरपकछयेदया।
स्वयंतया घनतया नीजिमानमिवास्वरम् ॥ (३।६४।१४)
तदेव घनसंवित्या यात्यहन्तामनुक्रमात्।
अहन्यणुः स्वेन्वनाधिक्यात्स्वा प्रकाशकतामिव ॥ (३।६४।१२)

अहंभावो हि दिकाळव्यवच्छेदी कृताकृतिः। स्वयं संकरपवद्यतो वातस्यन्द।इव स्कुरन् ॥ (३।६४।१९)

संकल्प शक्ति के जागृत हो जाने पर संकल्प की स्थूलता के कारण जीव इस प्रकार अहंभाव को धारण कर लेता है जैसे कि आकाश मीलिमा को । जैसे अग्नि का छोटा सा कण इन्धन की अधिकता होने पर विशाल प्रकाश को धारण कर लेता है वैसे ही जीव भी स्थूल संवेदन के कारण अहंभाव को धारण कर लेता है। जिस प्रकार वायु अपने भीवर की शक्ति से ही संचालित होने लगता है वैसे ही अपने ही संकल्प के कारण जीव अहंभाव को, जो कि आकारवान् होकर आत्मा को देश और काल में परिभित्त कर देता है, धारण कर लेता है।

# (५) जीव अरीर कैसे वनता है:-

जीवाकाशस्तिवमं देहं प्रधा विन्दति तुष्ठ्या । जीवाकाशः स्वमेवासौ वर्रिमस्त परमेश्वरे ॥ (३।१३।१८) अणुतेजःकणोऽस्मीति स्वयं चेतति चित्तया। यस्तरेबोच्छनमिव भावयत्यात्मनाम्बरे ॥ (३११३१११) क्षसदेव सदाकारं संकल्पेन्द्रपंथा न सन्। तमेव भाववन् उष्ट्रहरयरूपतया स्थितः ॥ (३।१३।२०) पक एव हितामेति स्वप्ते स्वस्तियोधवत्। किञ्चित्स्थील्यमिवाइचे ततस्वारकतां विदन् ॥ (३।१३।२१) यथाभावितमात्रार्थभाविताद्विश्ररूपतः । स पत्र स्वात्मा सततोऽप्ययं सोऽहमिति स्वक्स् ॥ ( ३।१३।२२ ) चित्रात्प्रत्ययमाधत्ते स्वप्ने स्वामिव पान्धताम् । वारकाकारमाकारं भाविदेद्वाभिषं वथा ॥ (३।१३।२३) स्वप्रसंकरपयोः संविद्वे स्येतजीवकोऽगुके । स्वरूपतारकान्तरूथो जीवोऽपं चेतित स्वयम् ॥ (३:१३।२६) तरेतह दिचित्तादिज्ञानसत्तादिरूपकम् । जीवाकाशः स्वतस्तत्र तारकाकाशकोशगम् ॥ (३।१३।२७) प्रेश्नेऽद्मिति भावेन ब्रष्टु प्रसातीय से। ततो स्ट्राइयेनैव भाविबाह्याभिषं पुनः ॥ (३।१३।२८)

येन पश्यति तज्ञत्रयुगं नाम्ना भविष्यति ।
येन स्ट्रक्षति सा वै त्वरयच्छ्रणोति श्रुतिस्तु सा ॥ (३।१३।२९)
येन जिज्ञति तद्व्राणं स स्वमात्मनि पश्यति ।
तत्तस्य स्वदनं पश्चाद्रसना चोष्ठसिष्यति ॥ (३।१३।३०)
स्पन्दते यत्स तद्वायुश्चेष्टा कर्मेन्द्रियवज्ञम् ।
स्पालोकमनस्कारजातमित्यपि भावयन् ॥ (३।१३।३१)
आतिवाहिकदेहात्मा तिष्ठत्यम्बरमम्बरे ॥ (३।१३।३२)
मनोबुद्धिरह्मं प्रोक्तं देह्योऽसावातिवाहिकः ॥ (३।१३।३०)
आतिवाहिकदेहात्मा चित्तदेह्यम्बराक्रतिः ।
स्वकल्पनान्त आकारमण्डं संस्थं प्रपश्यति ॥ (३।१३।३४)

जीवाकाश (निराकार आत्मा ) स्थल देह भाव को जिस प्रकार धारण करता है वह सुनो। परम ब्रह्म में स्वयं ही इस प्रकार की एक कल्पना का उद्य होता है कि मैं प्रकाश का एक केन्द्र हूँ। इस केन्द्र का नाम जीव है। अपनी भावना द्वारा वह केन्द्र दीर्घ आकार को धारए करने लगता है। कल्पना के चन्द्रमा के समान वह सत्य न होता हुआ भी प्रतीत होता है। आकार की भावना से वह केन्द्र द्रष्टा और दृश्य रूप को धारण कर लेता है। जैसे मनुख्य स्वप्न में अपनी ही मृत्यु का अनुभव कर लेता है वैसे ही जीव केवल द्रष्टा होते हुए भी हश्य भाव को प्राप्त हो जाता है। एक ही जीव दिरूपता को धारण करता है। अपने प्रकाश-केन्द्र में स्थित होकर द्विरूपता को प्राप्त होकर वह जीव कुछ स्थूलता का अनुभव करने लगता है। जैसी-जैसी वह भावना करता है वैसे-वैसे ही दृश्य पदार्थ उसके चारों स्रोर उपस्थित हो जाते हैं। दीर्घकाल तक यह भावना करने से कि मैं कुछ हूँ उसमें अहम्भाव का उदय हो जाता है। जैसे कि अपने चित्त की कल्पना से जीव स्वप्न में अपने-आप को मुसाफिर के रूप में देखता है उसी प्रकार कल्पना द्वारा वह जीव अपने को सुदम और भविष्य में शरीर कहलानेवाले आकार में अनुभव करता है। अपने आप को सूद्म शरीर के रूप में जीव इस प्रकार देखता है जैसे कि स्वप्न और सङ्कल्प में। विभु आतमा इस प्रकार अपने आप ही सूदम रूप धारण करके अपनी सत्ता, ज्ञान, बुढि और चित्त आदि अवस्थाओं का अनुभव करता है। देखने की भावना से जब वह आकाश में गमन करता है तब पीछे आँखों के रूप में

परिण्त होनेवाले दो रन्धों ( छेदों ) का, जिनके द्वारा जीव देख सके, उदय होता है। इसी प्रकार जिस कारण द्वारा वह छू सके वह त्वचा, जिसके द्वारा वह सुन सके वह कान, जिसके द्वारा वह सुँघ सके वह नाक, जिसके द्वारा वह वस्तुओं का स्वाद ले सके वह जिहा ( जीम ) वन जाता है; इसी प्रकार स्पन्दन करने के लिये प्राण् और नाना प्रकार की कियाओं को करने के लिये कर्मेन्द्रियों का उदय होता है। इस प्रकार विषय ( रूप ), विषय ज्ञान ( आलोक ) और विषय का प्रत्यय ( मनस्कार ) तीनों आत्मा की भावना से ही उदय होते हैं। मन, बुद्धि, अहङ्कार और पाँच विषयों ( शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध ) की तन्मात्राएँ—ये सब मिलकर पुर्यष्टक कहलाते हैं। पुर्यष्टक ही आतिवाहिक ( सूदम ) शरीर है। आतिवाहिक शरीरयुक्त आत्मा, जो कि सूदम रूपवाला है, अपनी कल्पना में अपने को स्थूल अख्डाकार देह में स्थित अनुभव करने लगता है।

# (६) जीव का बन्धन अपने आप का बनाया हुआ है :-

स्ववासनादशावेशादाशाविवश्वतां गताः । दशास्वतिविचित्रापु स्वयं निर्मादताश्वयाः ॥ (४।४३।३) स्वसङ्करणानुसन्धानात्पाशैरिव नयन्वपुः । कष्टमस्मिनस्वयम्बन्धमेत्यातमा परितप्यते ॥ (४।४२।३२) स्वसङ्करिपततन्मात्रज्वालाभ्यन्तरवितं च । परां विवशतामेति श्रंखलावद्धसिद्वत् ॥ (४।४२।३४) इति शक्तिमयं चेतो धनाद्दंकारतो गतम् । कोशकारिकमिरिव स्वेच्छ्या याति बन्धनम् ॥ (४।४२।३१)

अपनी वासनाओं के द्वारा प्राप्त दशा के वशीभूत होने के कारण जीव नाना प्रकार के बन्धनों में बन्धे हुए हैं। कितने खेद की बात है कि अपने संकल्पों के पीछे दौड़ने के कारण आत्मा अपने आपको बन्धन के पाशों में बाँधकर दु:खी होता है। अपने ही संकल्पों द्वारा रचे हुए विषयों की अग्नि में पड़कर जीव ऐसा वेबस हो रहा है कि जैसे संकलों से बन्धा हुआ सिंह। नाना प्रकार की शक्तियों से युक्त चित्त धनीभूत आहंभाव को प्राप्त होकर अपनी इच्छा से ही इस अकार बंधन को प्राप्त होता है, जैसे कि रेशम का कीड़ा अपने आप ही अपने बनाये हुए जाल में फँस जाता है।

# (७) वीजनिर्णय:-

संसार का बीज क्या है ? इसके उत्तर में वशिष्टजी कहते हैं :-अन्तर्जीनधनारमभञ्भाञ्भमहाहरम् संस्तिवततेवीं ज शरीरं विदि राघव ॥ (१।९१।८) भावाभावदशाकोशं दुःस्वसमुद्रकम्। बीजमस्य श्ररीरस्य चित्तमाशावशानुगम् ॥ (५।९१।१०) हे बीजे चित्तबृक्षस्य वृत्तिव्रतिधारिणः। पुकं प्राण परिस्पन्दो हितीयं हद्भावना ॥ ( १।९१।१४ ) आमोर्पुष्पवत्तेलतिलवस व्यवस्थिते । वासनावशतः प्राणस्पन्दस्तेन च वासना ॥ (१।९१।५३) वासनाप्राणपवनस्पन्दयोरनयोहं योः । (१।९१।६३) संदेश वीजमित्युक्तं स्फुरतस्त्री यतस्ततः ॥ (१।९१।६४) यदा संकरप्य संकरप्य संवित्संविदते वपः। तदास्य जन्मजालस्य सेव गण्डति बीजताम् ॥ ( ५।९१।८९ ) अथास्याः संविदो राम सन्मात्रं बीजसुच्यते । संविन्मात्राद्वदेरवेषा प्राकाश्यमिव तेजसः ॥ (५।९१।९८) विशेषं संपरित्यज्य सन्मात्रं यदछेपकम् । पुकरूपं महारूपं सत्तायास्तत्पदं विदुः ॥ ( १।९१।१०२ ) सत्तासामान्यमात्रस्य या कोटिः कोविदेखर । सैवास्य बीजवां याता तत पुत्र प्रवक्ते ॥ ( १।९१।१०९ ) सत्तासामान्यपर्यन्ते यत्तत्वलगयोज्झितम् । पदमाध्यमनाधन्तं तस्य बीजं न विचते ॥ ( ५।९१।११०) तव्र किश्चिम किश्चिम तत्त्वस्तीव नास्ति म । तत्तवृद्धस्यमदृश्यं च तत्त्वस्ति न चास्ति च ॥ ( १।९१।१२० )

हे राघव संसार रूपी वृत्त का बीज यह शरीर है जिसके भीतर खंकुर की नाई शुभ और अशुभ अनेक कियायें बिना दिखलाई दिये होती रहती हैं। इस शरीर का बीज चित्त है जो कि अपनी इच्छाओं के अनुसार चलनेवाला, भाव और अभाव की दशा का उद्गम और दुःख-रूपी रहनों की पिटारी है। वृत्तिरूपी लता को धारण करनेवाले चित्त- ह्मपी वृत्त के दो बीज हैं-एक प्राण का स्वन्दन और द्सरी हढ़ भावना। वासना और प्राणस्यन्दन दो अलग वस्त्यें नहीं हैं, दोनों का इस प्रकार परस्पर सम्बन्ध है जैसे कि सुगन्ध और फुल का और तेल और तिल का । वासना विना प्राणस्पन्दन और प्राणस्पन्दन विना वासना के नहीं रह सकती। वासना और प्राणस्पन्दन दोनों का बीज विषय-हान है जिसके होने पर ही इन दोनों का उदय होता है। जब कि बार-बार संकल्प करने से चिति में शरीर का भान होने लगता है तो चिति ही इस जन्म-मर्ग-रूपी विस्तार का बीज हो जाती है। चिति का बीज सत्तामात्र है क्योंकि सत्तासंवित से चिति इस प्रकार उदय होती है जैसे कि अग्नि से चमक । सत्तामात्र उस अवस्था का नाम है जिसका एक और अनन्त स्वरूप विना किसी विशेषण और संकल्प के स्थित रहता है। सत्ता का बीज वह अवस्था है जो केवल सत्तासामान्य है इससे ही सत्ता का उदय होता है। सत्तासामान्य में किसी प्रकार की कोई कल्पना नहीं है; न उसका कोई आदि है और न अन्त । न उसका कोई बीज है न उसे किसी नाम से पुकार सकते हैं। न वह सत् है और न असत्, न वह दृश्य है और न अदृश्य, न अदंकार पुक और न अहंकार रहित।

यहाँ पर यह सिद्धान्त है कि संसार में जो कुछ भी दिखाई देता है उसका कारण रहित परमकारण परमब्द्धा है जिसका कोई नाम और आकार नहीं है; जो भाव और अभाव सबसे परे हैं। उसे यहाँ पर सत्तासामान्य कहा है। सत्तासामान्य से सत्तामात्र का; सत्तानात्र से चिति का; चिति से विषय-संवेदन का, विषय-संवेदन से वासना और किया का; वासना और किया से चित्त का, चित्त से शरीर का; और शरीर से संसार का उदय होता है। शरीर न हो तो संसार का अनुभव नहीं हो सकता।

# (८) जीवों की संख्या अनन्त है :-

एवं जीवाश्रितो भावा भवभावनयोहिता। त्रहाणः कल्पिताकाराछक्षशोऽप्यथ कोटिशः॥ (४।४३।१) असंख्याताःपुरा जाता जायन्ते चापि वाप भोः। उत्पतिष्यन्ति वैवाम्बुक्योचा इव निर्मरात्॥ (४।४३।२) अनारवं प्रतिदिशं देशे देशे खेळे स्थळे। जायन्ते वा स्त्रियन्ते वा सुब्दुद्दा इव वारिणि ॥ ( ४।४३।४ )

इस प्रकार संसार की भावना से युक्त, चिति के रूपान्तर जीव कल्पित आकारवाले ब्रह्मा से लाखों और करोड़ों की संख्या में अथवा असंख्य तादाद में, भूत, वक्तमान और भविष्य में उत्पन्न होते हैं; जैसे कि भरने से जल के करा। जैसे जल के ऊपर सदा ही अनेक बुलबुले उठा करते हैं और नष्ट हो जाते हैं वैसे ही सब देश और काल में अनन्त जीव उत्पन्न और विलीन होते रहते हैं।

# (९) जीव की सात अवस्थायें :-

बीजजाप्रचयाजाप्रत्महाजाप्रचयेव च। (३।११७।११) जाप्रतस्वप्रस्तथा स्वप्न: स्वप्नजाप्रतसुष्ठसकम् ॥ (३।११७।१२) जीव का मोह सात प्रकार का है:—बीजजाप्रत्, जाप्रत्, महा-जाप्रत्, जाप्रस्वप्न, स्वप्न, स्वप्नजाप्रत् तथा सुपुप्ति।

(अ) बीजजाग्रत् :-

प्रथमे चेतनं यत्स्यादनारूयं निर्मलं चित: । (३।११७।१३) भविष्यश्चित्तजीवादिनामशब्दार्थभाजनम् ।

बीजरूपं स्थितं जाग्रहीजनामचदुच्यते ॥ (३१११०११४)

सृष्टि के आदि में चिति का जो नाम रहित और निर्मल चिन्तन— जिसको भविष्य में होनेवाले जीवादि नामों से पुकारा जा सकता है और जिसमें जाप्रत् अवस्था का अनुभव बीजरूप से स्थित होता है— उसे बीजजाप्रत् कहते हैं।

# (आ) जाग्रत् :--

नवप्रस्तस्य पराद्यं चाहमिदं मम । (३।११७।१५) इति यः प्रत्ययः स्वस्थस्तजाप्रत्प्रागभावनात्॥ (३।११७।१६)

परत्रहा से तुरन्त उत्पन्न हुए जीव का यह ज्ञान कि "यह मैं हूँ" "यह मेरा है" जाप्रत् कहलाता है—इसमें पूर्व काल की कोई स्मृति नहीं होती।

# (इ) :- महाजाग्रत् :-

अयं सोहमिदं तन्म इति जन्मान्तरोदितः। (३।११७।१६) पीवरः प्रत्ययः प्रोक्तो महाजाप्रदिति स्फुरन् ॥ (३।११७।१७)

पहले जन्मों में उदय हुआ और हदता को प्राप्त हुआ यह ज्ञान कि "यह मैं हूँ" और "यह मेरा है" महाजाप्रत् कहलाता है।

#### (ई) जाग्रत्स्वप्न:—

अरू दमय वा रूढं सर्वथा तन्मयात्मकम् । (३।११७।१७) यजाप्रतो मनोराज्यं जाप्रत्स्वप्रः स उच्यते ॥ (३।११७।१८) द्विचन्द्रशक्तिकारूप्यसूगत्ष्णादिभेदतः 1 (31880185) अस्यासात्त्राप्य जायत्वं स्वप्नोऽनेकविधो भवेत् ॥ (३।११७।१९)

जाप्रत अवस्था का मनोराज्य (भ्रम ) चाहे वह हु हो गया हो अथवा न हुआ हो-जब कि उसमें तन्मयता हो जावे अर्थात् जब जीव उसमें इतना मग्न हो जावे कि उसे कल्पना के बजाय सत्य सममने लगे-जायत् स्वप्न कहलाता है। वह कई प्रकार का होता है-जैसे एक चन्द्रमा की जगह दो का भान; सीप के स्थान पर चान्दी का भान, रेगिस्तान में मृगतृष्णा की नदी का भान आदि ।

प्रचलित भाषा में इस प्रकार के ज्ञान को भ्रम कहते हैं। इसका उदय कल्पना द्वारा जाप्रत् दशा में होता है इसलिये इसका नाम

#### जामतुस्वप्न है।

#### ( उ ) स्वप्न :--

अल्पकालं मया इष्टमेवं नो सत्यमित्यपि। (३।११७।१९) निदाकालानुभृतेऽघं निदान्ते प्रत्ययो हि यः। स स्वप्नः कथितस्तस्य महाजाग्रात्स्थतेहिष् ॥ (३।११७।२०)

महाजाप्रत् अवस्था के भीतर निद्रा के समय अनुभव किये विषय के प्रति जागने पर जब इस प्रकार का भाव हो कि यह विषय असत्य है और इसका अनुभव मुक्ते थोड़े समय के लिये ही हुआ था-उस ज्ञान का नाम स्वप्न है।

### ( क् ) स्वप्नजाग्रवः —

विरसंद्शनाभावादप्रकुछत्रहद्वपुः । (३।११७।२०) स्वप्नो जाप्रत्तया रूढ़ो महाजाग्रत्यदं गतः ॥ (३।११७।२१) अक्षते वा क्षते देहे स्वप्नजायनमतं हि तत्॥ (३।११७।२२)

जब अधिक समय तक जायत् अवस्था के स्थूल विषयों का और स्थूल देह का अनुभव न हो तो स्वप्न ही जाप्रत् के समान होकर महा- जाप्रत् सा माल्स पड़ने लगता है। स्थूल शरीर के मौजूद रहते हुए अथवा न रहते हुए जब इस प्रकार का अनुभव होता है उसे स्वप्न जाप्रत् कहते हैं।

(ए) सुपुप्ति :-

पडवस्थापरित्यामे जडा जीवस्य या स्थितिः । (३।११७।२२) मविष्यदुःसबोधाद्या सौपुसी सोच्यते गतिः ॥ (३।११७।२३) एते तस्यामवस्थायां तृणलोद्यश्चिलादयः । (३।११७।२३) पदार्थाः संस्थिताः सर्वे परमाग्रुप्रमाणिनः ॥ (३।११७।२४)

पूर्वोक्त ६ अवस्थाओं से रहित—भविष्य में दुःख देनेवाली बासनाओं से युक्त—जीव की अचेतन (जड़ ) स्थिति का नाम सुपुर्ति है। उस अवस्था में संसार के तृएा, मिट्टी, पत्थर आदि सब ही पदार्थ अत्यन्त सूहम रूप से वर्षमान रहते हैं।

# (१०) जीवों के सात प्रकार :-

ते स्वप्नजागुराः केचित्केचित्संकरपजागराः । केचित्केवळजाग्रस्थाश्वरजाग्रात्स्थिताः परे ॥ (५१५०१२) धनजाग्रात्स्थिताश्चान्ये जाग्रात्स्वप्रास्तयेतरे । श्रीणजागरकाः केचिज्जोवाः ससविधा स्मृताः ॥ (६१५०१३)

जीव सात प्रकार के होते हैं। स्वप्रजागर, संकल्पजागर, केवलजागर, चिरजागर, घनजागर, जामत्वप्र, और चीगाजागर।

#### (अ) स्वप्नजागर !--

करिमाहिबत्पाक्तने कल्पे करिमाहिबज्जगित क्वचित्।
केचित्पुसाः स्थिता देहैं जींवा । जीवित्वधीमणः ॥ (११०१९)
ये स्वप्रमिन्परयन्ति तेषां स्वप्रमिदं जगत्।
विद्धि ते हि खल्ड्च्यन्ते जीवकाः स्वप्रमासाः ॥ (६१९०१६)
क्वचिदेवं प्रमुसानां यः स्वप्रः स्वयमुत्थितः।
विषयः सोऽपमस्माकं तेषां स्वप्रनरा वयम् ॥ (६१९०१७)
तेषां चिश्तया स्वप्रः स जामस्वमुपामतः।
स्वप्रजागस्कास्ते तु जीवास्ते तुर्गताः स्थिताः ॥ (६१९०१८)
जव कि ऐसा हो कि किसी पूर्व तथा श्रन्य कल्प के जगत् में रहने

वाले जीव सोते हुए स्वप्न देखें और उनका स्वप्न इस जगत् के रूप में स्थित हो जाए तो वे जीव स्वप्नजागर कहलाते हैं (अथात वे जीव जिनका स्वप्न दूसरों के लिये जामत् जगत् है)। इस प्रकार यदि कभी और कहीं सोते हुए जीवों का स्वप्न हमारे लिये जामत् अवस्था का विषय हो और हम उनके स्वप्न के व्यक्ति हों, तो उन जीवों को जिनका स्वप्न-संसार हमारे लिये जामत्संसार वन जाता है स्वप्नजागर जीव कहाते हैं।

#### (आ) संकल्पजागर :-

कर्रिमश्चित्राक्तने कल्पे कर्रिमश्चिष्णगित क्वचित्। भनिदास्त्र प्वान्तः संकल्पेकपराः विश्वताः॥ ( ११०११४ ) ध्यानाद्विलुठिता वाय मनोराज्यवशानुगाः। सङ्कलपदाक्यमापन्ना गलितात्रानुभृतयः॥ ( ११०११५ ) संकलप प्व जाप्रस्वं येषां चिरत्यांश्वतः। तत्रास्तमितचेष्टानां ते हि संकल्पनागराः॥ ( ११५०११७ )

जब कि किसी पूर्व कल्प अथवा अन्य जगत् में रहने वाले जीव विना सोये, ध्यान से च्युत होकर, संकल्प में रत और मनोराज्य में निमग्न हो जाएँ और इतने मग्न हो जाएँ कि उनको अपने जामत्-संसार का कुछ भी ज्ञान न रहे, और उनका संकल्प ही अंशतः या पूर्य-तया जामत् भावको धारण कर ले, और उनकी बाहर की सब चेष्टायें शान्त हो जायेंगी, तो वे संकल्प जागर कहलाते हैं।

# (इ) केवलजागर :-

प्राथम्बेनावतीणांस्ते ब्रह्मणो वृंद्दितात्मनः।
प्रोक्ताः केवलजागर्याः प्रापुत्वत्य विकासिनः॥ (३१९०१९९)
वृद्धिशील ब्रह्मा से उदय होने पर प्रथम ही जन्म वाले जीव जो
आगे विकास को प्राप्त होंगे —केवल जागर कहलाते हैं।

# (ई) विरजागर :-

भूयो जन्मान्तरगतास्त एव विरजागराः ।
कथ्यन्ते प्रौडिमायाताः कार्यकारणचारिणः ॥ ( ई।५०।२० )
वे ही (केवल जागर) जीव कार्य कारण के नियम के अनुसार दूसरे
जन्मों में प्राप्त होकर प्रौड होने पर चिरजागर कहलाते हैं।

#### ( उ ) घनजागर :-

त प्व दुष्कृतावेशाजडस्थावरतां गताः। धनजापत्तवा प्रोक्ता जायत्सु धनतां गताः॥ ( १९०१२१ ) चिरजागर जीव पाप कर्मों के वश होकर स्थावरादि जड़ अवस्था को प्राप्त होकर स्थूल दशा में स्थित होने पर घनजागर कहलाते हैं।

#### ( क ) जाग्रत्स्वप्न :-

ये तु शास्त्रार्थंसत्सङ्गवोधिता बोधमागताः। पश्यन्ति स्वप्नवज्ञाप्रज्ञाप्रतस्वप्ना भवन्ति ते॥ ( ३।५०।२२ )

जो जीव शास्त्र तथा सज्जन सङ्ग द्वारा बोध प्राप्त कर लेने पर जाप्रत् दशा को स्वप्त के समान समझने लगते हैं वे जाप्रत्यप्त कहलाते हैं।

#### (ए) श्रीणजागर:-

ये तु संप्राप्तसंबोधा विश्वान्ता परमे परे। श्लीणजाप्रत्प्रश्वतयस्ते तुर्यो भूमिकां गता:॥ ( ३।५०।२३ )

जो जीव ज्ञान प्राप्त कर लेने पर परम पद में शान्ति को प्राप्त कर लेते हैं, जिनके लिये जामत्, स्वप्न और सुपृप्ति इन तीनों अवस्थाओं का अनुभव चीए हो चुका है और जो चौथी भूमिका (तुर्यावस्था) में स्थित रहते हैं वे चीएाजागर कहलाते हैं।

# (११) जीवों की पन्द्रह जातियाँ :-

सत्त्व, रजस्, तमस्, इन तीनों गुणों के श्रीर शुभाशुभ कर्मों के श्राधार पर संसार के सब जीवों को विसष्ठ जी ने १४ जातियों में विभक्त किया है। वे ये हैं:—

# (१) इदंप्रथमता :--

इदंप्रथमतोत्पन्नो योऽस्मिन्नेव हि जन्मिन । इदंप्रथमतानान्नी ग्रुमाभ्याससमुद्रवा ॥ (३।९४।२) ग्रुमाछोकाश्रया सा च ग्रुमकायांनुबन्धिनी । (३।९४।३)

जो जीव उत्पन्न होते ही प्रथम जन्म में ही शुभ कामों के करने के कारण और शुभ अभ्यास के द्वारा उत्तम लोकों में जाने के योग्य हो जाते हैं उनकी जाति का नाम "इदंप्रथमता" है।

### (२) गुणपीवरी:-

सा चेहिचित्रसंसारवासना व्यवहारिणी । (३।९४।३) भवैः कतिपयैमोंक्षमित्युक्ता गुणपीवरी ॥ (३।९४।४)

यदि वह (इदंप्रथमता) जाति विचित्र संसार के विषयों की वासनाश्रों में फँस जाने पर भी कुछ जन्मों के पश्चात् मोज्ञ प्राप्त करने के योग्य हो तो उसे गुण्पीवरी (गुण्गं से भरी हुई स्थूल) कहते हैं।

#### (३) ससत्त्वा:-

ताद्यक्फलप्रदानैककायांकायांनुमानदा । (३१९४१४) तेन राम सस्त्येति प्रोच्यते सा कृतात्मभिः॥ (३१९४१५)

जो जाति शुभ अशुभ कर्मों को सममकर मोज्ञदायक शुभ कर्मों का आश्रय लेती है वह आत्मानुभवी पुरुषों द्वारा ससत्त्वा (सत्त्व गुण सम्पन्न ) कहलाती है।

#### (४) अधमसन्ताः -

भय चेश्वित्रसंसारवासनाञ्चवहारिणी । (३।९४।९) अत्यन्तकलुपा जन्मसहस्त्रैज्ञांनभागिनी ॥ (३।९४।९) वाडक्फलप्रदानैकथर्माधर्मानुमानदा । असावधमसन्त्रेति तेन साधुभिरुष्यते॥ (३।९४।९)

जो जाति संसार के अनेक विषयों की वासना के अनुसार कार्य करने पर बहुत मलीन हो जाती है और हजारों जन्म बाद जिसमें धर्म और अधर्म के पहचानने की बुद्धि होकर मोश्रदायक धर्म पर चलने की प्रवृत्ति होती है उसे साधुलोग अधमसत्त्वा कहते हैं।

# (५) अत्यन्त तामसी:-

सेव संख्यातिगानन्तजन्मतृन्दादनन्तरम् । (३।९४।७) संदिग्धमोक्षा यदि तत्त्रोच्यतेऽस्यन्ततामती ॥ (३।९४।८)

यदि किसी जाति के लिये अनिगन और अनन्त जन्मों के पश्चात् भी मोच पाना संदिग्ध (संदेहयुक्त) हो तो उसे अत्यन्त तामसी कहते हैं।

# (६) राजसी:-

अनयतनजन्मा तु जातिस्तादृशकारिणी। (३१९४।८) योत्पत्तिर्मध्यमा पुंसो राम द्वित्रिभवान्तरा॥ (३१९४।९) तादृकार्या तु सा छोके राजसी राजसत्तम॥ (३१९४।९) राजसी वह जाति कहलाती है जो मध्यम प्रकार की हो और जो दो तीन जन्मों के अनन्तर ही राजस प्रकार के कम करना आरम्भ कर है।

### (७) राजससात्त्विकी :-

अविप्रकृष्टजनमापि सोष्यते फृतवृद्धिभिः। सा हि तन्मृतिमात्रेण मोक्सयोग्या मुमुश्चिमः ॥ (३।६४।१०) ताहकार्यानुमानेन प्रोक्ता राजससास्त्रिकी ॥ (३।९४।११)

राजससात्विकी वह जाति कहलाती है जो यद्यपि जन्म से शुद्ध न होते हुए भी जीवन में ऐसे काम करे कि शरीर की मृत्यु के पश्चात् उसे मोच मिल सके। उसके शुभ कामों के कारण ही उसे राजस-सास्विकी कहते हैं।

### (८) राजसराजसी :---

सैव चेदितरैरल्पैर्जन्मभिमोंक्षभागिनी । (३।९४।११) तत्तादृशी द्वि सा तज्ज्ञै: प्रोक्ता राजसराजसी ॥ (३।९४।१२)

हानी लोग उस जाति को राजसराजसी कहते हैं जिसका जन्म श्रशुभ स्थिति में हो किन्तु उसके काम ऐसे हों कि थोड़े से जन्म के पीछे उसे मोच प्राप्त हो सके।

### (९) राजसतामसी:-

सैव जन्मवातेमोक्षभागिनी चेब्बिरेपिणी।(३।९४।१२) वदुका वादगारम्भा सज्जिः राजसवामकी॥<sup>®</sup>(३।९४।१३)

जिस जाति का जन्म अशुभ स्थिति में हुआ हो और उसकी इच्छायें इतनी अथिक हों कि उसे सैकड़ों जन्मों के पीछे मोज्ञ-प्राप्ति की संभावना हो उसको सन्त लोग राजसतामसी कहते हैं।

# (१०) राजस अत्यन्ततामसी:-

सैव संदिग्धमीक्षा चेरसङ्खेरिय जन्मनाम् । (३।९४।१३) तदुका तादशारम्भा राजसात्यन्ततामसी ॥ (३।९४।१४)

जिस जाति का जन्म शुम स्थिति में न हुआ हो और उसके कमें भी ऐसे हों कि उसके लिये हजारों जन्म तक मोज की सम्भावना न हो उसे राजस अत्यन्ततामसी कहते हैं।

#### (११) तामसी :--

भुक्तजनमसङ्खा तु योत्पत्तिर्वक्षणो नृणाम्।

विरमोक्षा हि कथिता तामसी सा महर्षिभिः ॥ (३।९४।१९)

ब्रह्मा से उत्पन्न हुए हजारों जन्म बीत गए हों जिस जाति के और जिसको अभी मोच प्राप्त करने में भी बहुत समय लगे, इस जीव जाति को ऋषि लोग तामसी कहते हैं।

#### (१२) तामससत्त्वा :--

तजन्मनैव मोक्षस्य भागिनी चेत्तदुष्यते । (३।९४।१५) तज्ज्ञे स्तामससत्त्वेति वादशारम्भवालिनी ॥ (३।९४।१६)

जन्म लेते ही यदि कोई जाति ऐसे काम करने लगे कि वह मोच प्राप्त करने योग्य हो जावे तो उसे तामसंसत्त्वा कहते हैं।

## (१३) तमोराजसी:-

भवेः कतिवयमाँ अभागिनी चेत्रतुष्यते । (३।९४।१६) तमोराजसरूपेति ताहमार्जनहितः ॥ (३।९४।१७)

जिस जाति के ऐसे गुण हों कि वह कुछ जन्म के पीछे मोच प्राप्त करने के योग्य हो उसे तमोराजसी कहते हैं।

#### (१४) तामसतामसी :--

पूर्वजन्मसहस्राज्या पुरोजन्मसतैरपि । (३।९४।१७) मोक्षयोग्या ततः प्रोक्ता तज्जै स्तामसतामसी ॥ (३।९४।१८)

जिस जाति के हजारों जन्म पहिले हो चुके हैं और अभी सैकड़ी और होकर जिसे मोच का अधिकार होगा, उसे झानी लोग नामस-वामसी कहते हैं।

### (१५) अत्यन्त तामसी :--

पूर्वे तु जन्मसक्तात्वा जन्मसक्तेः पुरोऽपि चेत् । (३।९४।१०) संदिग्धमोक्षा तदसौ प्रोच्यतेऽत्यन्ततामसी ॥ (३।९४।१९)

जिस जाति के लाखों जन्म पहिले हो चुके हों और लाखों होने-पर भी जिसके मोच प्राप्त करने में संदेह हो उसे अत्यन्त तामसी कहते हैं।

(१२) सब जीव ब्रह्मा से उत्पन्न होते हैं :--विसष्टजी के मत में जीव अनादि और अनन्त नहीं हैं। उनकी उत्पत्ति और लय दोनों ही होते हैं। जीवों का उदय ब्रह्मा से, जो कि परम ब्रह्म का सृष्टिकारक आकार है, होता है। ब्रह्मा से जीवों का उद्गम कैसे होता है, उसका योगवासिष्ट में बहुत सुन्दर और साहि-त्यिक वर्णन है। उसका दिग्दर्शन मात्र हम यहाँ कराते हैं:—

सर्वा पृताः समायान्ति ब्रह्मणो भृतजातयः। (३१९४।१९)
किज्ञित्प्रचिवता भोगात्पयोराभेरियोमयः। (३१९४।२९)
स्वतेजःस्पिन्दिता भोगाद्दीपादिव मरीचयः। (३१९४।२९)
स्वमरीचिवलोज्ञ् ता ज्विलताग्नेः कणा द्व ।। (३१९४।२३)
मन्दारमञ्जरीस्पात्रन्द्रविम्वादिवांशवः । (३१९४।२३)
वया विटिपनिरिचन्नास्तद्वृपा विटपिश्रयः।। (३१९४।२४)
कटकाङ्गदकेयृरयुक्तयः कनकादिव । (३१९४।२५)
निर्मरादमलोगोतात्पयसामिव विन्दवः।। (३१९४।२५)
सीकरावर्तलद्वरीविन्दवः पयसो यथा। (३१९४।२०)
सीकरावर्तलद्वरीविन्दवः पयसो यथा। (३१९४।२०)
स्वान्द्रणातरिङ्गणो यथा भास्करतेजसः। (३१९४।२०)
स्वान्द्रणातरिङ्गणो यथा भास्करतेजसः। (३१९४।३०)
सर्वा प्रवोत्थता राम ब्रह्मणो जीवराश्रयः। (३१९४।३०)

सव जीवों की उत्पत्ति ब्रह्मा से इस प्रकार होती है जैसे कि हिलते हुए जल से लहरों की; दीपक की रोशनी से उसकी किरणों की; जलती हुई आग की लटा से चिनगारियों की; चन्द्रमा के बिम्ब से मन्दार की माज़री के समान किरणों की; वृत्त से उसकी चित्रविचित्र शोभा की; सोने से कड़े, अङ्गद और केयूरादि गहनों की; साफ और चमकदार करने से जलकणों की; आकाश से घटाकाश, थालीआकाश और रन्ध्राकाश आदि छोटे-छोटे आकाशों की; जल से भँवरों, लहरों, वृत्दों, और बौछारों की; सूर्य की प्रभा से स्गातृष्णा की नदियों की; चन्द्रमा से चान्द्रनी की और रोशनी से उसकी चमक की।

(१३) सब जीवों की उत्पत्ति और लय एक ही नियम

से होते हैं :--

यथा सम्पद्यते ब्रह्मा कीटः सम्पद्यते तथा। (३।६७।६९) आब्रह्मकीटसंवित्तेः सम्यक्संवेदनात्क्षयः॥ (३।६७।६८) जिस प्रकार ब्रह्मा की उत्पत्ति होती है उसी प्रकार कीड़े की होती है; श्रीर ब्रह्मा से लेकर चींटी तक सब जीवों का लय केवल सद्झान हारा ही होता है।

# (१४) संसारके सब पदार्थीं के भीतर मन है :--

पृतिचित्रक्षरीरत्वं विद्धि सर्वगतोदयम् । (३।४०।२०)
यथा बीजेषु पुष्पादि सृदो राशो घटो यथा ।
तथान्तःसंस्थिता साधो स्थावरेषु स्ववासना ॥ (५।१०।१९)
विच्ठिक्तिवांसना बीजरूपिणी स्वापर्धांमणी ।
स्थिता रसत्वया नित्यं स्थावरादिषु वस्तुषु ॥ (६।१०।२३)
बीजेण्डासरूपेण जाड्येन जडरूपिषु ।
वृज्येषु व्रव्यभावेन काटिन्येनेतरेषु च ॥ (६।१०।२४)
प्राणीवीर्यरसान्तस्था संविज्ञङ्गममाततम् ।
तनोति छतिकान्तस्थो रसः पुष्पफलं यथा ॥ (६।२८।१८)

संसार की सब ही वस्तुओं के भीतर चित्त (मन) वर्तमान है। जड़ पदार्थों के भीतर भी वासना ऐसे मौजूद है जैसे कि बीज के भीतर युष्य आदि और मिट्टी में घड़ा। स्थावर (जड़) पदार्थों के भीतर भी वासनाओं की बीजरूपी चित् शक्ति सोवी हुई अवस्था में उनके रस के रूप में सदा वर्तमान रहती है। यह शक्ति बीजों में उज्जास के रूप में, जड़ पदार्थों में जड़ता के रूप में, द्रव्यों में द्रव्य भाव से और कड़ी वस्तुओं में काठिन्य के रूप में प्रगट होती है। जिस प्रकार लता के भीतर रहने वाला रस, फूल और फल के आकार में विकसित होता है, उसी प्रकार प्राण्यों के वीर्य के रस के भीतर वास करती हुई यह चिति सब चेतन वस्तुआं का विकास करती है।

uf la emperata confint prope

# १०-मनकी अद्भुत शक्तियाँ

उत्तर यह बताया जा चुका है कि मन सर्वशक्तिमय, सर्वगत, और अनन्त परम ब्रह्म का ही एक कल्पनात्मक आकार है। मन का ब्रह्म के साथ तादात्म्य सम्बन्ध है; मन और ब्रह्म दो अलग वस्तुएँ नहीं हैं। ब्रह्म ही मन का आकार धारण करता है। इसिलये मन में भी ब्रह्म की साई अनन्त और अपार शक्तियाँ हैं। यहाँ पर योगवासिष्ठ के अनुसार मनकी अनेक प्रकार की शक्तियों का उल्लेख किया जाता है।

# (१) मन सर्वशक्तिसम्पन है।

मनो हि जगतां कर्न मनो हि पुरुषः स्मृतः । (३।९१।४) स्वरूपं सर्वकृत्वं च झकत्वं च महात्मनः ॥१॥ (३।९१।१६) मनो यह्नुसंधत्ते तरेवाप्नोति तत्क्षणात् । (३।९२।१८) यथैतद्वावयेत्स्वान्तं तथेव भवति क्षणात् ॥२॥ (३।९१।९२) प्रतिभासमुपायाति यह्नदृष्ट्य हि चेतसः । तत्तत्व्यक्तामेति स्थैयं सफलतामपि॥३॥ (३।९१।१७)

मन जगत् को रचनेवाला है, मन ही स्वयं पुरुष है। मन में सब प्रकार की शक्तियाँ हैं और मन सब कुछ कर सकता है। मन जिस बस्तु के प्राप्त करने का इरादा कर लेता है उसे अवश्य ही प्राप्त कर लेता है। मन अपने भीतर जैसी भावना करता है चए। भर में वैसा ही हो जाता है। जो कल्पना चित्त के अन्दर उदय होती है वही बाह्य जगत् में स्थिर और फलयुक्त होकर प्रकट होती है।

# (२) मनमें जगत् को रचने की शक्ति है।

तत्संकरपात्मकं चेतो यथेदमस्तिलं जगत्। संकरपाति संकरपैस्तयेव भवति क्षणात्॥ (१११४।१७) विश्ववीजमहत्वं त्वं विद्धि तस्माद्धि जायते। साइयक्ष्युर्वीनदीकादिजगज्जठरपादपः॥ (५१७।११) चित्तमेव जगत्कर्तृ संकरपयति यद्यथा। असत्सत्सदस्तवेव तत्तथा तस्य तिष्ठति॥ (६११३९।१) अङ्करस्य यथा पत्रखतापुष्पफळिथ्यः । मनसोऽस्य तथा जावतस्त्रप्रविक्रमभूमयः ॥ (३।११०।४६ ) करुपं क्षणीकरोति क्षणं क्षणं नयति करुपताम् । मनस्तदायत्तमतो देशकाषकां विदः ॥ (३।१०३।१४ )

मन का स्वभाव संकल्प है। जैसे जगत् की मन कल्पना करता है संकल्प द्वारा वैसा ही जगत् निर्मित हो जाता है। अहंभाव (मन) को ही जगत् का बीज समम्मना चाहिये। इस बीज से ही पहाड़, समुद्र, पृथ्वी और निद्यांवाले जगत् रूपी वृज्ञ की उत्पत्ति होती है। चित्त ही जगत् का उत्पादक है। वह जैसा जैसा संकल्प करता है उसी के अनुसार—सत्, असत् अथवा सदसत् जगत् की उत्पत्ति होती रहती है। जाअत्, स्वप्न और अम आदि सब अवस्थाएँ इस प्रकार मन के रूपान्तर हैं जैसे कि पत्ते, वेल, फूल, फल आदि अङ्कुर के रूपान्तर होते हैं। देश और काल का विस्तार और कम भी मन के ही आधीन हैं। सन ही कल्प को ज्ञुला बना देता है और ज्ञुला को कल्प।

(२) मन जगत् की रचना में पूर्णतया स्वतंत्र है :—

तत्स्वयं स्वैरमेवाञ्च संकल्पयित देहकम् ।

तेनेयमिन्द्रबाल्ब्यीविततेन वितन्यते ॥ (३।४।७९)

मन अपने आप ही स्वतंत्रतापूर्वक शरीर की रचना करता है। देहभाव को धारण करके वह जगन्रूपी इन्द्रजाल की रचना करता है।

(४) प्रत्पेक मन में इस प्रकार की शक्ति है:

प्रत्येकमेव यक्ति तदेवंरूपशक्तिकम्।

पृथक्प्रत्येकमुद्तिः प्रतिवित्तं जगद्भमः ॥ (३।४०।२९)

प्रत्येक चित्त में इस प्रकार की जगत् के उत्पादन करने की शक्ति

है। प्रत्येक चित्त में जगत्रूपी भ्रम का उदय पृथक् पृथक् होता है।
(५) जीव में सब कुछ प्राप्त करने की अनन्त
शक्ति है:—

सर्वे सम्पादयत्याञ्च स्वयं जीवः स्वमीहितम् । (३।४५।१२) प्रत्येकमस्ति चिन्द्रक्रिजीवशक्तिस्वरूपिणी ॥ (३।४९।१३) जीवस्योदेति या शक्तिर्यस्य यस्य यथा । भाति वस्प्रक्षदा नित्यं तस्य वस्य वसा वसा ॥ (३।४९।१४)

यस्य यस्य ययोदेति स्वचित्प्रयतनं चिरस्।

फलां ददाति कालेन तस्य तस्य तथा तथा ॥ (३।४९।१८)

तपो वा देवता वापि भृत्वा स्वैव चिदन्यया ।

फलां ददात्यय स्वैरं नभःफलनिपातवत् ॥ (३।४९।१९)

स्वसंविधतनाद्त्यम्न किञ्चिच कदाचन ।

फलां ददाति तेनाशु यथेच्छसि तथा कुरु ॥ (३।४५।२०)

स्वया वासनया छोको यद्यत्कर्म करोति यः ।

स तथेव तदाप्रोति नेतरस्येह कर्नुता ॥ (४।१३।११)

न तदस्ति जगत्कोशे शुभक्रमांनुपातिना ।

यत्पौरुपेण शुद्धेन न समासाद्यते जनैः ॥ (३।९२।८)

जीव जो कुछ चाहता है वह सब अपने आप ही सम्पादन कर लेता है। प्रत्येक जीव में चित्रांकि (आत्मा की अनन्त और अपार शिक्त ) वर्त्तमान है। जीव में जिस जिस प्रकार की शिक्त का उदय होता है उसी उसी प्रकार का फल उसको प्राप्त होता है। जीव जैसा प्रयत्न करता है यथा समय उसका फल मिलता रहता है। कभी तपके रूप में, कभी देवता के रूप में, स्वयं आत्मा ही आत्मा की इच्छायें अकस्मात् पूरी कर देता है। अपने ही प्रयत्न के सिवाय कभी और कोई हमको सिद्धि देनेवाला नहीं है। इसिलये जो कुछ प्राप्त करना चाहते हो उसके लिये प्रयत्न करो। अपनी वासना से प्रेरित होकर जो जैसा यत्न करता है वैसा ही फल पाता है। यहाँ दूसरा कोई हमारे भाग्य का निर्माण करनेवाला नहीं है। संसार में ऐसी कोई वस्तु नहीं है जो सत्कर्म और शुद्ध पुरुषार्थ द्वारा प्राप्त नहीं की जा सकती हो।

# (६) विषयों का रूप हमारे चिन्तन के आधीन है :-

यथा भावनमेतेषां पदार्थानां हि सत्यता । (३।९६।३०)
असस्यः सत्यतामेति पदार्थों भावनात्तथा ॥ (३।९६)३१)
येन येन यथा यद्यद्या संवेद्यतेऽनव ।
तेन तेन तथा तत्तत्तदा समनुभ्यते ॥ (३।६०।१६)
अमृतत्वं विषं याति सदैवामृतवेदनात् ।
शत्रुमित्रत्वमायाति मित्रसम्वित्तवेदनात् ॥ (३।६०।१७)
निमेषे यदि कल्पौचसंविदं परिविन्दति ।
निमेषे यदि कल्पौचसंविदं परिविन्दति ।

करुपे यदि निमेपत्वं वेत्ति करुपोऽप्यसौ ततः। निमेपीभवति क्षित्रं ताहरस्पातिमका हि चित् ॥ (३१६०१२१) मधुरं कटुतामेति कटुभावेन चिन्तितम् । (३।६०।२७) कद्र चायाति माधुर्ये मधुरत्वेन चिन्तितम् ॥ (३।६०।२८) मित्रवद्या द्विपनिमत्रं रिप्रवृद्या रिपुः सुहत् । (३।६०।२८) भवतीति महाबाही यथासंवेदनं जगत्॥ (३१६०१२९) वेदनात्पीतमानीलं शक्तं वाप्यनुभूयते। आपद्वदुत्सवः सेदं करोति परिमोहितः॥ (३।६०।३२) श्रुन्यमाकीणतामेति बेद्नात्स्वप्रदिक्व । ( ३।६०।३१ ) असबक्षो विमुदानां प्राणानव्यपक्रपंति ॥ (३।६०।३३) बेडनात्स्वप्रवनिता जावतीव रतिपदा। यद्यथा भासमायातं तत्त्रधा स्थिरतां गतम् ॥ (३।६०।३४) यं यं निधयमादते संविदन्तरखण्डितम्। वचयेवानुभवति प्रत्यक्षमिति सर्वगम् ॥ ( ई।१००।३ ) यं वं निश्चयमादत्ते संवितस्वद्दनिश्चया। तथा तथा भवत्येषा फलयुक्त स्वभावतः॥ ( ।१४८।५ )

संसार के सब पदार्थों का रूप इमारे चिन्तन पर निर्भर है। चिन्तन करते-करते असत्य पदार्थ भी सत्य प्रतीत होने लग जाता है। जिस वस्तु का जिस भाव से चिन्तन किया जाता है वह वस्तु उसी प्रकार से अनुभव में आने लगती है। सदा अमृतरूप से चिन्तन करने से विष भी अमृत हो जाता है और सदा मित्रभाव से चिन्तन करने से शत्रु भी मित्र हो जाता है। निमेपमात्र समय भी कल्पभाव से चिन्तन करने पर अवश्य ही कल्प के समान अनुभूत होने लगता है। इसी प्रकार यदि कल्प की निमेपभाव से चिन्तना की जाए तो जरूर ही कल्प निमेप के समान हो जाता है। आत्मा का प्रभाव ही ऐसा है। कटुमाव से चिन्तन करने पर मीठी वस्तु भी कड़वी माल्म होने लगती है और मिठाई के चिन्तन से कड़वी वस्तुएँ मीठी माल्म पड़ने लगती हैं। मित्र बुद्धि से शत्रु मित्र हो जाता है और शत्रु बुद्धि से मित्र शत्रु वन जाता है। जैसा हमारा विचार वैसा हमारा जगत्। चिन्तन द्वारा पीली वस्तु नीली अथवा श्वेत मालूम पड़ने लगती है, और उत्सव को भी आपत्ति समक्त कर मूढ़ मनुष्य शोक करने लगता है। स्वप्न की भाँति शून्य स्थान भी भरा हुआ जान पड़ने लगता है और मौजूद न होता हुआ भी भूत मूर्खों के प्राण ले लेता है। केवल चिन्तन के द्वारा ही स्वप्न की स्त्री जाप्रत् की स्त्री के समान रित-सुख देती है। जिसके मनमें जैसी चिन्तना उदय हो जाती है वह वैसा ही अनुभव किया करता है। जैसाईखयाल जिसके मन में टड़ हो जाता है वह उसको प्रत्यत्त रूप से वैसा ही अनुभव किया करता है। टड़ निश्चयवाला आत्मा जैसा-जैसा चिन्तन करता है वैसा-वैसा फल प्राप्त करता है।

(७) जैसी दृढ़ जिसकी भावना वैसा ही फल:-

इद्रभावनया चेतो यथथा भावयत्यसम् । ( ४।२१।५६ ) वतत्क्रलं तदाकारं तावरकालं प्रपश्यति ॥ ( ४।२१।५७ ) न तदस्ति न यत्सत्यं न तदस्ति न यन्स्या । ( ४।२१।५७ ) यदाया येन निर्णीतं तत्त्वया तेन लक्ष्यते ॥ ( ४।२१।५८ ) यादशं भावमादत्ते द्वाभ्यासवकान्मनः। तथा स्वन्दास्यकर्मास्यव्यवसासा विस्वति ॥ ( ४।२१।२० ) तथा किया तत्फलतां निष्पादयति चादरात्। चास्वादमनुभुयाञ्च बध्यते ॥ ( ४।२१।२१ ) **व**तस्तमेव यं यं भावमुपाइते तं तं विस्विति विन्दति। वचडडेयोऽन्यवास्तीति निश्चयोऽस्य च जायते ॥ ( ४१२११२३ ) धर्मार्थकाममोक्षार्थे प्रयतन्ते सदैव हि। मनांसि इदिभिन्नानि प्रतिपर्या स्वयेव च ॥ ( ४।२१।२३ ) न निम्बेक्ष् कदुस्वा शोतोष्णौ नेन्द्रपावकौ । ययथा परमाभ्यस्तम्पळ्ळां तथेव तत्॥ (शारशाहर) इडाम्यासो य प्रवास्य जीवस्योदेत्यविव्रतः। सोऽत्यस्तमरसेनापि तमेवाधनुधावति ॥ ( ई।६३।२५) मनो निर्मलसत्वातम यद्भावयति यादशम्। भवत्येव यथावर्तो भवेत्पयः ॥ (४।१७।४) तत्त्रभाञ् जीवो यहासनाबद्धस्तदेवान्तः प्रपरयति । (४)१७१२६ ) भावनेव स्वमात्मानं देहोऽपमिति परपति ॥ ( ५।६३।३३ ) वासनया जन्तोर्विषमप्यस्तावते। असत्यः सत्यवामेति पदार्थो भावनाच्या ॥ (३।१६।३१) वराया भावयत्याञ्च सत्तथा परिप्रयति । ( 🐉 ११३ ) इन्द्रियाणीन्द्रयार्थाख्यं विद्धि संवेदनं स्वक्स्।। ( \$19818 )

दृढ़ भावना युक्त होकर मन जिस वस्तु की जैसी कल्पना करता है उसको उसी आकार में, उतने ही समय तक, और उसी प्रकार का फल देनेवाला अनुभव होता है। यहाँ पर किसी वस्तु को न सत्य कह सकते हैं श्रीर न श्रसत्। जिसने जिसको हड़ निश्चय के साथ जैसा समन्त लिया है उसे वह वैसा ही दिखाई पड़ता है। हड अभ्यास के द्वारा जो मनुष्य अपने मन में जिस प्रकार के भाव को स्थिर कर लेता है उसी प्रकार की उसकी वासनायें और किया होने लगती हैं। बड़े शीक से वह उसी प्रकार को कियायें करने लगता है, और उनके अनुसार अपनी भावता के अनुरूप फल पाकर उसका आस्वादन करके उसमें वैंध जाता है। मनुष्य प्रत्येक वस्तु का रूप व्यपनी भावना के अनुरूप ही देखता है। क्या क्या प्राप्त करने योग्य है और क्या नहीं -इस प्रकार का निश्चय भी भावना द्वारा ही होता है। दृढ़ निश्चय वाले मन अपनी भावना के अनुसार ही धर्म, अर्थ, काम और मोच के त्रिये प्रयत्न करते हैं। जैसी भावना का हड़ अभ्यास हो जाता है वैसा ही अनुभव होने लगता है; स्वयं तो न नीम कहवा है और न गला मीठा, न आग गरम, और न चन्द्रमा शीतल । तिस विचार का जीव के हृद्य में हृद् अभ्यास हो जाता है वही विचार - चाहे वह कितना ही दुखदायी क्यों न हो-बार बार बदय होता है और जीव को अपनी श्रोर खींचता रहता है। शुद्ध मन जिस वस्तु की जैसी भावना करता है वह वस्तु उसी प्रकार की तुरन्त ही हो जाती है; जैसे जल में भँवर उत्पन्न हो जाता है। जीव अपने भीतर उसी प्रकार की वस्तुओं का अनुभव करता है जैसी वासनाओं से वह वँघा हुआ है। भावता के कारण ही वह अपने आपको शरीर समझने लगता है। वासना के प्रभाव से ही जीव के तिये विष अमृत हो जाता है और असत्य पदार्थ भी सत्य हो जाता है। जैसी जिसकी भावना होती है वैसा ही उसका अनुभव होता है। इन्द्रियाँ और उनके विषय सब ही जीव के अपने ख्याल से ही बने हैं।

# (८) अभ्यास का महत्व :-

पौनःपुरुषेन करणमस्यास इति कथ्यते। पुरुषार्थः स एवेह तेनास्ति न विना गतिः॥ (३१६७।४३) योऽभ्यासः प्रकारयन्तः शुक्तिवस्रमसो रसात्। सवेचन्मयमेवान्तरावास्त्रमव स्थाते॥ (३१६७।२०) आविवाहिकदेहोऽयं शुद्धचिद्व्योम केवलम् ।
आधिभौतिकतामेति भावनाभ्यासयोगतः ।। (ई।६७।३०)
आधिभौतिकदेहोऽसौ धारणाभ्यासभावनात् ।
विद्वद्भवत्समभ्येति पश्याभ्यासविज्िष्टमतस् ॥ (ई।६७।३१)
दुःसाध्याः सिद्धिमायान्ति रिपवो यान्ति मित्रतास् ।
विपाण्यमृततां यान्ति संतताभ्यासयोगतः ॥ ई।६७।३३)
हडाभ्यासाभिधानेन यत्ननाम्ना स्वकम्णा ।
निजवेदनजेनैव सिद्धिभवति नान्यथा ॥ (ई।६७।४४)

किसी काम को बार बार करने का नाम अभ्यास है; उसीको पुरुषार्थ भी कहते हैं। उसके बिना किसी प्रकार की उन्नित नहीं होती। शुद्ध चित् (आत्मा) का उसी प्रकार का आकार हढ़ हो जाता है जैसे आकार का उसमें अभ्यास होता है—यह बात बालक तक भी जानते हैं। भावना के अभ्यास से सूद्भ शरीर, जो कि वास्तव में शुद्ध चिदाकारा (आत्मा) है, आधिमौतिक (स्थूल) भाव को प्रह्म कर लेता है। इसी प्रकार आधिमौतिक (स्थूल) देह भी सूदम धारणा के अभ्यास से पत्नी के समान आकाश में गमन करने लगता है। अभ्यास से पत्नी के समान आकाश में गमन करने लगता है। अभ्यास का इतना महत्व है। बराबर अभ्यास (यत्न) करने से नामुमकिन (असम्भव) भी मुमकिन (सम्भव) हो जाता है; शबु मित्र हो जाते हैं; और विष अमृत हो जाता है। यत्न नामवाले अपने ही पुरुषार्थ से, जिसका नाम हढ़ अभ्यास है, मनुष्य को संसार में कामयाबी होती है; किसी दूसरे साधन से नहीं।

# (९) मन के इड़ निश्रय की शक्ति:-

न मनोनिश्चयकृतं कश्चिद्रोधियनुं क्षमः ॥ (३।८८।१८)
यो बद्धपद्दतां यातो जन्तोर्मनसि निश्चयः ।
स तेनैव विना ब्रह्मज्ञान्येन निवापते ॥ (३।८८।१९)
बहुकालं यद्भ्यस्तं मनसा दृढनिश्चयम् ।
ज्ञापेनापि न तस्यास्ति क्षयो नृष्टेऽपि देहके ॥ (३।८८।२०)
वीरं मनो भेदयिनुं मनागपि न ज्ञान्यते । (३।८९।३८)
का नाम ता महाराज कीदृश्यः कस्य ज्ञान्त्यः ॥ (३।८९।३८)
यामिर्मनांसि भियन्ते दृढनिश्चयवन्त्यपि । (३।८९।३९)
मन के दृढ निश्चय को मिटाने या रोकने की किसी में शक्ति नहीं

है। जिसके मन में जो निश्चय दृढ़ हो गया है उसको उसके सिवाय और कोई नहीं हटा सकता। बहुत समय तक जो बात किसी के मन में गहरें तौर पर बैठ गई है वह शरीर के नष्ट होने पर या शाप द्वारा भी नहीं मन से हटती। दृढ़ निश्चयवाले वीर मनको अपने निश्चय से भंग करने की शिक्त किसी में नहीं है। किसकी ऐसी शिक्त है जो मन को अपने दृढ़ निश्चय से हटा सके ?

(१०) जैसा मन वैसी गति:-

यथा संवित्तथा वित्तं सा तथावस्थिति गता । परमेण प्रयत्नेन नीयतेऽन्यद्द्यां पुनः ॥ (३।४०।१३) वित्तायत्तिदं सर्वे जगितस्थरवरात्मकम् । वित्ताधीनवतो राम बन्धमोक्षाविष स्फुटम् ॥ (३।९८।३)

जैसा जिसका विचार वैसा ही उसका मन, श्रोर जैसा मन वैसी ही उसकी स्थिति होती है। उस स्थिति को दूसरी दशा में लाने के लिये बहुत प्रयत्न करना पड़ता है। जड़ और चेतन समस्त जगत् चिच के ही आधीन है। हमारा बन्धन श्रोर मुक्ति भी चिच के हाथ में हैं।

(११) दु:ख-सुख भी चित्त के आधीन हैं:

मनःप्रमाशहर्यन्ते दुःखानि गिरिस्ट्रवत्।

सद्धादेव नश्यन्ति सूर्णस्याग्रे हिमं यथा।। (३।९९।४३)

सर्वेषु सुखदुःखेषु सर्वासु कळनासु व।

मनः कर्न मनो भोक्न मानसं विद्धि मानवम् ॥ (३।११९।२४)

मनः कर्मफलं सुङ्क्ते छुमं वाऽछुभमेव वा।

अतश्वित्तं नरं विद्धि भोकारं सुखदुःखयोः॥ (३।११९।३४)

सर्वेषामेव देहानां सुखदुःखार्यभाजनम्।

शरीरं मन प्रवेह न तु मांसमयं सुने॥ (४।१३।८)

यस्त्वकृत्रिम आनन्दस्तद्यं प्रयतन्तैः।

मनस्तन्मयतां नेयं येनासौ समवाप्यते॥ (४।२१।३४)

मन की मूखेता से दुःख पहाड़ की चोटी की नाई बढ़ते हैं और मन के द्वारा ही दुःखों का इस प्रकार नाश हो जाता है जैसे कि सूर्य के उदय होने पर पाले का। सब दुःख, सुख और अवस्थाओं का बनाने-बाला और भोगनेवाला मन हो है। मनुष्य मनोमय है अर्थात् जैसा किसी का मन वैसा ही वह मनुष्य होता है। शुभ या अशुभ कमों का करनेवाला सन ही है; इसिलये सुख-दुःख का भोगनेवाला मनुष्य सन ही है। हाड़ मांस से बना हुआ शरीर सुखदुःखों को भोगनेवाला नहीं है—सब शरीरों में मन ही को सुख या दुःख का अनुभव होता है। जो अलोकिक आनन्द मोच दशा में अनुभव में आता है उसके प्राप्त करने के लिये भी पुरुषार्थी लोग मन की ही साधना करते हैं, क्योंकि उसकी सिद्धि भी मन के शुद्ध होने पर ही हो सकती है।

### (१२) जीव की परिस्थितियाँ उसके मन की रची हुई हैं-

इदं चित्तेच्छयोदेति छीयते तद्गनिच्छया। (४।४९।३३) दीघंस्वप्नं तथैवेदं विद्धि चित्तोपपादितम् ॥ (४।४९।३४) या येन वासना यत्र सतेवारोपिता यथा। सा तेन फछस्स्तत्र तदेव प्राप्यते तथा।। (३।९६।१०) स्वेनैव चित्तरूपेण कर्मणा फलार्थामणा। सङ्कस्पैकझरीरेण नानाविस्तरझाछिना।। (३।९६।८) इदं ततमनेकात्म माथामयमकारणम्। विश्वं विगतविन्यासं वासनाकरूपनाकुळम् ॥ (३।९६।९)

यह हमारा दृश्य जगत् चित्त की इच्छाओं द्वारा निर्मित है और इच्छाओं के न रहने पर लीन हो जाता है। चित्त द्वारा रचा हुआ यह एक महान् स्वप्न है। जहाँ पर जिसने जैसी इच्छा दृढ़ कर ली है वहीं पर वह उसी प्रकार से फल देती है। यह नाना प्रकार के अनिन पदार्थों वाला और तत्त्वरहित संसार वासना के अनुसार नाना प्रकार के विस्तार को धारण करनेवाले और फल प्राप्त करनेवाले संकल्पात्मक मन के कम द्वारा रचा हुआ है।

## (१३) श्ररीर भी मन का ही बनाया हुआ है :-

मनसेदं शरीरं हि वासनाथं प्रकल्पितम् ।
कृमिकोशप्रकारेण स्वात्मकोश इव स्वयम् ॥ (४।४९।७)
करोति देहं संकल्पात्कुंभकारो घटं यथा ॥ (४।११।१९)
योऽयं मांसास्थिसंघातो दृरवते पाळभौतिकः ।
मनोविकल्पनं विद्या न देहः परमार्थतः ॥ (४।१३।९)
स्वप्रसंकल्पकालेन सथान्येव जगत्स्थितः ।
सवीवेयं हि संकल्पकळना काज्यदेव हि ॥ (१।२८।३०)

प्राक्त्रवाहिचराभ्यस्ती वासनातिक्षयेन यः।

तथैव हरयते देहस्तथाऽकृत्युद्येन सः॥ (११२८१३४)

मनसा भाव्यमानो हि देहता याति देहकः।

देहभावनवाऽयुक्तो देहभमें बाव्यते॥ (३१८९१३)

यन्मयं हि मनो राम् देहस्तदनु तहकः।

तक्तामायाति गन्धान्तः पवनो गन्दतामिव॥ (४१२११८६)

जैसे रेशम का कीड़ा अपने रहने के लिये अपने आप ही अपना कोश तैयार कर लेता है वैसे ही मन ने भी यह शरीर अपनी वास-नाओं की पूर्ति करने के लिये बनाया है। मन शरीर को अपने सङ्ख्यों द्वारा इस प्रकार बनाता है जैसे कि कुम्हार घड़े को। यह जो हड्डी और मांस का पंचभूतों से बना हुआ पुतला दिखाई पड़ता है वह शरीर नहीं है विलक्ष्मन की कल्पना द्वारा की हुई एक रचना है। जैसे स्वप्न-जगत् में सब पदार्थ संकल्प द्वारा रचे जाते हैं वैसे ही इस जावत् अवस्था के जगत् में भी सब वस्तुएँ (शरीर भी ) संकल्प द्वारा बनाई जाती हैं। यह शरीर क्या है - केवल पूर्व काल की, अभ्यास द्वारा हृद् हुई, वासनाओं की एक आकारवाली मृर्त्ति। देहमावना से मनको देहत्व का अनुभव होता है और देहभावना से स्वतन्त्र हो जाने पर देह के धर्मों का मन को अनुभव नहीं होता। अर्थात् जब तक हम अपने आप की भौतिक शरीर मानते हैं तब तक हमकी शरीर के धन्मी का अनुभव होता है; किन्तु जब हम शरीर भाव से ऊँचे चढ़ कर अपने को मन और आत्मा समम्तने लगते हैं तब हम शरीर के धम्मों से मुक हो जाते हैं; उस समय हमें शरीर के मुखदुःखों का अनुभव नहीं होता; और इस प्रकार की भावना के धीरे धीरे परिपक हो जाने पर हम भौतिक शरीर नहीं धारण करते। जैसे जिस प्रकार की गन्ध हवा में छोड़ दी जाती है हवा उसी प्रकार को गन्धवाली हो जाती है; इसी प्रकार जैसे विचार किसी के मन में होते हैं उसका शरीर उसी प्रकार का आकार धारण करता रहता है।

### (१४) मानसी चिकित्सा :-

शरीर मन का बनाया हुआ है और मन द्वारा ही इसकी वृद्धि और तबदीली होती रहती है। शरीर के सब रोग विचार और जीवन की अशुद्धि के द्वारण होते हैं। उनके दूर करने का सबसे उत्तम उपाय विचारों और जीवन को शुद्ध करना है। जब मन शुद्ध और पित्र होता है और वासना उच कोटि की होती है तब शरीर निरोग और सुन्दर रहता है। ये सब विचार आजकल के समय में "क्रिश्चियन साइंस" के नाम से पाश्चात्य देशों में बहुत प्रचलित होते जा रहे हैं और बहुत ही नवीन और महत्वपूर्ण सममें जाते हैं, किन्तु भारतवर्ष में इस प्रकार के विचार सहस्रों वर्ष पूर्व प्रचलित थे। योगवािष्ठ इस प्रकार के विचारों की अनुपम निधि है। इसलिये यहाँ पर विषष्ठ जीक मानसी चिकित्सा सम्बन्धी कुछ विचारों को उद्धृत किया जाता है:—

#### (अ) आधि और व्याधि:-

आवयो व्याध्यश्चेत द्वयं तुःखस्य कारणम् ।
तिन्नवृक्तिः मुखं विद्यात्तरक्षयो मोक्ष उच्यते ॥ (१।८१।१२)
देहतुःसं विदुव्याधिमाध्याख्यं वासनामयम् ।
मोक्यम्खं हि ते विद्यात्तरक्षताने परिक्षयः ॥ (१।८१।१४)
इदं प्राप्तमिदं नेति जाढ्याद्वा धनमोहदाः ।
आधयः सम्प्रवतन्ते वर्षाम् मिहिका इव ॥ (१।८१।१६)
स्ट्रां स्फुरन्तीध्विच्छासु मोख्यं चेतस्यनिर्जिते ।
दुरान्नाम्यवहारेण दुदंशाक्रमणेन च ॥ (१।८१।१७)
दुष्काखव्यवहारेण दुष्कासपुरणेन च ॥
दुर्जनासह्रदोषेण दुर्भावोज्ञावनेन च ॥ (१।८१।१८)
श्लीणत्वाद्वा प्रपूर्णत्वान्नाडीनां रन्धसंतती ।
प्राणे विधुरतां याते काये तु विकळीकृते ॥ (१।८१।१९)
दौस्यित्यकारणं दोषाह्याधिदेहे प्रवर्तते ॥ (१।८१।१९)

दुःख के दो कारण हैं—एक आधियाँ और दूसरी व्याधियाँ। इनके दूर होने से सुख होता है और ज्ञानद्वारा उनकी सम्भावना दूर होने का नाम मोच है। शरीर के दुःखों का नाम व्याधि है और मान-सिक दुःखों का नाम आधि है। दोनों मूर्खता से उत्पन्न होती हैं और तत्वज्ञान से दोनों का क्षय हो जाता है। गहरे मोह में डालने वाले मानसिक रोग अज्ञान से और "यह वस्तु सुमे प्राप्त हो गई है यह नहीं हुई है" इस प्रकार के मानसिक विचारों से ऐसे उत्पन्न होते हैं जैसे वर्ष ऋतु में मेंह वरसता है। देह के रोगों की उत्पत्ति इस प्रकार होती हैं:—

जब कि अज्ञान के कारण मनुष्य का मन उसके बस में नहीं होता और उसमें नाना प्रकार की तीन्न वासनायें उठती हैं, तो मनुष्य उनको पूरा करने के वास्ते अखाद्य द्रव्यों को खाने लगता है, अगम्य (बुरे) स्थानों में जाने लगता है, अनुचित समय पर और अनुचित तरह के काम करने लगता है, उष्ट पुरुषों के सङ्ग में बैठने लगता है, और अपने मन में खोटे भावों को स्थान देने लगता है। ऐसा होने पर उसकी नाडियाँ ठीक-ठीक प्रकार से काम करना छोड़ देती हैं। कुछ नाड़ियों की शक्ति चीण हो जाती है और कुछ अधिक शक्तिवाली हो जाती हैं जिससे उनके द्वारा जीवन शक्ति (प्राण्) का शरीर के भीतर समान बहाव नहीं रहता और प्राण् शक्ति के संचार में उचित संगठन का हास हो जाता है। ऐसा होने से शरीर की स्थित डावाँडोल हो जाती है, और उसमें नाना प्रकार के दोप उत्पन्न होकर दुःख देने वाले अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं।

#### (आ) आधि से व्याधि की उत्पत्ति :-

चित्ते विषुरिते देहः संक्षोभमनुयात्यस्म् । (१।८१।३०) संक्षोभात्साम्यस्त्रसर्धं वहन्ति प्राणवायवः ॥ (१।८१।३२) असमं वहति प्राणे नाड्यो यान्ति विसंस्थितिम् । (१।८१।३३) काश्विज्ञाड्यः प्रपूर्णत्वं यान्ति काश्विज्ञारिकताम्॥(१।८१।३४) कुतीर्णत्वमानीर्णत्वमतिर्जार्णत्वमेव वा । दोषायेव प्रयात्यन्नं प्राणसज्जारदुष्क्रमात् ॥ (१।८१।३५) तथात्रानि नयत्यन्तः प्राणवातः स्वमाश्रयम् । १।८१।३६) यान्यन्नानि निरोपेन तिष्ठन्त्यन्तः शरीरके ॥ (१।८१।३७) तान्येव व्याधितां यान्ति परिणामस्वभावतः । (६।८१।३७) एवमार्थभवेव्याहिस्तस्याभावाच नश्यति ॥ (१।८१।३८)

वित्त में गड़बड़ होने से अवश्य ही शरीर में गड़बड़ होती है। शरीर में जब संक्षोम होता है तो प्राणों के प्रसार में विषमता आ जाती है और प्राणों की गित में विकार होने से नाड़ियों के परस्पर सम्बन्ध में खराबी उत्पन्न हो जाती है। कुछ नाड़ियाँ तो शिक्त से अधिक पूर्ण हो जाती हैं और कुछ खाली हो जाती हैं। प्राणों की गित में खराबी पैदा होने से अन्न का पाचन ठीक नहीं होता—कभी अन अच्छी तरह नहीं पचता, कभी कम पचता है और कभी अधिक पचता है। प्राणों

के यन्त्र में अन्न पहुँच कर वहाँ पर जमा होकर और सड़ कर अनेक प्रकार के रोगों को उत्पन्न करने लगता है। इस प्रकार मानसिक रोगों से शरीर के रोगों की उत्पत्ति होती है और उनके नाश होने पर इनका भी नाश हो जाता है।

(इ) आधि के क्षय होने पर व्याधि का छ्य:—

आधिक्षवेणधिभवाः क्षीयन्ते व्याधयोऽप्यलम् । (१।८११४४)

छुद्धया पुण्यया साधी कियया साधुसेवया ॥ (१।८११४०)

मनः प्रयाति नैर्मल्यं निकवेणेव काळनम् । (१।८११४०)

आनन्दी वर्धते देहे छुद्धे चेतसि राधव ॥ (१।८११४१)

सत्त्वछुद्धया वहन्त्यते क्रमेण प्राणवायवः ।

खरवन्ति तथाज्ञानि व्याधिस्तेन विनश्वति ॥ (१।८११४२)

यन्मयं हि मनो राम देहस्तद्दु तहन्नः ।

तत्तामायाति गन्यान्तः प्रथनो गन्यतामिव ॥ (४।२१११६)

आधियों ( मानसिक रोगों ) के चीए हो जाने पर उनसे उत्पन्न होने वाली व्याधियाँ ( शारीरिक रोग ) भी मिट जाते हैं। शुद्ध और शुभ कमों के करने से और सज्जनों के सङ्ग से मन इस प्रकार निर्मल हो जाता है जैसे कि सान पर चढ़ाने से सोना और चित्त के शुद्ध हो जाने पर शरीर में आनन्द ( निरोगता ) का संचार होने लगता है। जीवन के शुद्ध होने पर प्राणों की गति ठीक-ठीक रीति से होने लगती है और शरीर में अन्न का पाचन ठोक-ठोक होने लगता है, जिससे कि शारीरिक रोग नष्ट हो जाते हैं। मन के जैसे विचार होते हैं देह उन्हीं के अनुसार चलती है और उसी प्रकार की हो जाती है जैसे हवा वैसी ही हो जाती है जैसी गन्ध उसमें छोड़ दी जाए।

#### (ई) मनत्र चिकित्सा :-

मन्त्रों के अन्तरों में भी उसी प्रकार शरीर पर असर करने की शक्ति हैं जैसे कि द्वाइयों में। किन्तु मन्त्रों का प्रभाव भावना द्वारा होता है।

यथा विरेकं कुर्वन्ति हरीतक्यः स्त्रभावतः।

भावनावशतः कार्ये तथा यरख्वाद्यः॥ (१।८१।३९)

जैसे हरीतकी (हर्र) का स्वभाव ऐसा है कि उसके खाने से श्रारीर में दस्त लग जाते हैं वैसे हो भावना (हढ़ विश्वास) हारा मन्त्रों के अन्तर (यर लव आदि) भी शरीर पर असर करते हैं।

#### ( उ ) मृल आधि:-

द्विविधो व्याधिरस्तीति सामान्यः सार प्व च । व्यवहारस्तु सामान्यः सारो जनममयः स्मृतः ॥ (कृ।८१।२३) प्रासेनाभिमतेनैव नश्यन्ति व्यावहारिकाः । (कृ।८१।२४) आत्मज्ञानं विना सारो नाधिर्नश्यति राधव ॥ (कृ।८१।२५) आधिव्याधिविछासानां राम साराधिसंक्षयः । सर्वेषां मुलहा प्रावृणनदीव तत्वीरुधास् ॥ (कृ।८१।२६)

रोग दो प्रकार के होते हैं—एक सामान्य और दूसरा मूल। सामान्य रोग उनको कहते हैं जो कि लौकिक जीवन में दिखाई पड़ते हैं। संसार में जन्म लेना मूल रोग है (क्योंकि जब तक जीव संसार में जन्म लेना मूल रोग है (क्योंकि जब तक जीव संसार में जन्म लेना रहेगा तब तक तो उसे कभी न कभी कोई न कोई रोग लगेगा ही। रोगों से पूरी निवृत्ति जन्म-मरण के चकर से बिल्कुल ही खूट जाने पर होती है ) लौकिक रोगों की शान्ति तो यथोचित वस्तु प्राप्त हो जाने पर हो जाती है, किन्तु जो मूल रोग है, उसकी शान्ति खात्म-झान प्राप्त किये बिना नहीं होती। जीवन की सब आधियाँ (मानसिक रोग) और ज्याधियाँ (शारीरिक रोग) मूल आधि (खड़ान) के नाश होने पर ऐसे नष्ट हो जाती हैं जैसे कि नदी के किनारे उत्पन्न होनेवाली वेलें वर्षा ऋतु में नदी की बाढ़ से नष्ट हो जाती हैं।

(ऊ) जीवनको सुखी और निरोग रखनेका उपाय:

मनसा भाज्यमानो दि देहतां याति देहकः।
देहभावनयाऽयुक्तो देहधर्मैर्न बाज्यते॥ (३।८९।३)
न मनोनिश्चयक्तं करिवद्रोधियतुं क्षमः॥ (३।८८।१४)
यन्मनोनिश्चयक्तं तद्रद्रव्यौषिद्रण्डनैः। (३।९१।४)
दन्तुं न बास्यते जन्तोः प्रतिविस्वमणेरित ॥ (३।९१।५)
पौरुषं स्वमवष्टस्य धैर्यमालस्व्य साखतम्।
यदि तिष्टत्यगम्योऽसौ दुःखानां तदिनिन्दतः॥ (३।९२।१४)
आधयो व्याध्ययस्वैव शापाः पापदशस्तथा।
न खण्डयन्ति तचि तं पर्मवाताः बिलामित ॥ (३।९२।२५)
भावाभावमयां चिन्तामीहितानीहितान्वताम्।
विस्त्यात्मिति तिष्ठामि चिरं जीवास्यनामयः॥ (१।२६।१०)

इदमच मया खब्बमिदं प्राप्त्यामि सुन्दरम् । इति विन्ता न मे तेन विरं जीवाम्यनामयः ॥ (ई।२६।१२) ्राच्या प्रशान्तवापणं वीतशोकं स्वस्थं समाहितम् । मनो मम मुने शान्वं तेन जीवाम्यनामयः ॥ (द्वारहा१६) किमय सम सम्पन्नं प्रातवां भविता पुनः। इति चिन्ताज्यरो नास्ति तेन जीवाम्यनामयः ॥ (ई।२६।१८) अरामरणदः सेषु राज्यलाभसुसेषु न विभेमि न हृष्यामि तेन जीवास्थनामयः ॥ (ई।२६।१९) अयं बन्धुः परश्वायं ममायमयमन्यतः। इति ब्रह्मन्न जानामि तेन जीवाम्यनामयः ॥ (९।२६।२०) आहरन्विद्द्रशन्तिष्टन्नुत्तिष्टन्नुष्टन्नुष्टन्नु देहोऽहमिति नो वेड्मितेनास्मि चिरजीवितः ॥ (६।२६।२२) अपरिचक्षया शक्त्या मुहन्ना स्निग्धमुग्धया । ऋज पश्यामि सर्वत्र तेन जीवाम्यनामय: ॥ (६।२६।२५) यत्करोमि यदश्तामि तत्यक्त्वा तहतोऽपि मे । मनो नैप्कम्यमाइत्ते तेन जीवाम्यनामयः॥ (१।२६।२७) करोमीशोऽपि नाकार्नित परितापे न खेदवान् । दरिदोऽपि न वाण्डामि तेन जीवाम्यनामयः ॥ (१।२६।२९) जीर्ज भिन्नं रूथं क्षीर्ण क्ष्रवर्ध क्ष्रपणं क्षयं गतम् । परवामि नवबत्सर्वे तेन जीवास्थनामवः ॥ (६।२६।३३) मुखितोऽहिम मुखापन्ने दुःखितो दुःखिते जने । सर्वस्य प्रियमित्रं च तेन जीवान्यनामयः ॥ (६।२६।३४) आपण्यवलधीरोऽस्मि जगन्मित्रं च संपदि। भावाभावेषु नैवास्मि होन जीवाम्यतामयः ॥ (६।२६।३५)

में शरीर हूँ इस प्रकार की भावना से जीव शरीर के धर्मों का अनुभव करता है, और इस भावना से रहित होने पर जीव को शरीर के गुणों का अपने में अनुभव नहीं होता। मन जिस बात का इड़ निश्चय कर लेता है वही होती है—उसे टालने बाला और कोई नहीं है। जैसे प्रतिविन्न, मिण पर पड़ा हुआ प्रतिबिन्न किसी साधन से नहीं मिट सकता उसी प्रकार मनने जो अपने लिये निश्चित कर लिया है वह भाव, द्रव्य, औषधि और द्रुड आदि किसी अन्य साधन से

नहीं दूर किया जा सकता। ( मन के निश्चय का इतना महत्व है -इसिनये ) यदि कोई व्यक्ति अपने पुरुषार्थं से अटल धैर्यं को धारण करके स्थिर रहे तो उसके पास दुःख नहीं फटक सकते। ऐसे पुरुष के मन को आधि ( मानसिक रोग ), व्याधि ( शरीर के रोग ) शाप और कुदृष्टि ( बुरी नजर ) आदि कुछ भो इस प्रकार हानि नहीं पहुंचा सकता जैसे कमल दंड से पीटने से पर्वत को कुछ नहीं होता। (विसष्ठ जी ने जब काकसुशुरिंड मुनि से यह पूछा कि आप इतने दीर्घ काल से इतने निरोगी और युवा कैसे बने रहते हैं तो उन्होंने जी उत्तर दिया वह यह है: - ) मैं सदा निरोगी इस वजह से रहता हूँ कि-इष्ट और अनिष्ट के होने और न होने की चिन्ता को त्याग कर मैं आत्म-भाव में स्थित रहता हूं; आज मैंने इस वस्तु को प्राप्त कर लिया, कल उस सुन्दर वस्तु को प्राप्त कहँगा - इस प्रकार की चिन्ता सुक्ते नहीं होती; मेरा मन चपलता और शोक से रहित शान्त और समाहित (स्थर) है; आज मुक्ते क्या प्राप्त हुआ है और कल क्या होगा इस प्रकार की चिन्ता के उबर से मैं पीड़ित नहीं हूँ; बुढ़ापे और मौत के दुःख से मुक्ते डर नहीं है, और राज्य आदि के मुख मिलने से मुक्ते कोई खुशी नहीं होती; यह वन्धु है, यह शत्रु है, यह मेरा है, यह दूसरे का - इस प्रकार का भेद भाव मेरे मन में नहीं है; आहार-विहार में उठते-बैठते, साँस लेते और सोते-किसी समय भी मुक्ते यह खयाल नहीं होता कि मैं देह हूं; अपने स्वरूप से, विचलित न होने वाली शक्ति तया मधुर और प्रेमयुक्त दृष्टि से युक्त होकर मैं सबको समता से देखता हूँ; जो कुछ में करता हूँ अथवा जिस वस्तु का मैं भोग करता हूँ उस-उसमें से अभिमान त्याग कर सब कुछ करता हुआ भी मैं मन में निध्किय ही रहता हूँ; मैं समर्थ होने पर भी किसी पर आक्रमण नहीं करता, दूसरों से दुःख दिये जाने पर भी मैं खिन्न नहीं होता, धनहीन होने पर भी मैं किसी से कुछ पाने की इच्छा नहीं करता; जीएं, दूटी हुई, शिथित अङ्गवाली, चीए, चोमयुक्त, संचृर्णित और नष्टप्राय वस्तुओं में भी मुक्ते नवीनता का ज्ञानन्द ज्ञाता है; दूसरों को मुखी देखकर मैं सुखी होता हूँ, दुःखी देखकर दुःखी होता हूँ, और सब का मैं प्रिय मित्र हूँ; आपत्ति आने पर मैं अचल और धैर्ययुक्त रहता हूँ, और सम्पत्ति की दशा में सारे जगत् के साथ मित्रता का व्यवहार करता हूँ ; माव और अमाव में मैं सर्वदा एक समान रहता हूँ।

(१५) मन के शान्त और महान होनेपर ही सब ओर आनन्द का अनुभव होता है:—

मनः सर्वमिदं राम विस्मित्रन्तिशिकित्सिते ।

विकित्सितो वै सकतो जगजालमयो भवेत् ॥ (४।४।५)

कान्तःश्रीतलतायां तु लाङ्यायां सीतलं जगत् ॥ (४।५९।३३)

कान्तरतृष्णोपतप्तानां दावादाहमयं जगत् ॥ (४।५६।३४)

न वित्तिभुवनैषयोत्र कोशाद्रज्ञधारिणः ।

फलमासायते चित्तायत्महत्त्वोपवृद्धितात् ॥ (५।२१।१२)

पूणे मनिस सम्पूर्णे जगत्सर्वे सुधादवैः ।

उपानद्गृहपादस्य नतु चर्मास्तृतैव सः ॥ (५।२१।१४)

मन सब कुछ है, मन की अपने भीवर ही चिकित्सा करने से सारा संसार ठीक हो जाता है। अपने भीवर ही यदि शान्ति प्राप्त हो गई, तो सारा संसार शान्त दिखाई पड़ने लगता है। जो अपने भीवर हो एण्णा की आग से जल रहा हो उसके लिये सारे संसार में आग सी लगी रहतो है। चित्त को महान बनाने से जो फल प्राप्त होता है वह न तीनों लोक (पृथ्वी, पाताल और स्वर्ग) के अपर राज्य करने से, न रत्नों से भरे हुए खजाने के मिलने से होता है। मन के पूर्ण होनेपर सारा संसार अस्त से भरपूर दिखाई पड़ता है, जैसे कि जूता पहने हुए पुरुष के लिये समस्त पृथ्वी चमड़े से ढकी हुई सी प्रतीत होती है।

(१६) शुद्ध मन में ही आत्मा का प्रतिविम्ब पड़ता है:-

सर्वत्र स्थितमाकाशमादशं प्रतिविद्यति ।
यथा तथात्मा सर्वत्र स्थितक्षेत्रसि दृश्यते ॥ (९१७१।३९)
आकाशोपळकुठ्यादौ सर्वत्रात्मदशा स्थिता ।
प्रतिविद्यमिवादशं चित्त प्रवात्र दृश्यते ॥ (९१७१।३६)
चित्तं वृत्तिविद्दीनं ते यदा यातमचित्तताम् ।
तदा मोक्षमयीमनतः सत्तामाप्रोपि तां तताम् ॥ (९१२१।२६)

यद्यपि आकाश सब जगह मौजूद है तो भी उसका प्रतिबिम्ब केवत शीशे में ही पड़ता है। ऐसे ही यद्यपि आत्मा सब जगह बत्तमान हैं तो भी उसका दशन केवल मन के भीतर ही होता है। आत्मा यद्यपि आकाश पत्थर और दीवार आदि सब ही वस्तुओं में वर्तमान है, तोभी जैसे केवल शीशे में ही वस्तुओं का प्रतिविम्ब पड़ता है, आत्मा का दर्शन केवल चित्त में ही होता है। जब चित्त वृत्तिहीन होकर चित्तभाव को त्याग देता है, तब अपने भीतर विस्तृत आकारवाली मोज्ञमयी आत्मसत्ता का अनुभव करता है।

(१७) जबतक मन में अज्ञान है तभीतक जीव संसाररूपी अन्धकार में पड़ा रहता है:—

> जडधों मनो यावद्गर्तक्ष्ठपवितस्थतम् । भोगमार्गवदामुखं विस्सृतात्मविचारणम् ॥ (१।९।२७) तावत्संसारतिमिरं सेन्द्रनापि सविष्ठमा । अर्कद्वादशकेनापि मनागपि न भिष्यते ॥ (१।९।२८)

गड्ढे के कछुवे के समान जबतक अज्ञानी मन आत्मा को भूलकर मूखतावश भोगों के मार्ग पर चलता रहता है तबतक संसाररूपी अन्धेरा किसी प्रकार भी दूर नहीं हो सकता, चाहे आग और चन्द्रमा-सहित बारहों सूर्य भी अपना प्रकाश कर लें।

### (१८) मन जगत्रूपी पहिये की नामि है :-

अस्य संसाररूपस्य मायाचकस्य रावव । चित्तं विद्धि महानार्भि अमतो अमदायिनः ॥ (९१९०१६) तस्मिन् द्रुतमबद्धक्षे थिया पुरुषयक्षतः । गृहीतनाभिबहनान्मायाचक्कं निरुध्यते ॥ (९१९०१७)

इस अम पैदा करनेवाले, घूमनेवाले, संसारह्तपी मायाचक की नाभि चित्त है। इस नाभि को बुद्धि और पुरुषार्थ द्वारा जोर से पकड़कर रोक लेने से मायाचक की गति रुक जाती है।

ऊपर यह बतलाया जा चुका है कि योगवासिष्ठ के अनुसार मनुष्य के भीतर अनन्त और अद्भुत शक्ति वर्तमान है-केवल उसके उपयोग करने की ही कमी है। प्रायः हम अपनी शक्ति का उपयोग विना जाने ही करते हैं। यदि जानकर और सममः वृक्तकर हम अपनी ईश्वरीय शक्ति का उपयोग करें तो जो चाहें सो प्राप्त कर सकते हैं। मनुष्य का मन शक्ति का भरडार है-क्योंकि वह ब्रह्म का ही एक आकार है। मन को जितना शुद्ध किया जाए वह उतना ही बलवान और शक्तिशाली होता चला जाता है। मन के अतिरिक्त मनुष्य के शरीर में भी शक्ति का एक महान केन्द्र है जिसमें जीव की अनन्त और अद्भुत शक्ति सोती रहती है। यदि योगमार्ग द्वारा उस शक्ति को-जिसको योगशकों में कुंडलिनी के नाम से पुकारा गया है-जगा दिया जाए तो मनुष्य को अनेक प्रकार की योग्यताएँ, जो कि साधारण भनुष्य को प्राप्त नहीं हैं, प्राप्त हो जाती हैं। उस महान् शक्ति के उपयोग से मनुष्य मन चाही वातें कर सकता है। ऐसी शक्तियों को प्राप्त कर लेने को, जो कि साधारणता से लोगों को प्राप्त नहीं हैं, सिद्धि कहते हैं। योग में ब्याठ प्रकार की सिद्धियाँ मानी जाती हैं। उनके नाम ये हैं: - अणिमा, लियमा. महिमा, गरिमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, वशित्व और ईशित्व। 'अणिमा' वह सिद्धि है जिसके द्वारा योगी इच्छा करने पर अपने स्थल शरीर को सुदम से सुदम बना लेता है। 'लिघमा' उस सिद्धि को कहते हैं जिसके द्वारा योगी अपने शरीर को इतना हल्का बना लेता है कि वह आकाश-मार्ग से जहाँ चाहे जा सके। 'महिमा' वह सिद्धि है जिसके द्वारा योगी अपने शरीर को चाहे जितना बड़ा बना सके। 'गरिमा' द्वारा योगी अपने शरीर को जितना चाहे भारी बना सकता है। 'प्राप्ति' वह सिद्धि कहलाती है जिसके द्वारा योगी इच्छानुसार किसी भी अन्य लोक में जा सके। 'प्राकाम्य' सिद्धि द्वारा योगी जिस पदार्थ की इच्छा करे उसे ही प्राप्त कर लेता है। 'विश्वात्व' द्वारा योगी के वश में संसार की सब ही वस्तुएँ हो जाती हैं, और वह स्वयं किसी के वस में नहीं रहता। 'ईशित्व' वह सिद्धि है जिसके प्राप्त कर लेने पर

योगी में सब कुछ उत्पन्न और नाश करने की शक्ति आ जाती है। वह चाहे तो नवीन सृष्टि की उत्पत्ति कर सकता है। इनके अतिरिक्त पातञ्जल योगदर्शन में श्रीर बहुतसी सिद्धियों का वर्णन है और उनकी प्राप्ति के साधन भी वतलाये गये हैं-जिनमें से कुछ ये हैं:-सब प्राणियों की वाणी सममते की सिद्धि, पूर्वजन्म का ज्ञान, दूसरों के चित्त का ज्ञान, अदृश्य हो जाने की शक्ति, मृत्यु का ज्ञान, अपार बल की प्राप्ति, सूद्रम, गुप्त और दूर के पदार्थों का ज्ञान, दूसरे स्थूल और सूच्म लोकों का ज्ञान, तारों की चाल का ज्ञान, अपने शरीर के भीतर के अङ्गों का ज्ञान, भूख श्रीर प्यास से निवृत्ति, स्थिरता, सिद्धों का दर्शन, सर्वज्ञता, अपने चित्त का पूर्ण ज्ञान, आत्मज्ञान, दूसरे के शरीर में प्रवेश करने की शक्ति, मृत्यु और शारीरिक दुःव पर विजय, दूर की वस्तुओं को इन्द्रियों द्वारा देखना, सुनना और स्पर्श करना, इन्द्रियोंपर विजय, और त्रिकाल दर्शन । यहाँपर योगवाशिष्ठ में वर्शन की हुई सिद्धियों का उल्लेख किया जाता है। योगवासिष्ठ में सिद्धियों के प्राप्त करने के दो विशेष मार्ग हैं। एक मन की शुद्धि और दूसरा कुएडलिनी शक्ति का उद्बोधन। प्रथम इम मन की शुद्धि द्वारा जो सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं उनमें से कुछ का वर्णन यहाँपर करते हैं।

(१) मन की शुद्धि द्वारा प्राप्त होने वाली सिद्धियाँ :— मनो निर्मलसन्वातम बज्ञावयित बाह्यम् । वत्तथाश्च भवत्येव बधाञ्चतों भवेत्त्वः ॥ (४।१७।४)

शुद्ध मन जिस वस्तु की जैसी भावना करता है वह अवश्य ही जल्द ही वैसी ही हो जाती है—जैसे जल भँवर का रूप धारण कर लेता है।

(अ) द्सरों के मन का ज्ञान:—

मिवानं हि मनोऽवीयं न मिधः क्षेपमहृति।
अयोऽयसि च संतसे बुद्धे तसं तु छीयते॥ (४।१७।२९)
चित्ततस्वानि बुद्धानि सम्मिछन्ति परस्परम्।
पुकरूपाणि तोयानि यान्त्येक्यं नाविछानि हि॥ (४।१७।३०)

श्रशुद्ध मन शक्तिहीन होता है। वह दूसरे मन के साथ सङ्गम करने में अशक्त होता है। शुद्ध और गरम किया हुआ लोहा ही दूसरे शुद्ध और तम लोहे में मिल सकता है। जैसे समान रूपवाले जल ही आपस में मिलकर एक होते हैं उसी प्रकार शुद्ध मनों में ही परस्पर एकता हो सकती है।

(आ) सूक्ष्म लोकों में प्रवेश करने की सिद्धि:—
अप्रवृद्धियः सिद्धलोकान्युण्यवशोदिवान्।
न समर्थाः स्वदेहेन प्राप्तुं छाया इवासपान्॥ (३१५३।२९)
अतो शानविषेकेन पुण्येनाथ वरेण च।
पुण्यदेहेन गण्छन्ति परं लोकमनेन तु॥ (३१५३।३४)
तस्माधे वेद्यवेतारो ये वा धमं परं श्रिताः।
आतिवाहिकलोकांस्ते प्राप्तुवन्तीह नेतरे॥ (३१५४।१)
आतिवाहिकलोकांस्ते प्राप्तुवन्तीह नेतरे॥ (३१५४।१)
आतिवाहिकलोकांस्ते प्राप्तुवन्तीह नेतरे॥ (३१५२।१०)
आतिवाहिकताञ्चानं स्थितिमेष्यित नीतरत्॥ (३१२२।१०)
आतिवाहिकताञ्चानं स्थितिमेष्यित शाखतीम्।
यदा तदाह्यसंकलपाँछोकान्द्रस्यित पावनान्॥ (३११२।२२)

जैसे छाया का घूप में प्रवेश नहीं हो सकता, वैसे ही वे लोग जिनकी बुद्धि में जागृति नहीं हुई, पुर्य कमों द्वारा प्राप्त होनेवाले सिद्ध लोकों में अपने शरीर द्वारा प्रवेश नहीं कर सकते। दूसरे लोक में प्रवेश पित्र शरीर, ज्ञान और विवेक, पित्र कमें अथवा वर द्वारा होता है। इसलिये आतिवाहिक (सूदम) लोकों में उन्हीं लोगों का प्रवेश होता है जो या तो ज्ञानी (अर्थात जो जानने योग्य सब तन्वों को जानते हैं) हों या जिनका जोवन पूर्णत्या धार्मिक हो। जो जीव प्रवुद्ध होकर सूदम भाव को प्राप्त हो चुके हैं वे ही उन दूसरे जीवों से मिल सकते हैं जो कि सिद्ध होकर दूसरे लोकों में जन्म ले चुके हैं। जब सूदमतन्त्रों का ज्ञान पूर्णत्या स्थिर हो जाता है, तब मनुष्य को संकल्प रहित पित्र सिद्ध लोकों का दर्शन होता है।

(इ) आधिभौतिकता की भावना के कारण जीव को सूक्ष्म लोकों का दर्शन नहीं होता:—

आधिमौतिकदेहोऽयमिति यस्य मितिश्रमः । तस्यासावणुरन्श्रेण गन्तुं शक्नोति नानव ॥ (३१४०१८) अहं पृथ्व्यादिदेहः से गतिनांस्ति ममोत्तमा । इति निश्रयवान्योऽन्तः क्यं स्यात्सोऽन्यनिश्रयः ॥ (३१५३।३३) यत्र स्वसंकलपपुरं स्वदेहेन न सम्यते । तज्ञान्यसंकलपपुरं देहोऽन्यो लभते कथम् ॥ (३।२१।४३)

जिसके मन में यह भ्रम दृढ़ हो गया है कि मैं आधिभौतिक (स्यूल) शरीर हूँ वह भला सूदम मार्ग द्वारा दूसरें लोकों में कैसे जा सकता है? जिसके मन में इस प्रकार की भावना दृढ़ हो गई है कि मैं भौतिक शरीर हूँ और मेरा गमन आकारा द्वारा महीं हो सकता, उसको भला यह कैसे विश्वास हो सकता है कि वह सूदम देह है और वह आकाश-मार्ग द्वारा जा सकता है? जब कि मनुष्य अपने ही सङ्क्य-जगत् में अपने स्थूल शरीर द्वारा प्रवेश नहीं कर सकता तो भला दूसरों के सङ्कल्य-जगत् में उसका प्रवेश स्थूल शरीर द्वारा कैसे हो सकता है?

(ई) सूक्ष्म भाव ब्रहण करने की युक्ति:-तस्यैवाभ्यसतोऽन्येति साधिभौतिकतामतिः। यदा शास्यित सैंगास्या तदा पूर्वा प्रवर्तते ॥ (३।५७।३०) तदा गुरुत्वं काठिन्यमिति यक्ष मुधापहः। शाम्येत्स्वप्रनरस्यैव बोद् बीचान्निरामयात् ॥ (३।५७।३१) छधुत्बसमापत्तिस्वतः समुप्रवायते । स्वप्ने स्वप्नपरिज्ञानादिव देहरूप योगिनः॥ (३।५७।३२) स्वप्रे स्वप्रपरिज्ञानायथा देही लघुर्भवेत्। तथा बोधादपं देह: स्थूलवत्प्लुतिमान्भवेत् ॥ (३।९७।३३) रूढाविवादिकदृशः प्रशास्यत्याधिभौतिकः। बुधस्य दृश्यमानोऽपि शरनमेघ इवाम्बरे ॥ (३।५८।१४) सद्दासनस्य रूडायामातिबाहिकसंविदि । देहो विस्स्विमायाति गर्भरंस्थेव यौवने ॥ (३।९८।१६) वासनातानवं नृनं यदा ते स्थितिमेप्यति। तदातिवाहिको भावः पुनरेज्यति देहके॥ (३।२१।५६) यथा सत्यपरिज्ञानाइज्ज्वां सर्पो न दश्यते । तथातिवाहिकज्ञानावृहस्यते नाधिभौतिक: ॥ (३।२१।६०) स्वप्रसंकलपदेहान्ते देहोऽपं चेत्यते यथा। तथा जाग्रज्ञावनान्ते उद्देत्येवातिबाहिकः ॥ ( ३१२२१३ ) गुद्दसत्त्वानुपतितं चेतः प्रतनुवासनम्। आतिवाहिकतामेति हिमं तापादिवाम्युताम् ॥ (३।२२।९)

अवबोधधनाभ्यासाहेहस्यास्यैव जायते । संसारवासनाकाश्यें नृतं चित्तकारीरता ॥ (३।२२।१७)

आधिभौतिक ( स्थूल ) भावना के त्याग देने पर आतिवाहिक (सूद्म) भावना का उदय होता है। तब भारीपन छौर कड़ेपन का झुठा विश्वास इस प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे कि स्वप्न से अच्छी तरह जाग जाने पर स्वप्न की वस्तुओं की स्थूल भावना का अन्त हो जाता है। इलकेपन और सूदमता की भावना का तब योगी में ऐसे उदय हो जाता है जैसे स्वप्त में यह जान लेने पर कि यह स्वप्त है। जैसे स्वप्त को स्वप्न समभ लेने पर शरीर सूचम मालूम पड़ने लगता है वैसे ज्ञान प्राप्त होने पर स्थूल शरीर भी इलका मालूम पड़ने लगता है। जिस झानी के हृदय में सूरमभावना का रढ़ अभ्यास हो जाता है उसके लिये आधि-भौतिक ( स्यूल ) भावना का ऐसे अन्त हो जाता है जैसे सरदी के मौसम का बादल देखते-देखते नष्ट हो जाता है। जैसे गर्भ की अवस्था की यौवन काल में याद नहीं रहती उसी प्रकार जिसके मन में यह भावना दृढ हो गई है कि मैं सूद्रम हूँ वह अपने स्थूल भाव (स्थूल शरीर ) को विल्कुल भूल जाता है। वासनाओं के चीए होने पर अवश्य ही शरीर में सूद्रमभाव का उद्य हो जाता है। सैसे यह जान लेने पर कि वास्तव में यह रस्सी है सर्प नहीं है, सर्प दिखाई नहीं पड़ता, वैसे ही यह जान लेने पर कि हमारा शरीर वास्तव में सुदम है स्थूल शरीर का अनुभव नहीं रहता। जैसे स्वयन में अनुभव में आने वाले कल्पना के शरीर की भावना का अन्त होते ही जागने पर स्थूल शरीर-की भावना का उदय हो जाता है. वैसे ही जायत भावना के अन्त होने पर स्थूल शरीर की भावना का नाश हो जाता है। जैसे गर्मी पाकर वर्फ पानी हो जाता है, वैसे ही सुद्रम वासनाद्यांवाला और शुद्ध भाव-को प्राप्त हुआ मन भी सूदम हो जाता है। (संसार के पदार्थों की वास-नाओं के कम हो जाने पर ज्ञान और अभ्यास द्वारा स्थूल शरीर में ही सूदम शरीर के अनुभव का उदय हो जाता है।

(3) ज्ञान द्वारा स्थूल भावना की नियृत्ति:—
असत्यमेव संकरपञ्जमेणेटं शरीरकम् ।
जीवः पश्यित स्ट्रात्मा बालो यक्षमिवोद्गतम् ॥ (१८२११७)
यदा तु ज्ञानदीपेन सम्यगालोक आगतः।
संकरपमोद्दो जीवस्य कीयते शरदञ्जत् ॥ (१८२११८)

कान्तिमायाति देहोऽयं सर्वसङ्करपसंक्षवात्।
नदा राधव निःश्चेषं दीपस्तैष्ठक्षये यथा॥ ( १८२।१९ )
निद्राव्यपगमे जन्तुर्यथा स्वप्नं न पश्यति।
जीवो हि भाविते सत्ये तथा देहं न पश्यति॥ ( १८२।२० )
अतस्ये तस्यभावेन जीवो देहावृतः स्थितः।
निद्देहो भवति श्रीमान् मुक्षी तस्यैकभावनात्॥ ( १८२।२१ )
सत्यभावनदृष्टोऽयं देहो देहो भवत्यष्ठम्।
इद्दस्त्वसत्यभावेन व्योमतां याति देहकः॥ ( १८२।२७ )

जैसे वालकको भूत दिखाई पड़ता है, वैसे ही मूर्ख जीवको भी शारीर न होते हुए भी संकल्पके भ्रमसे यह स्थूल शारीर दिखाई पड़ता है। जब ज्ञान के दीपकसे चारों श्रोर चान्दना फैल जाता है तब जीवका संकल्प-मोह शारद्ऋतुके बादलकी नाई चीए हो जाता है। जैसे तेलके खत्म हो जानेपर दीपक बुम्न जाता है, वैसे ही संकल्पोंके चीए हो जानेपर स्थूल शारीरका श्रमुभव चीए हो जाता है। निद्राके खत्म हो जानेपर जैसे जीवको स्वप्न दिखाई नहीं देते, वैसे ही सत्यकी भावनाके उदय होनेपर जीवको शारीरका श्रमुभव नहीं रहता। श्रमत्यम् सत्यकी भावना होनेसे जीव स्थूल शारीरसे घरा हुआ है। एक तत्त्वकी भावनाके इद हो जानेपर जीव शारीरसे मुक्त श्रीर मुखी हो जाता है। शारीरको सत्य सममनेसे ही शारीर सत्य मालूम पड़ता है, इसको श्रमत्य जान लेनेपर इसका श्रमुभव नहीं रहता।

(२) कुण्डलिनी शक्तिके उद्योधन द्वारा प्राप्त होनेवाली सिद्धियाँ:—

#### (अ) कुण्डलिनी:—

परिमण्डलिकातारा मर्मस्थानं समाश्चिता।
आञ्चेष्टनिका नाम नाडी नाडीकताश्चिता॥ (१।८०।३६)
वीणाशावर्धसद्दरी सल्लिखावर्तसिक्षमा।
लोप्पार्थोकारसंस्थाना बुण्डलावर्तसंस्थिता॥ (६।८०।३७)
देवासुरमनुष्येषु सगनकलगादितु।
कीटाविष्यः जज्ञानतेषु सर्वेषु प्राणिष्दिता॥ (६।८०।३८)
कीतार्वसुसमोगीन्द्रभोगवद्यस्मण्डला । (६।८०।३९)

करोश्र मध्यरभ्याणि स्ट्रशन्ति वृत्तिवञ्चला । अनारतं च सस्पन्दा पवमानेव तिष्ठति ॥ ( \$1८०।४० ) तस्यास्त्वभ्यन्तरे तस्मिन्कद्वीकोशकोमछे। या परा शक्तिः स्फुरति वीणावेगळसङ्गतिः ॥ ( \$1८०।४१ ) सा चौका कुण्डलीनामा कुण्डलाकारवाहिनी । प्राणिनां परमा शक्तिः सर्वशक्तिजनप्रदा॥ ( ई।८०।४२ ) अनिशं निः बसद्वा रुपितेव भुजङ्गी। संस्कृतोध्वीकृतमुखी स्पन्दनाहेतुतां गता ॥ ( \$१८०।४३ ) तस्यां समस्ताः सम्बद्धा नाड्यो इदयकोशगाः । उत्पचन्ते विलीयन्ते महार्णव इवापमाः ॥ ( ६।८०।४० ) नित्यं पातोत्युक्तया प्रवेशोन्युखया तया। सा सर्व संविदा बीजं होका सामान्युदाहता ॥ ( \$140184) प्तत्पन्नकथीजं त कण्डिक्यां तदन्तरे। प्राणमास्तरूपेण तस्यां स्क्रुरति सर्वदा ॥ (१।८१।१) सान्तः कुण्डलिनीस्पन्दस्यगंसंवित्कलामला । कछोक्ता कछनेनाञ्च प्रथिता चेतनेन चित् ॥ ( ई।८१।२ ) जीवनाजीवतां याता मननाच मनःस्थिता। संकल्पाचेव संकल्पो बोधादबुदिशित स्मृता ॥ ( ६,८१।३ ) अहंकारात्मवां याता सेपा पुर्यटकाभिधा। स्थिता कुण्डलिनी देहे जीवशक्तिरनुत्तमा ॥ ( ६।८१।४ ) अपानताञ्चपागस्य सववं प्रबद्धस्यधः । समाना नामिमध्यस्या उदानाख्योपरि स्थिता ॥ ( ५।८१।५ ) सर्वयत्नमधो याति यदि यत्नान धार्यते। वस्युमान्धृतिमायाति तथा निर्मतया बळात् ॥ ( ६।८१।७ ) समस्तैवाध्वमायाति यदि युक्त्या न धार्यते । वत्यमान्यविमायावि वया निर्गवया बखाव् ॥ ( \$16216 ) सर्वधात्मनि विष्टेचेत्त्यक्त्वोध्वांधो गमागमौ । तज्ञन्तोर्हीवते व्याधिरन्तमांक्तरोपतः ॥ ( \$1८११९ ) प्रयष्टकपराख्यस्य जीवस्य प्राणनामिकाम् । विद्धि कुण्डलिनीमन्तरामोदस्येव मञ्जरीम् ॥ ( \$1८१।४४ ) मांसं कृयंत्रजटरे स्थितं शिष्टमुखं मियः। कव्वांघःसंमिल्दस्युलद्वयस्भःस्थैरिव वैवसम् ॥ ( ५।८१।६३ )

तस्य कुण्डिकनी कथमीर्निकीनान्तर्निकास्परे । पद्मरागसनुद्रस्य कोश्रे सुक्तावळी यथा ॥ (६१८११६४) आवर्तफलमालेव नित्यं सलसवायते । दण्डाहृतेव सुजागी ससुन्नतिविवर्तिनी ॥ (६१८११६५)

शरीर के मर्मस्थान में चक के आकारवाली, सैकड़ों नाड़ियों का आश्रय, आंत्रवेष्टिनका ( आँतों से घिरी हुई ) नाम की एक नाड़ी है। उसका आकार वी ए। के मूल भाग में स्थित आवर्त (गोलाई) के, जलमें भवर के, आंकार अत्तर (ॐ) के आधे के, तथा कुएडल के चक्र के समान है। वह नाड़ी देव, असुर, मनुष्य, मृग, नाकू (मगर), पित्तयों, कीड़े मकोड़े, जल में उत्पन्न होनेवाले जन्तुश्रों में —संनेपतः सब ही प्राणियों के भीतर मौजूद है। उस नाड़ी का आकार ऐसा है जैसे कोई सर्पिणी जाड़े से पीड़ित होकर गूंडली मार कर सो गई हो। गुदा से लेकर भों तक सब छिद्रों को स्पर्श करनेवाली, चल्रज वृत्तिवाली, श्रीर बराबर स्पन्दन करते रहनेवाली वह नाड़ी है। उस नाड़ी के भीतर जो केले के डंडे के भीतरवाले छेद के समान कोमल है, बीएा की नाई स्पन्दनयुक्त एक परम शक्ति वर्तामान है। कुराडल के आकारमें उसका स्पन्दन होने के कारण उसका नाम कुण्डलिनी शक्ति है। वह प्राणियों की परम शक्ति है और उनकी अन्य सब शक्तियों को तेजी देनेवाली है। जैसे गुस्से में आकर साँपिनी फुंकार मारती हो, ऐसे ही वह शक्ति अपर को सुँह उठाये हुये हरदम सांस सा लेती हुई तमाम शरीर के सम्दन का कारण होती है। हृदय में पहुँचनेवाली सब ही नाड़ियाँ उससे सम्बन्ध रखती हैं और उसमें इस प्रकार था मिलती हैं जैसे कि समुद्रमें निद्याँ। चूँकि सारी नाड़ियाँ उसमें आकर पड़ती हैं और उसका सब से ही सम्बन्ध है, उसको सब प्रकार के ज्ञानों का बीज सामान्य ज्ञान कहा जाता है। पाँचों ज्ञान-इन्द्रियों का बीज कुएडलिनी, शक्तिमें स्थित है चौर प्राणोंके द्वारा वह बीज सख्रालित होता है। वह कुश्डिलिनी शक्ति, स्पन्दन, स्पर्श और ज्ञान सब की शुद्ध कला है। संकल्पयुक्त होने से उसका नाम कला है और चेतन होने से उसका नाम चिति है। जीने से जीव, मनन करने से वह मन छौर बोध-प्राप्त होते से बुद्धि होती है। वही शक्ति अहंभाव को प्राप्त होकर पुर्यष्टक कहलाती है। सब शक्तियों की परम शक्ति वह कुल्डलिनी

शक्ति शरीर में स्थित है। अपान वायु का रूप धारण करके वह शक्ति सदा नीचेकी ओर जाती है, नाभि के मध्य में स्थित होने से वह समान कहलाती है और उदान के नाम से वह उर्ध्व भाग में स्थित होती है। यदि उसकी सारी वृत्ति नीचे की ओर हो जाये और वीच में न रुके श्रीर न ऊपर को ही जाए, तो वह बाहर निकल जाती है और मनुष्य मर जाता है। इसी प्रकार यदि नीचे की खोर न जाकर और मध्यभाग में स्थित न रहकर उसकी सारी वृत्ति ऊपर की ओर हो जाए श्रीर वह जोर से ऊपर को निकल जाए तो भी मनुष्य मर जाता है। श्रीर यदि अपर नीचे न वह कर किसी जीव की प्राणशक्ति मध्यभाग में निरुद्ध होकर स्थिर हो जाए, तो वह प्राणी सब रोगों से मुक्त हो जाता है। पुर्यष्टक नाम जीव की प्राणनामक शक्ति का नाम कुण्डलिनी है। वह शरीर में इस प्रकार है जैसे फूल में सुगन्ध देनेवाली मखरी। इस देहरूपी यन्त्र के उदर भाग में नाभि के पास परस्पर मिले हुये मुखवाली घोंकनियों के समान मांस का पिएड इस प्रकार काँपते हुये स्थित है जैसे कि ऊपर और नीचे से बहनेवाले दो जलों के बीज में स्थित सदा हिलनेवाला वेंत का कुछ। उसके भीतर उसकी लद्मी कुएडलिनी शक्ति इस प्रकार स्थित है जैसे मूँगे की पिटारी में मोतियों की माला। रुद्राच की माला के समान वह नित्य सरसराती है और डंडेसे मारी हुई सर्पिणीके समान वह ऊपर को मुँह उठाये रखती है।

इस सारे वर्णन का सार यह है कि मनुष्य के शरीर के उदर भाग में नाभि के आसपास एक ऐसा स्थान है जहाँपर एक इस प्रकार का चका-कार अङ्ग है जिसमें जीव की परम शक्ति सुप्ररूप से वर्तमान है। उस अङ्ग का शरीर के सभी अङ्गों से सम्बन्ध है और उसके भीतर रहनेवाली शक्ति, जिसका नाम कुण्डलिनी शक्ति है, शरीर की सब जायत् तथा कार्यपरायण शक्तियों का आधार है। यदि वह शक्ति पूर्णतया जायत् हो जाए तो मनुष्य को अनेक प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं। उसका जागरण प्राणों के निरोध और नियमित सञ्चालन से होता है ये बार्वे

आगे बतलाई जाएँगी।

(आ) कुण्डलिनी-योग द्वारा सिद्धियोंकी प्राप्तिः— वां यदा प्रकाभ्यासादापूर्य स्थीयते समम् । तदैति मैरवं स्थैयं कायस्य पीनता तथा॥ (१।८१।४९)

यदा पुरकपूर्णान्तरायतप्राणमास्तम् । नीयते संविदेवोध्वं सोढुं धर्मक्रमं श्रमम् ॥ ( ६।८१।४६ ) सर्पीव त्विरतेबोध्वं याति दण्डोपमां गता। नाडी: सर्वाः समादाय देहबदा कतोपमाः ॥ ( ११८१।४७ ) तदा समस्तमेवेदमुत्हावयति देहकम्। नीरन्बं पवनापूर्णे भक्षेत्राम्बुतवान्तरम् ॥ ( 🐉 । ८१।४८ ) इत्यम्यासविकासेन योनेन व्योमगामिना। योगिनः प्राप्तुवनत्युषदींना इन्द्रदशामिव ॥ (६।८१।४९) त्रहानाडीप्रवाहेण शक्तिः कुण्डलिनी यदा। वहिरूर्ध्वे कपारस्य द्वादशाङ्गुलमूर्धनि ॥ (६।८१।५०) रेचकेन प्रयोगेण नाड्यन्तरनिरोधिना। मुहुतं स्थितिमाप्नोति तदा व्योमगदर्शनम् ॥ ( १।८१।२१ ) मुलाद्व हिद्दांदशान्ते रेनकाम्यासयुक्तितः । प्राणे चिरं स्थिति नीते प्रविशत्यपरां पुरीम् ॥ ( \$1८१।५६ ) रेचकाभ्यासयोगेन जीवः कुण्डलिनीगृहात्। उद्धत्य योज्यते यावदामोदः पवनादिव ॥ ( ५।८२।२९ ) त्यज्यते विश्तस्यन्दो देहोऽपं काष्टलोष्टवत्। देहेऽपि जीवेऽपि मतावासेवक इवादरः॥ (१।८२।३०) स्थावरे जङ्गमे वापि यथाभिमतयेष्ठ्या। भोक्तुं तत्संपदं सम्यग्जीवोऽन्तर्विनिवेश्यते ॥ ( १।८२।३१ ) इति सिद्धिश्चर्य भुक्तवा स्थितं चेचहुपुः पुनः । प्रविश्यते स्वमन्यद्वा यद्यतात विरोचते ॥ ( १।८२।३२ ) देद्दादयस्तथा विम्यान्त्र्यासवत्यासिकानय। संविदा जगदावृर्व संवृणं स्थीवतेऽघवा ॥ ( १।८२।३३ )

उस कुल्डिलिनी में पूरक प्राणायाम के अभ्यास से जब प्राणी समरूप से श्वित हो जाता है तब सुमेर के समान स्थिरता और गुरुता की सिद्धि हो जाती है। जिस समय पूरक प्राणायाम के अभ्यास से शारीरिक और मानसिक परिश्रम को सहकर कुल्डिलिनी शक्ति अपने मूलाधार स्थान से उपर उठकर सुपुम्णा नाडी के द्वारा ब्रह्मरन्ध्र पर्यन्त जाती है, और डल्डे के समान आकारवाली होकर सर्पिणी के समान जब वह उपर को जाती है, और सब नाडियों की शक्ति को भी अपने

साथ उत्पर ही ले जाती है, तब इस शरीर को वह इस प्रकार उंड़ा ले जाती है ( आकाशगमन की सिद्धि ) जैसे हवा से भरी हुई मशक जल के उपर तैरती हो। इस प्रकार अभ्यास के द्वारा आकाशगमन से योगीजन ऐसे ऊँचे चढ़ जाते हैं जैसे कि कोई दीन जन इन्द्र की पदवी को प्राप्त हो जाता हो। जिस समय अन्य नाहियों के व्यापार को रोकनेवाले रेचक प्राणायाम के प्रयोग से कुएडलिनी शक्ति ब्रह्म नाड़ी (सुपुम्णा) के भीतर की होकर दिमारा के किवाड़ स्रोलकर वहाँ से बारह अंगुल ऊपर की खोर मस्तक में जाकर एक मुहूर्त के लिये भी स्थिर हो जाती है, तो आकाशगामी सिद्ध लोगों का दर्शन होता है। रेचक के अभ्यासरूपी युक्ति से प्राण को मुख से १२ अंगुल बाहर बहुत सयय तक स्थिर करने के अभ्यास से योगी दूसरे पुरुष के शरीर में प्रवेश कर सकता है। रेचक के अध्यास से जब योगी अपने जीव को कुएडली के निवास-स्थान से वाहर इस प्रकार निकाल सके जैसे हवा में से सुगन्ध को, तब वह इस चेष्टारहित शरीर को लकड़ी और पत्थर के समान त्याग देता है, श्रीर दूसरे शरीर में, चाहे वह जड़ हो अथवा चेतन, इच्छानुसार प्रवेश करके उसकी सम्पत्ति का भोग कर सकता है। इस प्रकार योगी दूसरे शरीर के भोगों को भोगकर, यदि उसका शरीर बना रहा हो तो उसी में, नहीं तो अपनी रुचि के अनुसार किसी दूसरे शरीर में प्रवेश करके स्थित रहता है। अथवा अपनी चिति को समस्त जगत् में फैलाकर सारे शरीर में व्याप्त होकर सर्वत्र स्थित रहता है।

# (इ) सूक्ष्मता और स्थूलता की सिद्धि कैसे होती है :-

ह्याञ्जवहकोशोध्ये प्रस्फुरत्यानष्ठः कणः।
हेमझमरवत्सांध्यविव्युरुष्ठव इवाम्खुरे॥ (११८२१२)
स प्रवर्धन संविद्ध्या वात्ययेवाद्ध वर्धते।
संविद्ध्यतया नृतमकवद्याति चोद्यम्॥ (११८२१३)
सांध्याश्रप्रथमाकांभो वृद्धिमभ्यागतः क्षणात्।
गाष्ठयत्यस्तिलं साङ्गं रेहं हेम यथानष्ठः॥ (११८२१४)
जाष्ठरपक्षांतहो युक्त्या गरुयेत्प्रपद्माद्यि।
वाह्य प्रवानष्ठस्पक्षांतस्यान्ते वस्तुविशेषतः॥ (११८२१९)

स शरीरद्वयं पश्चाद्विध्य क्वापि छीवते । विक्षोभितेन प्राणेन नीहारो वात्यया यथा ॥ (१।८२।६) आधारनाडीनिर्हीना व्योमस्थैवावशिष्यते । शक्तिः दुण्डलिनी वह धूमलेखेव निर्मता ॥ (१।८२।७) कोडीकृतसनोबुद्धिसथजीवायहंकृतिः अन्तःस्फुरचमत्कारा धूमकेलेव नागरी ॥ (ई।८२:८) विसे शैंछे तृणे भित्तावुषके दिवि भृतके। सा यथा योज्यते यत्र तेन निर्यात्यलं तथा ॥ (१।८२।९) संवित्तिः सेव यात्यङ्ग रसाधन्तं यथाकमस्। रसेनापूर्णतामेति तंत्रीभार इवाम्बुना ॥ (६।८२।१०) रसापूर्णी यमाकारं भावपत्याञ्च तत्त्वा। धत्ते चित्रकृतो बुद्धौ रेखा राम यथा कृतिम् ॥ (१।४२।११) दृदभाववशाद्दन्तरस्थीन्याप्नोति सा ततः। मातृगर्भानिपण्णेषु स सुक्षमेवाक्दुरियतिः ॥ (१।८२।१२) यधाभिमतमाकारं प्रमाणं वेत्ति राधव। जोरशक्तिस्वाप्नोति सुमेवांदि तृणादि च ॥ (१।८२।१३)

हृदय-कमल के चक्र के कोश के उपर अग्नि (प्रकाश) का एक कण ऐसे चमकता है जैसे सोने का भौरा अथवा सायंकाल के समय मेच में विजली का कण । वह प्रकाश-कण विस्तार भावना के द्वारा वायु की नाई 'फैलने और ज्ञान रूप से शरीर में सूर्य के समान चमकने लगता है। प्रातःकाल के बादल से उदय होकर जिस प्रकार सूर्य का तेज चल भर में ही वृद्धि को प्राप्त हो जाता है वैसे ही वह अग्निका कण वृद्धिको पाकर सारे अङ्गां समेत शरीर को ऐसे गला देता है जैसे कि आग सोने को। जल के स्पर्श को न सहने वाली वह योग-अग्नि शरीर को सिर से पैर तक भीतर वाहर जला देती है। शरीर के पार्थिव और जलमय दोनों भागों को जलाकर अपने आप भी वह कण विज्ञुञ्च प्राण द्वारा कहीं ऐसे गायव हो जाता है जैसे वायु के द्वारा धून्य। उस समय सुषुम्णा नाड़ी के जल जाने पर कुरडिलनी शक्ति आकाश में ऐसे स्थित होती है जैसे कि अग्नि से निकली हुई धुवें की लटा। उस समय वह कुंडिलनी शक्ति अपने भीतर मन, बुद्धि, जीव, अहंकार आदि समेत और नाना प्रकार की वासनाकों से पूर्ण, आकाश में ऐसे सुशोमित होती है जैसे किसी शहर से निकला हुआ धुँवे का स्तम्भ । ऐसी अवस्था में उसका प्रवेश चाहे जिस वस्तु—कमलदंड, पहाड़, तृण, दीवार, पत्थर, आकाश, पृथ्वी—में हो सकता है । वही कुएडिलनी जब स्थूल भाव को धारण करना चाहती है तो फिर रसभावना द्वारा रस से इस प्रकार भरने लगती है जैसे सूखा हुआ चड़स पानी से भरे जाने पर फूल जाता है । रस से पूर्ण होकर वह जिस आकार को चाहे ऐसे धारण कर लेती है जैसे चित्रकार के मन की रेखाएँ नाना प्रकार के रूप धारण कर लेती हैं । हद भावना द्वारा वह हिंदुयों की इस प्रकार रचना कर लेती है जैसे कि माता के गर्भाशय में पड़ा सूइम बीज स्थूल आकार को धारण कर लेता है । तब वह जीव-शक्ति इच्छा अनुसार बड़े से बड़ा ( सुमेर के समान ) और छोटे से छोटा ( तृण के समान ) आकार धारण कर सकती है ।

्(ई) प्राणायाम द्वारा भी अनेक प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं:—

राज्यादिमोक्षपर्यन्ताः समस्ता एव सम्पदः। देहानिङविधेयत्वात्साध्याः सर्वस्य राधवः॥ (६।८०।३५)

्राहेराम ! प्राणों को बस में कर लेने पर प्रत्येक मनुष्य राज्यप्राप्ति से लेकर मोन्नप्राप्ति तक सब ही प्रकार की सम्पत्तियों को प्राप्त कर सकता है।

श्रीण क्या हैं। उनको कैसे वश में किया जाता है और उनके वश में करने पर क्या विशेष लाभ होता है—इन सब बातों का वर्णन आगे चलकर विस्तारपूर्वक होगा।

व्यवस्थात संस्थाति । स्थाप अधिक अधिक स्थाप स्थाप । स्थापि स्थाप स्थीप स्थाप अस्ति स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप

अभी तक हमने पाठकों के आगे योगवासिष्ठ के बाह्य जगत् तथा मन सम्बन्धी सिद्धान्तों का ही वर्धन किया है। अब हमें यह बतलाना है कि योगवासिष्ठ में आत्मा का स्वह्य किस प्रकार का माना गया है। आत्मा का असली स्वरूप जानने के लिये आन्तर अनुभव का विश्लेषण करना आवश्यक है इसलिये पहिले इमको चारों अवस्थाओं-जामत्, स्वप्न, सुप्ति और तुर्या -को भलीभाँति समक लेना चाहिये। आत्मा वह पदार्थ है जो चारों अवस्थाओं में अनुस्यूत रहता है अर्थात् जिसका अभाव किसी भी अवस्था में न हो उस सत्ता का नाम आत्मा है। आतमा क्या है इसके विषय में नानाप्रकार के मत हैं। कोई कोई तो शरीर ही को आत्मा मान बैठे हैं; कोई मन को; कोई आत्मा को शरीर श्रीर मन श्रादि से परे की कोई ऐसी वस्तु मानते हैं जो इनसे बिल्कुल इंद्र भी सम्बन्ध नहीं रखती - इन सब मतों से ऊँचा वह मत योग-वासिष्ठ को सबसे अधिक मान्य है जिसके अनुसार आत्मा कोई यह या वह, भीतर या वाहर की वस्तुविशेष नहीं है, बल्कि वह अनन्त श्रीर विशु सिचदानन्द तत्त्व है जिसका प्रकाश यह सारा विश्व है, जो सव कुछ है, सब जगह है, सदा है, और जिससे वाहर कुछ भी नहीं है।

# (१) जात्रत्, स्वम, सुपुप्ति और चौथी (तुर्या) अवस्था:

जावतस्वप्रशुपुतारूषं त्रयं रूपं हि चेतसः ॥ (कृश्रश्राहेक)
धोरं शान्तं च मृदं च आत्मचित्तमिहास्थितम् ।
धोरं जावनमयं चित्तं शान्तं स्वप्रमयं स्थितम् ॥ (कृश्रशहण)
मृदं सुपुतभावस्थं त्रिभिहींनं सृतं भवेत् ।
यच चित्तं सृतं तत्र सस्वमेकं स्थितं समस् ॥ (कृश्रशहण)

चित्त ( मन ) की तीन अवस्थायें हैं — जायत् , स्वप्न और सुपुप्ति । चित्त की अवस्थाओं के दूसरे नाम हैं — घोर, शान्त और मृढ़ । जायत् अवस्था के चित्त को घोर कहते हैं, स्वप्नावस्था के चित्त को शान्त और सुपुप्ति अवस्था के चित्त को मृढ । इन तीनों अवस्थाओं से स्वतन्त्र होने पर चित्त मृतप्राय हो जाता है ( अर्थात् चित्त चित्त नहीं रहता )। मरा हुवा चित्त सत्त्व रूप में स्थित होता है जो कि सर्वत्र एक और समान रूप से स्थित है।

#### (अ) जाग्रत् अवस्था :--

जीवघातुः शरीरेऽन्तर्विद्यते येन जीव्यते ।
तेजो वीर्षे जीवघातुरित्याद्यमिधमङ्ग यत् ॥ (४।१९।१५)
व्यवद्यारी यदा कायो मनसा कर्मणा गिरा ।
भवेतदा मरुबुजो जीवघातुः प्रसर्वति ॥ (४।१६।१६)
तस्मिन्प्रसर्पत्यङ्गेषु सर्वा संविदुदेति हि । (४।१९।१६)
दृक्षणाहिषु रन्न्रेषु प्रसरन्ती बहिमयम् ।
नानाकारविकाराद्यं रूपमात्मनि परयति ॥ (४।१९।१७)
स्थिरत्वात्तत्रथेवाध जाप्रदित्यवगम्यते । (४।१९।१९)

स्थूल शरीर के भीतर जीवधातु नामक वह एक तत्त्व मौजूद है जिसके रहने से यह शरीर जीवित रहता है। तेज और वीय भी उसी के नाम हैं। जब शरीर की किसी प्रकार की किया ( मनन, वचन, कमें ) होती है तब यह जीवधातु प्राणों द्वारा कियात्मक अङ्गों की ओर प्रवाहित होती है। अङ्गों में जीव धातु का प्रसरण होनेपर उनमें चेतना का अनुभव होता है। ज्ञानेदियों के द्वारा बाहर की ओर प्रवृत्त होकर वह जीवधातु अपने भीतर नाना प्रकार के बाह्य जगत का अनुभव करती है। जीव धातु के इस प्रकार ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों में स्थित रहने पर जो अनुभव होता है उसका नाम जायत् है।

#### (आ) सुषुप्ति :--

मनसा कर्मणा वाचा यदा श्रुभ्वति नो वपुः । शान्तात्मा तिष्ठति स्वस्थो जीवधातुस्तदात्वसौ ॥ (४।१९।२०) समतामागतैवांतैः श्लोभ्यते न हदम्बरे । निवांतसदने दीपो यथाऽऽछोकैककारकः ॥ (४।१९।२१) ततः सरित नाङ्गेषु संवित्श्रुभ्यति तेन नो । न चेश्लणादीन्यायाति रन्ध्राण्यायाति नो बहिः ॥ (४।१९।२३) जीवोऽन्तरेव स्फुरित तैलसंविद्यथा विछे । श्लीतसंविद्धिम इव स्नेहसंविद्यथा शृते ॥ (४।१९।२३) जीवाकारा कला काथिबितिः स्वच्छतयात्मिति । द्वामायाति सौपुर्ति सौम्यवातां विचेतनाम् ॥ (४।१९।२४)

जब कि शरीर में मन, वचन और कर्म रूपी कोई भी किया नहीं होती तब जीव धातु अपने स्वरूप में शान्त भाव से स्वित रहती है, प्राणों की किया में समता आ जाती है, और हृदय में स्थित जीव-धातु में किसी प्रकार का होभ नहीं होता। जैसे कि ह्वारहित स्थान में चान्दना देने वाला दीपक होभ रहित होकर स्थित रहता है उसी प्रकार जीवधातु भी शान्त रहती है। उस अवस्था में जीवधातु ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों की ओर नहीं दौड़ती इस कारण ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों की अोर नहीं दौड़ती इस कारण ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों में चेतना का अभाव रहता है, और उनकी किया वाहर की ओर प्रवृत्त नहीं होती। उस समय चेतना जीव के भीतर ही ऐसे रहती है जैसे कि तिलों में तेल, वर्फ में शीतलता और घी में चिकनाई। प्राणों के सौन्य हो जाने पर, वाह्यज्ञान के नष्ट हो जाने पर, जीव के आकार वाली कला नामक चिति सुपुष्ति की दशा में पहुँच जाती है।

#### (इ) स्वप्न :-

सुपुप्ते सौम्यतां यातेः प्राणेः सञ्चाल्यते तदा । स जीवधातुः सा संवित्ततरियत्ततयोदिता ॥ (श१९।२६) स्वान्तःसंस्थजगजालं भावाभावैः कमअमैः। पश्यति स्वान्तरेवाशु स्कारं बीज इव हुमस् ॥ (४।१९।२७) जीवधातुर्येदा वातैः किञ्चित्सं सुम्यते सुमम्। ततोऽस्म्यहं सुप्त इति परयत्यात्मनि से गतिम् ॥ (४।१९।२८) यदाम्भसा हाव्यतेऽसौ तदा वायांदिसम्अमम् । अन्तरेवानुभवति स्वामीदं कुमुमं यथा।। (४।१९।२९) यदा पित्तादिनाकान्तस्तदा ग्रीप्मादिसम्भ्रमम्। अन्तरेवानुभवति स्फारं बहिरिवाखिसम् ॥ (४।१९।३०) रकापूर्णी रक्तवर्णान्देशान्कालान्बहिर्यथा। पश्यत्यनुभवात्मत्वात्त्रत्रेव च निमज्जित ॥ (४।१९।३१) सेवते वासनां यां तां सोऽन्त: पश्यति निद्रितः । पवनक्षोमितो स्न्प्रैवंहिस्कादिमिर्यथा ।। (४।१९।३२) अनाकान्तेन्द्रियच्छिद्रोयतः क्षुरुघोऽन्तरेव सः। संविद्यानुभवत्याञ्च स स्वप्न इति कथ्यते ॥ (४।१९।३३) सुपृप्ति अवस्था में जब वह जीवधातु सीम्य अवस्था को प्राप्त हुये प्रार्शों द्वारा जुञ्च होती है तब चिति चित्त का आकार धारण करती है, और अपने भीतर ही सारे जगत् के भाव, अभाव, और क्रम के अम को इस प्रकार विस्तृत रूप से अनुभव करती है जैसे बीज अपने भीतर बृद्ध का अनुभव करता है। जब सोती हुई हालत में जीव धातु वायु द्वारा चोभित होती है तब स्वप्न में आकाश में उड़ने का अतुः भव होता है; जब जल द्वारा चोभित होती है तब जल सम्बन्धी स्वप्नों का अनुभव होता है; जब पित्त द्वारा चोभित होती है तो गरमी की मौसम के स्वप्नों का मन के भीतर अनुभव होता है। जब रक्त की अधिकता होती है तब लाल रङ्ग के पदार्थों का अनुभव होता है। जीव के अन्दर जैसी जैसो वासनायें उठती हैं वैसे-वैसे ही प्रकार के स्वप्न वह इस प्रकार देखता है जैसे कि प्रार्शों से चोभित होकर ज्ञाने-न्द्रियों द्वारा बाहर के पदार्थों को देखता हो। स्वप्न उस ज्ञान का नाम हैं जो बाह्य ज्ञानेन्द्रिवों की किया के बिना अन्दर के चोभ से ही होता है।

(ई) चौथी अवस्था :--

अहंभावानहंभावी त्यक्त्वा सदसती तथा।
यदसकं समं स्वच्छं स्थितं तनुर्यमुच्यते।। (११२४।२३)
यास्वच्छासमता ज्ञान्ता जीवन्मुक्तव्यवस्थितिः।
साध्यवस्था व्यवहती सा तुर्यक्तनोच्यते।। (११२४।२४)
देतजाप्रज्ञ च स्वप्नं संबद्धपानामसंभवात्।
सुपुसभावो नाप्येतदभावाज्ञहता स्थितेः।। (११२४।२५)
शान्तं सम्यक्प्रवृद्धानां यथा स्थितम्दं जगत्।

- FF(5)

अहंकारकछात्यामे समताया: समुद्रवे । (००११९१४ विद्यासरी इते चिते तुर्यावस्थोपतिष्ठते ॥ (१११२४।२७) निर्विकस्या हि चित्त्ये तहेवास्तीह नेतस्त् ।। (१११२४।३६)

() अहंभाव और अनहंभाव, सत्ता और असत्ता, दोनों से रहित जो असक्त, सम और शुद्ध स्थिति है उसे चौथी अवस्था कहते हैं। जो स्वच्छ, सम और शान्त साची रूप से जीवन्मुक्त भाव में स्थिति है वह तुर्या अवस्था कहताती है। यह स्थिति न जामत् है, और न स्वप्न, क्वोंकि इस अवस्था में संकल्पोंका अभाव होता है, और न सुपृष्ति क्योंकि

इसमें जड़ताका अभाव रहता है। ज्ञानियों की उस अवस्था का नाम जिसमें कि उनके लिये उस जगत् का अनुभव, जो कि अज्ञानियों के लिये स्थिर रूप से स्थित है, शान्त और लीन हो जाता है, तुर्या (चौथी) अवस्था कहलाती है। तुर्यावस्था का अनुभव तब होता है जब कि अहंकार का त्याग, समता की प्राप्ति और चित्त की शान्ति हो जाती है। संकल्प-विकल्प से रहित चिति की स्थिति का ही नाम चौथी अवस्था है।

# (२) चार प्रकारका अहंभाव:-

(मैं क्या हूँ? इस प्रश्न का उत्तर अनेक प्रकारसे दिया जाता है। कोई कोई तो अपने आपको स्थूल और नाशवान शरीर ही सममते हैं और कोई मन समभते हैं। कुछ लोग यह समभते हैं कि शरीर और मन से परे कोई जीव या आत्मा नाम का तत्त्व है जो इन दोनों के धर्मों से बरा है ने वह आत्मा हैं। इन सब से ऊँचा और अं। सममता उन थोड़ेसे लोगोंका है जो अपने आपको सारा विश्व या वह तत्त्व जो सारे विश्व में व्याप्त और प्रकाशित हो रहा है, समभते हैं। अत्मा सम्बन्धी इन चार निश्चयों का योगवासिष्ठ में इस प्रकार वर्णन है:—

#### १—में देह हूँ :-

आपादमस्तकमहं मातापितृविनिर्मितः।
इत्येको निश्चयो राम बन्धायासद्विकोकनात्॥ (९११७१४)
देहोऽहमिति तां विद्धि दुःखायैव न शान्तये। (९१७३११)
वर्ज्यं प्रव दुरातमाऽसौ श्रव्यरेव परः स्पृतः॥ (४१३३१९४)
अनेनाभिद्दतो जन्तुने भृयः परिरोहति।
रिपुणानेन बस्तिना विविधाधिप्रदायिना॥ (४१३३१९५)

एक यह विश्वास है कि मैं माता-पिता से उत्पन्न सिरसे पैर तक विस्तारवाला स्थूल देह हूँ। यह विश्वास सत्य नहीं है। इसी कारण बन्धन में डालनेवाला है। अपने आपको स्थूल देह समम्मना दुःख का कारण है, शान्ति का साधन नहीं। यह विश्वास हमारा शत्रु है; इसको जहाँतक हो सके दूर करना चाहिये। इस नानाप्रकार के मानसिक छेशों के देनेवाले बलवान् शत्रु द्वारा मारा हुआ जीव कभी नहीं पनपता।

#### २- चत्त हूँ:-

स्वसंकल्पमयाकारं यावत्संसारभावि यत्। चित्तं तद्विद्धि जीवस्य रूपं रामातिवाहिकम् ॥ ( १।१२४।१९ )

हे राम ! जबतक संसार है तब तक रहनेवाला और अपने संकल्प के अनुसार रूप धारण करनेवाला मन जीव का सूच्म रूप है।

# ३—में सब भावोंसे परे रहनेवाला सूक्ष्म आत्मा हूँ:-

अतीतः सर्वभावेभ्यो बालागांद्व्यहं तनुः। इति तृतीयो मोक्षाय निश्चयो जायते सताम्।। (११९०१२९) परोऽगुः सकलातीतरूपोऽहं चेत्यहंकृतिः। (१।७३।१०) सर्वस्माह्यतिरिक्तोऽहं बालाग्रशतकल्पितः॥ (४।३३।५१)

तीसरा निश्चय जो कि मोच की ओर ते जानेवाला है यह है कि मैं सब भावों से मुक्त, वालकी नोक के सीवें भाग से भी सूदम, परम अग्रु, और सब दृश्य पदार्थों से परे और सब वस्तुओं से अलग रहनेवाला (आत्मा)। हूँ।

### (अ) में सर्वातीत कैसे हूँ :-

देहस्तावज्ञडो मृदो नाइमित्येव निश्चयः । (१।७८।१७)
आवाद्यमेतत्संसिद्धं मतौ चैवानुस्यते ॥ (१।७८।१८)
कमंन्द्रियगणश्चास्माद्गिकावयवात्मकाः । (१।७८।१८)
अवयवावयिवनोर्न भेदो जड एव च।। (१।७८।१९)
प्रेयंते मनसा यस्माद्यप्रयेव सुवि छोष्टकः ।
मनश्चैव जढं मन्ये संकल्पात्मकक्षांक्त यत् ॥ (१।७८।२०)
क्षेपणैरिव पापाणः प्रेयंते बुद्धिनिश्चयैः ।
बुद्धिनिश्चयरूपैवं जडा सत्तैव निश्चयः ॥ (१।७८।२१)
स्रातेनेव सरिकूनं साहंकारेण वाद्यते ।
अहस्रारोजपि निःसारो जड एव श्वात्मकः ॥ (१।७८।२१)
जीवेन जन्यते यक्षो वाखेनेव अमात्मकः ।
जीवश्च चेतनाकाशो वातात्मा हृद्वये स्थितः ॥ (१।७८।२१)
जीवो जीवित जीणंन चिद्रपेणात्मरूपिणा ।
चेत्यअमवता जीविश्वदृषेणव जीवित ॥ (१।७८।२९)

सद्वासद्वा यदाभाति वित्समाधौ सति स्वतः । (६।७८।२७) स्वरूपमछमुत्सुज्य तदेव भवति क्षणात् ॥ (६।७८।२८) प्रवं चिद्रूपमप्येतचेत्योन्मुखतया स्वयम् । (६।७८।२८) जार्व श्रूच्यमसत्करूपं चेतस्येन प्रबोध्यते ॥ (६।७८।२१) प्रते हि चिद्विखासान्ता मनोवुद्धीन्द्रियादयः । (६।७८।३१) असन्तः सर्व प्रवाहो द्वितीयेन्द्रुपदस्थिताः ॥ (६।७८।३१) महाचिदेकैवास्तीह महासत्तेति योच्यते । (६।७८।३२) महाचिदेकैवास्तीह महासत्तेति योच्यते । (६।७८।३२) गुद्धस्वेदनाकारा श्रिवं सन्मात्रमच्युतम् । (६।७८।३३) सक्टह्मिता विमला नित्योदयवती सदा ॥ (६।७८।३३)

बालक तक भी इस बात को सममता है और सबको इस बात का अपने मन में अनुभव होता है कि मैं जड़ और ज्ञानहीन स्थूल शरीर नहीं हूँ। कर्मेन्द्रियां (वाक्, हाथ, पैर, गुदा और लिङ्ग जिनसे शरीर की कियाएँ होती हैं) इस जड़ शरीर के अङ्ग ही हैं; अङ्ग और अङ्गी (अङ्गोंवाली वस्तु) में भेद न होने के कारण वे भी जड़ ही हैं। जैसे कि लकड़ी के द्वारा मिट्टी का डला इधर से उधर फॅक दिया जाता है वैसे ही इन्द्रियाँ मन की प्रेरणा से किया करती हैं, स्वयं नहीं। सङ्कल्प शक्तिवाला मन भी स्वयं जड़ ही है क्योंकि वह बुद्धि के निश्चयों के द्वारा ऐसे इधर उधर होता रहता है जैसे कि फंकने से पत्थर। निश्चय करने वाली बुद्धि भी जड़ ही है क्योंकि उसका संचालन श्रहङ्कार द्वारा ऐसे होता है जैसे नदी का गहरे स्थान की ओर हुआ करता है। अहंकार भी स्वयं चेतन नहीं है; वह तो असार और मुर्दे के समान जड़ है क्योंकि जीव उसको ऐसे उत्पन्न करता है जैसे कि बालक भूत के अम को। यह जीव, वायुरूप चिदाकाश, हृद्य के भीतर रहता है। यह जीव विषय के भ्रमयुक्त पुरातन चितिस्वरूप आत्मा द्वारा प्रेरित होता है। जैसी-जैसी, सत्य वा असत्य भावनायें चिति में उठती हैं चिति अपने स्वरूप को छोड़ कर वैसा ही रूप धारण कर लेती है। इसिलये विषय की ओर प्रवृत्त जो चेतन आत्मा है वह भी असत् के समान हो है और चेत्योत्मुखता के कारण वह जड़ है और चैतन्य द्वारा प्रेरित होती है। चिति द्वारा कल्पित सब दिखाई देने वाले दूसरे चन्द्रमा के समान असत्य हैं। सत्य तो केवल एक ही वस्तु है। और वह है महाचिति जिसको महासत्ता भी कहते हैं। वह निष्कलहू, सम, शुद्ध, निरहङ्कार, शुद्ध-ज्ञान स्वरूप शिव, सन्मात्र और अच्युत (सर्वदा अपने स्वरूप में स्थित रहनेवाली) है। वह मल रहित है और सदा प्रकाशवाली है।

(आ) श्रारीर और आत्मा में सम्बन्ध नहीं हैं:

नातमा शरीरसम्बन्धी शरीरमि नात्मिन ।

मिथो विष्ठक्षणावेतौ प्रकाशतमसी यथा ॥ (६।६।६)
देश्नास्य न सम्बन्धो मनागेवामलात्मनः ।
हेश्चः पङ्कल्येनेव लद्गतस्यापि मानवाः ॥ (६।६।६६)
प्रथमात्मा प्रथरदेशी जलपञ्चलयोपमी । (६।६।६६)
मनागपि न संक्षेपः सर्वगस्यापि देश्विनः ॥ (६।६।१६)
तन्नतस्याप्यतद्वृत्तेरस्यरस्येय वायुतः ।

जरामरणमापच सुलदुःखे भवाभवौ ॥ (६।६।१६)
मनागपि न सन्तीह तस्मान्त्वं निवृत्वो भव । (६।६।१६)

आतमा का शरीर के साथ कोई ( तादात्म्य ) सम्बन्ध नहीं है और म शरीर का आतमा के साथ। शरीर और आतमा अन्धेरे और चान्दने के माई दो विलच्चण पदार्थ हैं। जैसे कीचड़ में पड़े हुए सोने से कीचड़ के कणों का कोई सम्बन्ध नहीं होता वैसे ही शुद्ध स्वस्पवाले आतमा का शरीर से कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता। जल और कमल के समान शरीर और आतमा पृथक हैं, सर्वत्र वर्तमान रहने वाले आतमा का शरीर से जरा भी सम्बन्ध नहीं है। जैसे आकाश उस वायु के गुणों से स्पृष्ट नहीं होता जो उसमें स्थित रहती है वैसे ही शरीर की अवस्थाएँ — जन्म, मरण, आपित, दुःख-सुख, आना-जाना आदि आतमा में नहीं होतीं। इसलिये इनसे मुक्त होकर रहो।

(इ) आत्मा यद्यपि सब जगह है तो भी उसका प्रकाश

# केवल पुर्यष्टक ( सूक्ष्म घरीर ) में ही होता है :--

संस्थितः स हि सर्वत त्रिष्ठ कालेषु भास्तरः ।

स्कारवात्सुमहत्वाच केवलं न विभाज्यते ॥ (६।७३।२०)

सर्वमात्ममयं विश्वं नास्त्यात्ममपं कवित्। (६।७३।४६)

सति पुर्यक्षे तस्मिन्जीवः स्पुत्ति मोपले ॥ (६।७३।२४)

आत्मा सब जगह और सब कालों में स्थित है किन्तु बहुत सूइम और बहुत महान् होने के कारण दिखाई नहीं पड़ता। आत्मा संसार की सब वस्तुओं में वर्त्तमान है, कोई वस्तु आत्मा से रहित नहीं है तो भी जहाँ पुर्यष्टक ( सन अथवा सूरम शरीर ) होता है वहीं पर आत्मा का अनुभव होता है । पत्थर आदि जड़ पदार्थों में नहीं होता।

#### २ — में सारा विश्व हूँ: — । प्रशाय जम है कि वाली भी

अहं जगहा सकतं शुन्यं व्योम समं सदा। एवमेष चतुर्थोऽन्यो निश्चयो मोक्षसिद्धये ॥ ( ५११७११७ ) अहं उ समहमादित्यो दिशोऽहमहमप्यधः। अहं दैत्या अहं देवा क्षोकाबाहमहं महः॥ (१।७६।३) अई तमोऽइमधाणि मृः समुदादिकं स्वद्दम् । रजो वायुरधानिश्र जगरसर्वमिदं स्वहम् ॥ ( ५।७३।४ ) क्षष्ठं विद्रम्बरे भागावहं विद्रुवपक्षरे। सुरासुरेषु चिद्धं स्थावरेषु चरेषु च॥ ( ११२७११२ ) कु पुने बब्द मामोदः पुष्पपत्रेष्टवर्दे छविः। छविष्यहं रूपकता रूपेच्यनुभयोऽप्यहम् ॥ ( १।३४।५२ ) अवारपर्यन्तनभो दिकालादिकियान्वितम्। अहमेरेति सर्वत्र यः पश्यति स पश्यति ॥ ( ४।२२।२५) मिय सर्विमिदं प्रोतं सूत्रे मणिगणा इव। चित्तं तु नाहमेवेति यः परयति स परवति ॥ ( ४।२२।३१) सर्वशक्तिरनन्तातमा सर्वभावान्तरस्थितः । अद्वितीयश्चिदित्यन्तर्यः परवित स परवित ॥ ( ४।२२।२८ ) यज्ञाम किञ्चित्त्रैकोक्यं स एवावयवो सम। तरङ्गोऽज्ञाविवेत्यन्तर्यः पश्यति स पश्यति ॥ ( ४।२२।३३ )

चौथा अत्मा सम्बन्धी विश्वास जो कि मोच को प्राप्त करानेवाला है यह है कि में समस्त जगत हूँ अथवा वह शून्य, सम, चिदाकाश हूँ जो विश्व में सर्वत्र व्याप्त है। में आकाश हूँ, मैं सूर्य हूँ, मैं दिशाय हूँ, मैं नीचे हूँ, (में उपर हूँ), मैं दैत्य हूँ, मैं देवता हूँ, मैं सब लोक हूँ, मैं यज्ञ हूँ, मैं तम हूँ, मैं वादल हूँ, मैं समुद्र आदि सब ही हूँ, मैं पृथ्वी हूँ, मैं रज हूँ, वायु हूँ, अधि हूँ, मैं यह सब जगत हूँ। मैं वह चिति हूँ जो कि आकाश में सूर्य के रूप में चमकती है, जो कि सब प्राणियों में है जो कि सुर और असुरों में जड़ चेतन सब ही वस्तुओं में है। फूलों में मैं खुशबू हूँ, मैं फूल पत्तियों का सौन्द्यं हूँ। सुन्दर वस्तुओं की

ह्यकला में हूँ और सब ह्यों में में अनुभव हूँ। जो यह सममता है कि "में दिक, काल और कियावाला अनन्त और अपार, सबंत्र फैला हुआ आकाश हूँ" वही ठीक सममता है। जो यह सममता है कि "में चित्त नहीं हूँ, वह आत्मा हूँ जिस में जगत की सारी वस्तुयें इस प्रकार पिरोई हुई हैं जैसे कि माला के तांगे में उसके मोती" वही ठीक सममता है। जो यह सममता है कि "में सब वस्तुओं के भीतर रहनेवाला, सर्व शक्तियुक्त, अन्तरात्मा हूँ" वही ठीक सममता है। जो यह सममता है कि "जैसे तरङ्ग समुद्र का एक जुद्र अङ्ग है वैसे ही तीनों लोक में जो कुछ है वह मेरा ही अंग है" वही ठीक सममता है।

THE RESERVE THE PARTY OF THE PA

SIGHT A STATE STREET, STREET, STATE OF THE S

संसार में सबसे भयानक घटना मौत जान पड़ती है। मौत क्या है ? मौत जीवन का अन्त करनेवाली घटना है, जैसा कि प्रायः दिखाई पड़ता है, अथवा मौत के पश्चात् भी कोई दूसरा जीवन प्राप्त होता है-इस विषय में वहुत मतभेद है। कुछ लोग, जो शरीर को ही सब कुछ मानते हैं, कहते हैं कि मौत के द्वारा जब शरीर का सर्वधा नाश हो गया तो फिर बाकी ही क्या रहा? दूसरे लोग, जो शरीर को केवल आत्मा का निवास-स्थान सममते हैं, यह कहते हैं कि मौत केवल शरीर के नाश होने का नाम है। शरीर के नष्ट हो जाने पर जीव या आत्मा का माश नहीं होता। वह तो एक शरीर के नष्ट हो जाने पर दूसरे शरीर में प्रवेश कर लेता है। भारतवर्ष में तो केवल चार्वाक् दर्शन के अनुयायियों को छोड़कर प्रायः सभी लोगों का ऐसा विश्वास था। पाश्चात्य देशों में अधिक लोगों के प्रकृतिवादी होने के कारण मृत्यु का अर्थ जीवन का सर्वनाश ही समसा जाता है। कुछ समय से वहाँ पर विज्ञान ने इस समस्या को समक्तने का बहुत साइस किया है, और "सायिककल रिसर्च" नामक विज्ञान की एक शाखा का काम इस प्रश्न का भलीभाँ ति अध्ययन करना ही है। इस चेत्र में काम करनेवाले अनेक विद्वानों को तो पूरा विश्वास हो गया है कि मृत्यु जीवन का अन्त नहीं कर देती; मृत्यु के पश्चात् भी जीवन है झौर मृत जीवों से हमारा वार्तालाय का सम्बन्ध हो सकता है। कभी-कभी हमको मृत जनों ( प्रेतों ) का दर्शन भी हो सकता है और होता है। बहुत सी घटनायें कभी-कभी ऐसी भी होती रहती हैं जिनमें मृत्यु के पश्चात् प्राप्त किये हुए जीवन में मृत्यु के पूर्व के जीवन के अनुभव की याद बनी रहती है। आजकल इस प्रकार की अनेक पुस्तकें छप रही हैं जिनमें मृत्यु के प्रधात् जीवन और पूर्वजन्म के सिद्ध करने के लिये अनेक वैज्ञानिक और ऐतिहासिक प्रमाण दिये जाते हैं। योगवासिष्ठकार का मत तो स्पष्टतया ऐसा ही है जैसेकी अोर आजकल का दर्शन और विज्ञान हमें ले जा रहे हैं। यहाँ पर इस योगवासिष्ठ से मृत्यु-सम्बन्धी विचारों का संप्रह करके पाठकों के सामने रखते हैं।

# (१) मौत डरने की वस्तु नहीं है:-

विसप्नजी का कहना है कि मृत्यु से डरना तो बिल्कुल ही मूर्खता है। क्योंकि मौत का दो में से एक ही अर्थ हो सकता है। या तो मरने पर मनुष्य का सर्वथा अन्त हो जाता हो या मृत्यु के पश्चान् उसे दूसरा जीवन मिलता हो। इन दोनों बातों में से जो भी हो अच्छी हो है। अन्त ही जब हो गया तो डर किस बात का ? चलो सब आफतों और मुसी बतों से सदा के लिये छुट्टी मिली। जीवन का, जिसमें नाना प्रकार के क्रेश सहने पहते हैं, फंफट मिटा। ऐसा होने पर अफसोस किस बात का और ऐसा होने से डर किस बात का है? यदि मौत से जीवन का अन्त नहीं होता, बिल्क एक शरीर को छोड़कर दूसरे में प्रवेश होता है, तो फिर भी किस बात का डर और अफसोस है ? पुराने और रोगी शरीर को छोड़कर नये में प्रवेश करना किसकी चुरा लगेगा ? यह तो ऐसा ही है जैसा कि फटे-पुराने कपड़ों को फंक कर नये कपड़ों को पहनना, अथवा पुराने और दूटे-फूटे मकान को छोड़कर दूसरे नये मकान में प्रवेश करना। ऐसा होने पर तो दु:ख के बजाय सुख मानना चाहिये।

(अ) मौत यदि सर्वनाश है तो बहुत अच्छी बात है:-

स्रुतिस्त्यन्तनाशश्चेण्यवामयसंक्षयः । ( \$1१०१।२६ ) स्रुतश्चन्न अवेर्भ्यः सोऽव्याय्युपवयो महान् ॥ ( \$1१०१।२६ ) भावाभावपद्दोत्सर्गन्वसः प्रवाममागतः । ( \$1१०१।२६ ) मरणं जीवितं तस्मान्न दुःखंने मुखंयतः ॥ ( \$1१०१।२४ )

श्रमर मीत से प्राणी का सर्वधा नाश हो जाता हो और मरकर फिर किसी प्रकार का जीवन न हो तो इससे बढ़कर कौन-सा लाम है श क्योंकि तब तो संसार के सब ही दु:खों से छुटकारा मिल गया; होने, न होने, लेने और देने के ज्वर की शान्ति हो गई। ऐसी मौत ही तो सबा जीवन है, क्योंकि न उसके बाद सुख है और न दु:ख।

(आ) मीत के पीछे बदि द्सरा जीवन है तो बहुत उत्सव की बात है:—

स्तस्य देहलामक्षेत्रव एव ततुत्सवः । स्तिनंशो हि देहस्य सा स्तिः परमं मुखम् ॥ ( ई।१०१।२५ ) देहाहेहान्तरप्राह्मी नव एव महो सतः। मरणात्मनि कि मृदा हर्षस्थाने विषीदय॥ (ई।१०१।२२)

मृत्यु के पीछे जोव को यदि दूसरे नवीन शरीर की प्राप्ति होती है तो बहुत हुए का अवसर है, क्योंकि तब तो मौत का अर्थ शरीरका ही नाश है। ऐसा होने पर तो सुखो होना चाहिये। एक शरीर को छोड़ कर यदि दूसरा शरीर भिलता है तो बहुत ही खुशी का अवसर है। मरने पर तो आनन्द होना चाहिये न कि अफसोस!

योगवासिष्ठ के अनुसार सौत सर्वनाश नहीं है। सौत क्या है

वह यहाँ बतलाया जाता है।

#### (२) मौत क्या है:-

मरणं सर्वनाशातम न कदाचन विद्यते । (ई।१८।१) सुवो नह इति प्रोक्तो मन्ये तब सुपा ससत् ॥ (९।७१।६४) स देशकालान्तरितो सत्या स्त्यानुम्यते ॥ (१।७१।६०) स्वसंकल्पान्तरस्येयं स्वितित्यिभिश्रीयते । (ई।१८।१) वासनावस्थितो जीवो यात्युत्सर्ज्यं शरीरकम् ॥ (६।७१।६७) अन्यस्मिन्वितते देशे कालेडन्यस्मिरव राघव । (६१७१ ६८)। इतश्चेतश्च नीयन्ते जीवा वासनया स्वयो ॥ (६।७०।६९) स्वप्नदृष्टा यथा स्वप्नसंसारे स्विमासवान्। अन्यं जायनमयं स्वप्नं द्रष्टं भूयः स जायते ॥ (६।१०५।२४) इह जावस्त्रतो जन्तुः प्रवृद्धोऽस्थत कथ्यते । (ई।१०५।२९) सुरवान्यत्र प्रबुद्धस्य जागरस्यप्रो भवत्यस्म् ॥ (ई।१०५।३०) अनुभय क्षणं जीवो सिध्यामरणस्वर्धनस् । विस्मृत्य प्राक्तनं भावमन्तं पश्यति सुवत ॥ (३।२०।३१) प्रतिभाग्ति जगन्त्याञ् स्तिमोद्दादनन्तरम् । जीवस्योनमीलनाद्वणो रूपाणीवासिलान्यसम् ॥ (३।२१।१) निमेपंजैव जीवस्य सृतिमोक्षादनन्तरम् । (३।२०।४४) त्रिजगदृहरयसर्गश्रीः प्रतिभागुपगच्छति ॥ (३।२०।४५) दिकालकलनाकाश्वयमंकमंसयानि च। परिस्कुरन्त्यनन्तानि कल्पान्तस्यैर्यवन्ति च ॥ (३।२१।२) देशकालकियाह्रव्यमनोयुद्धीन्द्रियादि च। झटित्येव स्तेरन्ते वपुः पश्यति यौवने ॥ (३।२०।४८)

सर्वनाश करने वाली मौत कभी नहीं होती। ऐसा कहना कि मरा हुआ प्राणी नष्ट हो गया है बिल्कुल मूठ है। वह तो मरने पर दूसरे देश और काल में दूसरी सृष्टि का अनुभव करने लगता है। अपने संकल्पों के जगत् के भीतर स्थिर हो जाने को मौत कहते हैं ( मौत में चेतना भीतर ही रहती है वाहर नहीं रहती )। एक शरीर को छोड़ कर जीव अपनी वासनाओं के आधार पर दूसरे देश और कालमें अपने को पाता है। वासना के कारण ही जीव इधर-उधर भ्रमता रहता है। जैसे स्वप्न के अनुभव करने वाले जीव की स्वप्न-संसार में मौत होजाती है और वह जामत्-संसार में आकर जामत्-रूपी स्वप्न देखने लगता है, ठीक इसी प्रकार यहाँ पर मर कर जीव दूसरे जगत् में जाग जाता है। बहाँपर जागनेपर यह लोक उसको एक स्वप्न सा माल्म पड़ने लगता है। मिथ्या मौत की मूच्छी का कुछ देर तक अनुभव करके पूर्व अवस्था को भूल कर जीव दूसरी अवस्था का अनुभव करने लगता है। जैसे आँख मींजते ही नाना प्रकार की स्वप्रसृष्टि का अनुभव होने लगता है वैसे ही मौत की मृच्छी आते ही दूसरे संसार का अनुभव उदय हो जाता है। मौत की मुच्छी आते ही तुरन्त ही तीनों लोक की विचित्र सृष्टि फिर अनुभव में आने लगती है। कल्प के अन्त तक स्थिर रहने वाले अनेक जगत् अपने अपने देश, काल, आकाश, धर्म और कर्म सहित दिखाई पड़ने लगते हैं। मौत के बाद तुरन्त ही देश, काल, किया, द्रव्य, मन, बुद्धि, इंद्रिय आदि का अनुभव ऐसा होने लगता है जैसा कि जीव को युवावस्था में होता था।

## (३) मरनेके समयका अनुभव :--

यदा व्यथावक्षाश्राद्धाः स्वसंकोचिकासनैः।
गृह्णन्ति मारुतो देहे तदोज्झति निजां स्थितिम्। (३१९४१९९)
प्रविद्या न विनियांन्ति गताः संप्रविक्षन्ति नो।
यदा वाता विनाडीत्वासदाऽस्पन्दात्समृतिभेवेत्॥ (३१९४१६०)
न विकात्येव वातो न नियांति पवनो यदा।
वारीरनाडीवैधुयांनमृत इत्युच्यते तदा॥ (३१९४१६१)
नाडीप्रवाहे विधुरे यदा वातविसंस्थितिम्।
बन्तः प्राप्नोति हि तदा क्षाम्यतीवास्य चेतना॥ (३१९४१२)

केवलं वातसंरोधायदा स्पन्दः प्रशास्यति । स्त इत्युच्यते देहस्तदासी जडनामकः ॥ (३।१९।४) तस्मिन्देहे शबीमृते वाते वानिष्ठतां गते। चेतनं वासनायुक्तं स्वात्मतस्वेऽविद्यति ॥ (३।९५।९) जीव इत्युचाते तस्य नामाणोवांसनावतः। (३।९५।६) स्ते पुंसि नभोवादींमछन्ति प्राणवायवः॥ (१।१८।६) सप्राणवातैः पवनैः स्कुरत्संकरूपगभितैः। सवां एव दिशः पूर्णाः पश्यामीमाः समन्ततः ॥ (६।१८।१०) खवातेऽन्तर्ववयाणाः प्राणानामन्तरे मनः। मनलोऽन्तर्जगहिन्दि तिले तेलमिन स्थितम् ॥ (१।१८।१०) इदं दृश्यं परित्यज्य यदास्ते दर्शनान्तरे । स स्वप्न इव संकल्प इव नामाकृतिस्तक्ष ॥ (३।५५।८) तस्मिन्नेव प्रदेशेऽन्तः पूर्ववत्स्मृतिमान्भवेत्। तदेव सृतिमुच्छान्ते परयत्यन्यज्ञारीरकम् ॥ (३।९५।९) यावन्तो ये सताः के विजीवा मोक्षविवाजिताः । स्थितास्ते तत्र तावन्तः संसाराः प्रथमक्षयाः ॥ (ई।६३।३२)

जब कि रोगों के कारण नाड़ियों में संकोच और विकास होता है तव शरीर में रहनेवाले प्राण की गति अस्तव्यस्त हो जाती है। भीतर गया हुआ साँस मुश्किल से बाहर आता है और बाहर निकलकर साँस कठिनाई से भीतर जाता है। नाड़ियों की गड़बड़ से प्राण की गति में गड़बड़ हो जाती है, श्रीर चेतना केवल भीतर ही रहती है. बाहर की ओर श्वृत्त नहीं होती। शरीर की नाड़ियों की खराबी से जब कि प्राण-की गति ऐसे इक जाये कि साँस न बाहर निकल सके और न भीतर जा सके, उस समय यह कहा जाता है कि प्राणी मर गया। नाड़ियों में प्राण की इस प्रकार गति रुक जाने पर ऐसा जान पड़ता है कि उस शाएं। की चेतना बिलकुल शान्त हो गई है। बायु की गति के रुक जाने पर प्राणी की सब चेष्टाएँ कक जाती हैं और उसे मुदी कहते हैं। शरीर उस समय सर्वथा जड़ हो जाता है। शरीर के इस प्रकार मुद्दी हो जाने पर और प्राणी के प्राण बाहर निकलकर आकाश में स्थिर रहने पर वासनायुक्त चेतना आत्मा में स्थिर रहती है। इस सूदम वासनाओं-वाली चेतना का नाम जीव है। पुरुष के शरीर से निकलकर प्राणवाय वाहर के वायुमएडल में स्थित हो जाता है। इस प्रकार अपने भीतर नाना प्रकार के संकल्पों को धारण किये हुए अनेक प्राणवायुओं हारा भरी हुई सब दिशायं (उनको जो देख सकते हैं) दिखाई पड़ती हैं। वायुमण्डल में मुदों के प्राण और उन प्राणों के भीतर उनके मन और मनों के भीतर उनके जगत इस प्रकार मौजूद हैं जैसे कि तिलों के भीतर तेल रहता है। जब जीव इस दृश्य संसार को छोड़ कर दूसरे में प्रवेश करता है तो उसे ऐसा जान पड़ता है कि यह जगत स्वप्न अथवा संकल्प साथा। जिस स्थान पर जीव के शरीर की मौत होतो है उसी स्थान पर उसे पहिले जगत की तरह दूसरे जगत का अनुभव होने लगता है। मौत की मूर्च्छा के खत्म होते ही उसे दूसरे शरीर का अनुभव होने सब होने लगता है। जो जीव विना मोच प्राप्त किये हुए मर जाते हैं वे सब इसी प्रकार वायुमण्डल में स्थित होकर अपने-अपने लोकों का अनुभव करते हैं।

## (४) मौत के समय अज्ञानी को ही छेश होता है :-

S TOTAL

-10m 51s

अभ्यस्य धारणानिष्ठो देहं त्यक्त्वा यथा सुखम् । व्याति धारणाभ्यासी युक्तियुक्तस्तथैव च॥ (३।५४।३६) मूर्यः स्वसृतिकालेऽसौ दु.समेत्यवशाशयः। (३।५४।३७) दीनतां परमामेति परित्रुतमिवाम्बुजम् ॥ (३१५४।३८) अशास्त्रसंस्कृतमतिरसञ्जनपरायणः मृतावनुभवत्यन्तदांद्वमग्नाविव च्युतः ॥ (३।५४।३९) यदा घर्चरकण्ठत्वं वैरूप्यं दृष्टिवर्जनम् । गच्छत्येषोऽविवेकात्मा तदा भवति दीनधीः ॥ (३।५४।४४) परमान्ध्यमनाछोको दिवाप्युदिततारकः । साम्रदिग्मण्डलाभोगो घनमेचिकताम्बरः ॥ (३।५४।४१) मर्मव्यथाविष्द्वस्तिः प्रअमद्दष्टिमण्डलः। अकाशीभृतवसुधो वसुधाभृतखान्तरः ॥ (३।५४।४२) परिवृत्तककृष्चक उद्यमान इवाणेने। नीयमान इवाकाशे धननिद्रोन्मुखाश्चयः ॥ (३।५४।४३) अन्धकृप इवापन्नः शिलान्तरिव योजितः। स्वयं जडीभवडुणों विनिकृत इवाशये॥ (३।५४।४४) पततीव नभोमागांचुणावर्ते इवार्षितः। रथे द्भुत इवास्त्रो हिमवद्गलनोन्मुकः ॥ (३।५४।४५) व्याकुर्वन्निव संसारं वान्धवान्न स्पृतन्निव ।
अमितन्नेपणेनेव वातपन्न इवास्थितः ॥ (३१९४१४६)
अमितो वा अम इव कृष्टो रसनपेव वा ।
अमिन्नेव जनावते शक्षयन्त्र इवार्षितः ॥ (३१९४१४७)
प्रोद्यमानस्नुणमिव वहत्पर्जन्यमारुते ।
आरुद्य वारिपूरेण निपतन्निव वार्णवे ॥ (३१९४१४८)
अनन्त्नगगने अश्रे चकावते पतन्निव ।
अव्धिस्त्वीं विषयांसदशामनुभवन्तिस्थतः ॥ (३१९४१९९)
पतन्निवानवस्तं प्रोत्पतन्निव चाभितः ।
सूत्काराकर्णनोद्श्रान्त पूर्णसर्वेन्द्रियवणः ॥ (३१९४१९०)
कमाच्छ्यामजतां यान्ति तस्य सर्वाक्षसंविदः । (३१९४१९०)
प्रवापरं न जानाति स्मृतिस्वानवमागता ॥ (३१९४१९२)
मनः कल्पनसामध्ये त्यजत्यस्य विमोहतः ।
अविवेकेन तेनासौ महामोहे निमजति ॥ (३१९४१९३)

धारणा का अभ्यास करनेवाला तथा युक्ति (ज्ञान) युक्त पुरुष धारणा करके शरीर को सुखपूर्वक त्याग देता है। लेकिन मूर्ख (अज्ञानी) को, जिसके वश में अपना मन नहीं है, मरते समय बहुत दु:ख होता है, और वह दूटे हुए कमल की नाई दीन हो जाता है। जिसने शास्त्रों के अनुसार अपनी बुद्धि को शुद्ध नहीं किया है, जो दुष्ट पुरुषों के सङ्ग में रहता है उसको मरते समय ऐसी आन्तरिक वेदना होती है जैसे कि अग्निकुएड में गिर पड़ा हो। मृत्यु के समय जब कि गले में घरड़वा, चेहरेपर विकृति, और आँखों के सामने अन्धेरा होने लगता है, तब ऐसे पुरुष का मन जिसको विवेक नहीं है. बहुत दु:खी होता है। तब घना अन्वेरा छा जाता है, आँखों से कुछ दिखाई नहीं पड़ता, दिन में ही तारे दिखाई पड़ने लगते हैं, चारों और आकाश में काले वादल छाए हुए नजर आने लगते हैं, हृदय दर्द से मानो फटने लगता है, दृश्यमान पदार्थ घूमते हुए माल्म पड़ने लगते हैं; पृथ्वी आकाश के स्थान पर और आकाश पृथ्वी के स्थान पर दिखाई पड़ने लगता है। सब दिशाएँ घूमती हुई दिखाई पड़ती हैं; ऐसा जान पड़ता है कि समुद्र के ऊपर को ले जाया जा रहा है, आकाश में उड़ाया जा रहा है। गहरी नींद की ओर मन की प्रवृत्ति होती है। ऐसा जान पड़ता है कि

अन्धेरे कूएँ में डाल दिया गया हो या पत्थर के भीतर दवा दिया गया हो। रंग फीका पड़ जाता है और हृद्य विदीर्ण सा हो जाता है। ऐसा जान पड़ता है मानो आँघी द्वारा फेंका हुआ आकाशमार्ग से गिर रहा हो; तेजी से दौड़नेवाले रथपर सवार हो; वर्फ की तरह गलता हो; संसार का अनुभव फैलता जा रहा हो; वन्धुजनों को छू नहीं सकता हो; घुमाकर किसी वायुयंत्र में जोर से फेंक दिया गया हो; चक्कर आ गया हो; जीभ खींच ली गई हो; जल के भवर में पड़ कर चकर खाने लगा हो; शस्त्रों की मशीन में भींच दिया गया हो; बादल को जोर से उड़ाए ले जाती हुई हवा में तृगा के समान उड़ता हुआ हो; जल के साथ ज़ोर से समुद्र में पड़ता हो; अनन्त आकाश में चकर साकर गिरते हुए समुद्र और पृथ्वी को उत्तटता हुआ देखता हो। चारों ओर गिरता पड़ता हुआ चिल्लाने की आवाज सुनता हुआ पागलसा होकर अपनी सब इन्द्रियों में चोट लगी हुई अनुभव करता है। उसकी सब इन्द्रियों का ज्ञान धीरे-धीरे मन्द पड़कर चारों छोर अन्वेरा छा जाता है। स्मरण शक्ति इतनी खराव हो जाती है कि उसको पहिले पीछे का ज्ञान तनिक भी नहीं रहता। मोह के कारण मन में कल्पना शक्ति भी नहीं रहती, और सब प्रकार का विवेक नष्ट होकर वह महा अन्धेर में डूव जाता है।

## (५) मौत के पीछे का अनुभव:-

मरणादिमयी मृष्डां प्रत्येकेनानुभ्यते।

येपा तां विदि सुमते महाप्रख्ययामिनीम् ॥ (३१४०१३१)

तदन्ते तजुते सगें सर्व प्रव पृथकपृथक् ।

सहजस्वप्रसंकलपानसंभ्रमाचळनृत्यवत् ॥ (४१४०१३२)

महाप्रख्यराज्यन्ते चिरादारममनोवपुः।

यथेदं तजुते तद्वस्प्रत्येकं सुत्यनन्तरम् ॥ (३१४०१३३)

अन्ये त्वमिव ये जीवास्तेषां मरणजन्मसु।

स्मृतिः कारणतामिति मोक्षाभाववद्यादिह ॥ (३१४०१३७)

जीवो हि सृतिमृष्डांन्ते यदन्तः प्रोन्मिपन्निव।

अनुन्मिपित प्वास्त तत्प्रधानसुदाहतस् ॥ (३१४०१३८)

तद्वयोमप्रकृतिः प्रोक्ता तद्व्यकं जडाजदम्।

संस्मृतेरस्मृतेश्वेव कम प्रव भवोदये॥ (३१४०१३९)

बोधोन्मुखत्वे हि महत्तत्प्रवुद्धं यदा भवेत्। तदा तन्मात्रदिकालकिया भ्तासुदेति स्तात्॥ (३।४०।४०) तदेवोच्छनमाबुदं भवतीन्द्रियपञ्चकम् । तरेव बुज्यते देहः स एपोऽस्यातिवाहिकः ॥ (३।४०।४१) चिरकालप्रत्ययतः कल्पनापरिपीवरः । आधिमौतिकताबोधमाधत्ते चैप बाळवत्॥ (३।४०।४२) ववो दिकालकलनास्वदाधारवया स्थिता: । उचन्त्यनुदिता एव वायोः स्पन्दनिकया इव ॥ (३।४०।४३) वृद्धिमित्थमयं यातो मधैव भवनभ्रमः। स्वप्राङ्गनासङ्गसमस्त्वनुभृतोऽप्यसन्भयः ॥ (३।४०।४४) यत्रैव म्नियते जन्तुः पश्यत्याञ्च तदैव सः। तत्रैव अवनाभोगमिममित्यमिव स्थितम् ॥ (३।४०।४५) सरपत्तनशैकाकंतारानिकरश्चन्दरम् जरामरणक्लेच्यं च व्याधिमङ्करकोटरम् ॥ (३१४०१४७) स्वभावाभावसंसम्भस्यृष्ठस्क्षमवरा वस्म् साञ्ज्यद्रवृत्तीनदीशाहोरात्रि हत्पक्षणक्षयम् ॥ (३।४०।४८)

मरने के समय प्रत्येक जीव मूच्छी का अनुभव करता है। वह मूच्छी जीव के अनुभव में महाप्रलय की रात्रि के समान होती है। उसके पश्चात् प्रत्येक जीव अपनी अपनी सृष्टि स्वप्न और संकल्प की नाई रचता है। जैसे महाप्रलय की रात्रि के पश्चात् परमात्मा इस दृश्य-जगत् की रचना करता है तैसे ही प्रत्येक जीव मृत्यु के पीछे अपने अपने परलोक की सृष्टि करता है। जब तक मोच प्राप्त नहीं हो जाता तव तक जीव को अपनी स्मृति के कारण मरने जीने का अनुभव होता है। मौत की मूच्छी के पश्चात् जीव का अपने भीतर जागकर जो ज्ञान-विस्तार होने लगता है उसे प्रधान कहते हैं। वही जड़-चेतनमय ज्ञानका विस्तार अव्यक्त कहलाता है; उसीसे आकाश की उत्पत्ति होती है। संसार की प्रलय और उसका उद्गम इसी में और इसी से होता है। जब बोध का उद्य होता है तो उस अवस्था का नाम महत् है। उसके पश्चात् तन्मात्रायें आदि कालक्रिया और महाभृत आदि की उत्पत्ति होती है। वही ज्ञान बाहर की ओर प्रवृत होकर पाँचो इन्द्रियाँ हो जाता है। वही आतिवाहिक (सूदम) शरीर हो जाता है। कुछ समय तक कल्पना द्वारा परिपोपित होकर वह सूदम शरीर बालक सा स्थूल शरीर घारण कर लेता है। उसी ज्ञान से दिक् और काल के भेद उदय होकर उसी के आधार पर ऐसे स्थिर रहते हैं जैसे वाय-मण्डल में उसके स्पन्दन । जैसे स्वप्त में स्त्रीसङ्ग का श्रमुभव होने पर भी असत् ही होता है वैसे ही यह सब मृत्यु के पीछे उदय हुआ संसार का विस्तार असत् होता हुआ भी विस्तृत दिखाई पड़ता है। जहाँ पर कोई जीव मरता है वहीं पर वह इस प्रकार की सृष्टि का अनुभव करने लगता है। वहीं पर उसे इन्द्रपुरी, पहाड़, तारागण, बुढ़ापा, कमजोरी, संकट, रोग, मौत, स्वमाव, खमाव, स्थूल और सूदम, जड़ चेतन सृष्टि, समुद्र, पहाड़, पृथ्वी, दिन, रात, च्या, कल्प, सजेन और संहार आदि मय जगत् का अनुभव होने लगता है।

(६) परने के पश्चात् का अनुभव अपनी अपनी वासना और कमों के अनुसार होता है :-

1 2 320 32

1 5 181 181

स्ववासनानुसारेण प्रेता एता व्यवस्थितिम्। मूच्छांन्तेऽनुभवन्त्यन्तः क्रमेणेवाक्रमण च॥ (३।५९।२६) आदी मृता वयमिति बुध्यन्ते तद्नुकमात्। बन्धुपिण्डादिदानेन प्रोत्पन्ना इव वेदिनः॥ (३।५५।२७) वतो यमभटा पते कालपाशान्त्रिता इति। नीयमानः प्रयाम्येभिः क्रमायमपुरं त्विति ॥ (३।५५।२८) उद्यानानि विमानानि क्रोभनानि पुनः पुनः। ह्वकर्मभिरुपाक्तानि दिव्यानीत्येव पुण्यवान् ॥ (३।९९।२९) हिमानीकण्डकसभ्रशस्यपत्रवनानि च। स्वकमद्रष्ट्रतोत्थानि सम्प्राप्तानीति पाववान् ॥ (३१५९१३०) इयं मे सौम्यसम्पाता सरणि: शीतशाहका । स्निग्धच्छाया सवापीका पुरःसंस्थेति मध्यमः ॥ ( ३।५५।३१ ) अर्थ प्राप्तो यमपुरमहमेष स भृतपः। अयं कर्मविचारोऽत्र कृत इत्यनुभृतिमान् ॥ (३।५६।३२) इतोऽयमहमादिष्टः स्वकर्मफलभोजने । गच्छाम्याञ्च अभं स्वर्गमितो नरकमेव च॥ (३१५९।३५) यः स्वर्गीयं मया भुक्तो भुक्तोऽयं नरकोऽधवा । इमास्ता योनयो भुक्ता जायेऽई संस्तो पुनः ॥ (३१५५१२७)

भवन्ति पड्विधाः प्रेतास्तेषां भेदमिमं शृणु । सामान्यपापिनो मध्यपापिनः स्युखपापिनः ॥ (३।१५।११) सामान्यधमां मध्यमधमां चोत्तमधर्मवान् ॥ (३।५५।१२) कश्चिन्मद्वापातकवान्वतसरं स्मृतिम्चछनम्। विमृढोऽनुभवत्यन्तः पाषाणहृद्योपमः ॥ (३।५५।१३) तत: कालेन सम्बद्धो वासनाजउसोदितम्। अनुभूय चिरं कालं नारकं दुःखमक्षयम् ॥ (३।५२।१४) भुक्तवा योनिश्रतान्युचैर्दुःखादुःखान्तरं गतः। कदाचिष्डममायाति संसारस्वप्रसंभ्रमे ॥ (३।१५।१५) अथवा स्विमोद्दान्ते बद्दः खशताकुलाम् । क्षणाद्वक्षादितामेव हत्स्थामनुभवन्ति ते ॥ (३।५५।१७) स्ववासनानुरूपाणि दुःखानि नरके पुनः। अनुभूयाथ योनीपु जायन्ते भृतले विरात्॥ (३।५५।१७) अथ मध्यमपापो यो सृतिमोहादनन्तरम्। स शिलाजरुरं जाट्यं किञ्चित्कालं प्रपश्यति ॥ (३।५५११८) ततः प्रबुद्धः काळेन केनचिद्वा तदैव वा। तिर्यगादिकमैर्भुचवा योनीः संसारमेष्यति ॥ (३१९११९) मृत प्वानुभवति कश्चित्सामान्यपातकी। स्ववासनानुसारेण देहं सम्पन्नसक्षतम् ॥ (३।५५।२०) स स्वप्न इव संकल्प इव चेतित ताहशम्। तस्मिन्नेव क्षणे तस्य स्मृतिरित्यमुदेति च ॥ (३।५५।२१) ये त्तममहापुण्या सृतिमोहादनन्तरम्। स्वर्गविवायरपुरं स्मृत्या स्वनुभवन्ति ते॥ (३।९५।२२) वतोऽन्यकर्मसदृशं भुक्तवाऽन्यत्र फलं निजम्। जायन्ते मानुपे छोके सन्नीके सज्जनास्परे ॥ (३।५५।२३) ये च मध्यमधर्माणो सृतिमोहादनन्तरम्। ते व्योमवायुविकताः प्रयान्त्योषधिपञ्चवम् ॥ (३।९९।२४) तत्र चारुफलं भुक्तवा प्रविश्य हृद्यं नृणाम् । रेतसामधितिष्टनित गर्भे जातिक्रमोचिते ॥ (३।९५।२५)

मौत की मूर्च्छा के पश्चात् प्रेत लोग ( मरे हुए जीव ) अपनी अपनी वासना के अनुसार क्रमपूर्वक अथवा क्रम विना इस प्रकार की स्थिति का अनुभव करते हैं:— इम मर गये हैं और अब बन्धुओं द्वारा दिये पिएड आदि से हमारा नवीन शरीर बना है। तब ऐसा अनुभव होता है कि यमराज के दूत काल के पासों में बाँध कर हमें यमपुर को ले जा रहे हैं। पुरुयवान् प्रेतों को अपने शुभ कर्मों द्वारा प्राप्त अच्छे अच्छे स्वर्ग के बारा और विमान दिखाई पड़ते हैं। पापियों को उनके बुरे कामों द्वारा उत्पन्न बन्फ की चट्टानें, काँटे, गड्ढे, शस्त्र, पत्ते और वन दिखाई पड़ते हैं। जो मध्यम श्रेणी के (न पुश्यात्मा श्रीर न पापी) प्रेत हैं उन्हें ऐसा अनुभव होता है कि वे ऐसे मार्ग पर चल रहे हैं जो बहुत सुगम है, जो शीतल (हरे) घास से भरा हुआ है, जिसपर ठ०डी छाया और पानी पीने के लिये दुएँ हैं। तब प्रेत को ऐसा अनुभव होता है कि वह यमपुर में पहुँचकर यमराज के सामने पेश किया गया है; वहाँ-पर उसके कमों के ऊपर विचार किया जाता है; कमों के अनुसार उनका फल मिलता है; शुभ कर्मों के कारण स्वर्ग में खीर अशुभ कर्मों के कारण नरक में वह जा रहा है; वह स्वर्ग अथवा नरक में अपने कर्मों के फल भोग रहा है; अनेक योनियों का भोग कर रहा है; और फिर उसी जगत् में (जहाँ कि वह मरा था) उत्पन्न हो रहा है। प्रेत ६ प्रकार के होते हैं. उनके भेद ये हैं: - सामान्य पापी, मध्यम पापी, स्थूल पापी, सामान्य धर्मवाले, मध्यम धर्मवाले और उत्तम धर्मवाले । कोई-कोई महा पाप प्रेत साल भर तक मृत्यु की मृच्छी ( अज्ञ अवस्था ) का अनुभव करके श्रपने भीतर पत्थर जैभी जड़ श्रवस्थाका श्रनुभव करता है। कुछ समय के पीछे उस अवस्था से जाग कर वह अपनी वासनाओं से उत्पन्न हुए नरक का बहुत समय तक कठोर दुःख भोगकर नाना प्रकार की नीची श्रीर ऊँची योनियों में दुःख भीग कर संसाररूपी स्वप्न के भ्रम में किसी समय शान्ति पाता है। अथवा मौत की मुच्छी के पश्चात् वे नाना-प्रकार के जड़ स्थिति के दुःखों को बृज्ञादि योनियों में अनुभव करके, अपनी वासनाओं के अनुसार नरक लोक के दुःख भोग कर, बहुत समय के पीछे, पृथ्वीमण्डलपर अनेक योनियों में जन्म लेते हैं। मध्यम पाप-वाले जीव मौत की मुच्छी के पश्चात् पत्थर के भीतर जैसी जड़ता होती है वैसी का अनुभव अधिक या थोड़े समय तक करके पत्ती आदि योनियों का भोग करके (मनुष्य) संसार में आते हैं। सामान्य (थोड़े से) पापवाला जीव मरते ही अपनी वासनाओं के अनुसार इस प्रकार दूसरे शरीर का अनुभव करने लगता है जैसे स्वप्न और संकल्प के भीतर किया जाता है, और उसकी चेतना तुरन्त ही उदय हो जाती है। उत्तम और महा पुण्यवाले जीव मौत की मृच्छी से जागने पर अपने विचारों के अनुसार स्वर्ग में विद्याधर आदि की योनियों में अपने अपने कमीं का सुख भोगकर मनुष्य लोक में सज्जन और धन-सम्पन्न घरों में जन्म लेते हैं। मध्यम पुण्यवाले जीव मौत की मृच्छी के पश्चात् वायु द्वारा उड़कर, औषधि और फूलों आदि की योनियों में अपने अपने कमीं का यथायोग्य फल भोगकर उनके द्वारा मनुष्यों के शरीर में अवेश करके वीर्य के द्वारा यथोचित गर्भ में अवेश करते हैं।

(७) परलोक के अनुभव के पश्चात् किर वही जीवन की दशायें अगतनी पडती हैं:--

संभुतकरणस्त्वेवं बीजतां यात्वसी नरे।

तडीजं योनिगिल्तिं गर्भो भवित माति ॥ (३।९९।३८)

स गर्भो जायते लोके प्वंकर्मानुसारतः।

भव्यो भवत्यभव्यो वा बालको लल्तिताहृतिः॥ (३।९९।३९)

ततोऽतुभवतीन्द्वाभं यौवनं मदनोन्द्रसम्।

ततो जरां पद्ममुखे द्विमाशनिमिव च्युताम्॥ (३।९९।४०)

ततोऽपि व्याधिमरणं पुनर्मरणमूच्छेनाम्।

पुनः स्वप्नवदायातं पिण्डेद्द्वपरिष्रहृम्॥ (३।९९।४१)

याम्यं याति पुनर्लोकं पुनरेव अमकमम्।

भूयो भूयोऽनुभवित नाना योन्दन्तरोदये॥ (३।९९।४२)

इत्याजवं जवीभावमामोक्षमितमापुरम्।

भूयो भूयोऽनुभवित व्योग्न्येव व्योगस्पवान्॥ (३।५९।४३)

इस प्रकार (जैसा कि उपर वतलाया है) वह जीव, जिसकी सव इिन्द्रियाँ सुप्त अवस्था में हैं, मनुष्य के भीतर वीर्य रूप में आ जाता है। वह वीर्य स्त्री की योनि में पड़कर गर्भ का रूप धारण कर लेता है। समय पाकर वह गर्भ अपने पूर्व कर्मों के अनुसार अच्छा या बुरा, सुन्दर बालक बन कर जन्म लेता है। तब वह बालक चन्द्रमा के समान धीरे धीरे बड़ा होकर काम पूर्ण यौवन का अनुभव करता है। तब उस बुढ़ापे का जिसमें कि उसके मुख रूपी कमल पर वर्फ का वज्रपात होता है। तब रोगों का और मरने की मूच्छी का अनुभव; तब फिर उसी स्वप्त के सहश पिएडादि द्वारा उराज शरीर का; फिर उन लोकों का जहाँ पर उसे अपने कर्मों के

अनुसार जाना पड़ता है; तब नाना प्रकार की, एक के पीछे दूसरी, योनियों का। इस प्रकार जब तक जीव को इस जन्म-मरण के चकर से मुक्ति नहीं मिलती तब तक बार-बार एक जन्म से दूसरे जन्म में जाने का अनुभव होता ही रहता है।

(८) योगमार्ग पर चलनेवालों की गति:-

योगभृमिकवोत्कान्तजीवितस्य शरीरिणः । (६।१२६।४७)
भृमिकांशानुसारेण क्षीयते पूर्वदुष्कृतम् ॥ (६।१२६।४८)
ततः सुरविमानेषु लोकपालपुरेषु च। (६।१२६।४८)
मेस्पवनकुलेषु रमते रमणीसस्तः ॥ (६।१२६।४९)
ततः सुकृतसंभारे दुष्कृते च पुराकृते। (६।१२६।४९)
भोगजाले परिक्षीणे जायन्ते योगिनो भुवि ॥ (६।१२६।४०)
ज्ञचीनां श्रीमतां गेहे गुप्ते गुणवतां सताम् । (६।१२६।५०)
जनित्वा योगमेवैते सेवन्ते योगवासिताः ॥ (६।१२६।५१)
तत्र प्राग्भावनाभ्यस्तयोगभृमिकमं बुधाः।

स्मृत्वा परिपतन्त्युचैरुत्तरं भूमिकाक्रमम् ॥ ( ६।१२६।५१ )

जिस जीव ने योग की कुछ भूमिकाओं को पार कर लिया है उसके पाप उन भूमिकाओं के अनुसार चीए हो जाते हैं। मरने के पश्चात् वह जीव सुंदर स्त्रियों के साथ देवलोक के विमानों में बैठकर, लोकपालों के नगरों में रहकर और सुमेरु पर्वत के उपवन के कुंजों में विचरकर अनेक प्रकार के सुखों का भोग करता है। जब इस प्रकार के अनेक भोग भोगने पर उसके पूर्वकाल के शुभ कर्म चीए हो जाते हैं और पाप कर्म उदय होते हैं तो वह इस संसार में गुएगुक, धनवान, पवित्र आचारवाले योगियों के घर में आकर जन्म लेता है। जन्म लेकर योग मार्ग का आश्रय लेता है और पूर्व जन्म में जिन भूमिकाओं का अभ्यास कर चुका था उनको शीघ्र ही स्मरण करके उनसे ऊँची भूमिकाओं का अभ्यास करना आरम्भ कर देता है और क्रम से ऊँचे चढता है।

(९) एक शरीर को छोड़कर जीव द्सरे में प्रवेश

करता है:-

आशापाशशताबद्धा वासनाभावचारिणः । कायात्कायमुपायान्ति वृक्षाद्वुक्षमिवाण्डजाः ॥ ( ४।४३।३६ ) काले काले निता जीवस्त्वन्योऽन्यो भवति स्वयम्। भाविताकारवानन्तवांसनाकलिकोदयात्॥ (ई।५१।३१)

जैसे पन्नी एक वृत्त को छोड़ कर दूसरे वृत्त पर जा बैठता है वैसे ही आशा के सैकड़ों फाँसों से वँघा हुआ और अनेक वासनाओं के भावों से युक्त जीव भी एक शरीर को छोड़ कर दूसरे शरीर में चला जाता है। अपने भीतर की वासनाओं की कलियों के खिलने से भावना के अनुसार आकार घारण करने के कारण समय-समय पर जीव अपने विचार के अनुसार अपना आकार वदलता रहता है।

(१०) जनमपरणका अनुभव तब तक होता है जब तक कि आत्मज्ञान नहीं होता :—

तावर्भ्रमन्ति संसारे वारिण्यावर्तराश्चयः । शाह्यावरम् वा न पश्चित्त स्वमात्मानमिनिन्द्रम् ॥ (४।४३।२८) दृष्ट्वात्मानमसत्त्यक्त्वा सत्यमासाच संविद्म् । कालेन पश्मागत्य जायन्ते नेह ते पुनः ॥ (४।३३।२९)

जब तक अज्ञानी जीव अपने शुद्ध आत्मा का दुर्शन नहीं कर पाते तभी तक इस संसार में जल में भँवरों की नाई चक्कर काटते रहते हैं। आत्मा का दर्शन करके, असत्य का त्याग करके, सत्य ज्ञान पर आरूढ़ होकर और परम पदको पाकर मौत के पीछे जीव इस संसार में पुनर्जन्म नहीं पाता। मौत से उसका स्थूल शरीर नष्ट हो जाने पर उसे किसी दूसरे शरीर में जाने की आवश्यकता नहीं रहती।

(११) मरने के पीछे जीवनमुक्त की गति:-

सेव देहस्रेषे राम पुनर्जननवर्जिता।
विदेहमुक्तता प्रोक्ता तत्स्था नायान्ति दृश्यताम् ॥ (११४२।१३)
अद्यीजोपमा भृयो जन्माकुरविवर्जिता।
हृदि जीविदृमुक्तानां द्युद्धा भवति वासना॥ (११४२।१४)
जीवन्मुक्तपदं त्यवत्वा देहे कालवशीकृते।
विद्यत्यदेहमुक्तत्वं पवनोऽस्पन्दतामिव॥ (३।९।१४)
विदेहमुक्तो नोदेति नास्तमेति न शाम्यति।
न सन्नासन्न दृश्स्थो न चादं न च नेतरः॥ ३।९।१५)

जीवन्मुक्ति जिसको प्राप्त हो गई है ( अर्थात् जो अपने सांसारिक जीवन में रहते हुए ही मुक्त अवस्था का अनुभव करने लगा है ) वह मरने के पीछे दूसरा जन्म प्राप्त नहीं करता। जीवन्मुक्त मरकर विदेह मुक्त हो जाता है। उसे फिर दृश्य जगत् का अनुभव नहीं करना पड़ता। जीवन्मुक्त के मन की वासनाएँ इतनी शुद्ध हो जाती हैं कि उनके कारण् वह मौत के पीछे संसार में ऐसे जन्म नहीं लेता जैसे भुना हुआ बीज नहीं उगता। जैसे हवा की गति रुक जाती है वैसे ही मौत द्वारा स्थृत शरीर के नष्ट हो जानेपर जीवन्मुक्तता की दृशा से वह विदेहमुक्तता की दृशा में प्रवेश करता है। विदेहमुक्त को जन्म, मरण, नाश आदि का अनुभव नहीं होता। वह न सन् कहा जा सकता है न असत्, न "में" और न "दूसरा" (अर्थात्—विदेहमुक्ति वह दृशा है जिसमें जीव बहापद को प्राप्त कर लेता है)।

#### (१२) आत्मा के लिये जीवन-मरण नहीं है:-

न जायते न स्त्रियते चेतनः पुरुषः क्वचित्।
स्वप्रसंभ्रमवद्भान्तमेतत्पश्यति केवलम् ॥ (३।१९।६७)
पुरुषश्चेतनामात्रं स कदा क्वेच नश्यति।
चेतनव्यतिरिक्तत्वे वदान्यतिक पुमान्भवेत्॥ (३।९४।६८)
कोऽच यावन्यतं बृद्धि चेतनं कस्य किं कथम्।
स्त्रियन्ते रेहलक्षाणि चेतनं स्थितमञ्ज्यम्॥ (३।९४।६९)
वासनामान्नवैचित्र्यं यजीवोऽनुभवेतस्वयम्।
तस्यैव जीवमरणे नामनी परिकल्पिते॥ (३।९४।७१)
पृवं न कश्चिन्त्रियते जायते न च कश्चन।
वासनावर्त्त्रमेतुं जीवो लुश्चित केवलम्॥ (३।५४।७२)
यथा ल्लायाः पर्वाणि दीघायां मध्यमञ्यतः।
तथा चेतनसत्ताया जनमानि मरणानि च॥ (३।५४।६६)
गुद्धं हि चेतनं नित्यं नोदेति न च शाम्यति। (३।५४।६६)
न जायते न स्त्रियते संविद्यकाशमक्षयम्॥ (३।९४।६६)

चेतन पुरुष (आत्मा) न कभी जन्म लेता है न मरता है। अम के कारण केवल स्वप्न की नाई इन सब बातों का अनुभव करता है। पुरुष तो चेतनामात्र है; वह कब और कहाँ नष्ट होता है? चेतनता के अतिरिक्त पुरुष में और क्या है? लाखों शरीरों का नाश होता रहता है, लेकिन चेतन आत्मा तो अच्य स्थित रहता है। कौन ऐसा जीव आजतक मरा है जिसकी चेतना किसी प्रकार नष्ट हो गई

हो ? वासनात्रों की नाना रूपों में तबदीली होने का नाम ही जीवन छौर मरण है। न कोई जीव मरता है और न कोई उत्पन्न होता है, केवल अपनी वासनात्रों के भँवरवाले गड्ढे में गिरकर लोटपोट होता रहता है।

#### ( १३ ) आयु के थोड़े और अधिक होने का कारण:-

देशकालकियाद्रव्यद्यद्यद्यद्वी स्वकर्मणाम्।

न्यूनत्वे चाधिकत्वे च नृणां कारणमायुषः॥ (३१९४१३०)
स्वकर्मधमं इसति इसत्यायुन्णामिइ।

बृद्धे वृद्धिमुपायाति सममेव भवेत्समे॥ (३१९४१३०)
बृद्धसृत्युपदैवृद्धः कर्मभिर्मृतिमृच्छति।

यालसृत्युपदैवृद्धः कर्मभिर्मृतिमृच्छति।

यालसृत्युपदैवृद्धः स्वधर्ममृत्तिग्रति।

भाजनं भवति श्रीमान्स यथाशास्त्रमायुषः॥ (३१९४१३०)
सृत्यो न किञ्चिच्छक्यस्त्वमेको मार्ग्यनुं ब्छात्।

मारणीयस्य कर्माण तत्क्वृणीति नैतरत्॥ (३१२११०)

मनुष्यों की आयु के अधिक और कम होने में देश, काल, किया और द्रव्यों की तथा उनके किये हुए कमों की शुद्धि और अशुद्धि ही कारण होते हैं। आयु का घटना बढ़ना और सम रहना मनुष्यों के धर्म और कमों के ऊपर निर्भर है। ऐसे कमों से जो बृद्धता में मौत लाते हैं बुढ़ापे में मौत आती है, और ऐसे कमों के करने से जो बालकपन में मौत लाते हैं बचपन में मौत होती है। ऐसे कमों के करने से जो योवनावस्था में मौत लाते हैं योवन में मौत आती है। जो शास्त्रों के अनुसार धर्म और कमों को करता है उसको शास्त्र में बतलाई हुई आयु की प्राप्ति होती है। हे मृत्यो! तू अपने बल से किसी को नहीं मार सकती! जो मरता है वह अपने ही कमों द्वारा मारा जाता है, किसी दूसरे कारण से नहीं।

## (१४) कौन मौत के बस से बाहर है:-

दोपमुक्ताकलकोता वासनातन्तुसन्ततिः । इदि न प्रथिता यस्य मृत्युस्तं न जिवांसति ॥ (६।२३।२) नि:सांसवृक्षककवाः सर्वदेहलतावुणाः ।
आध्यो षं न भिन्दन्ति सृत्युस्तं न जिघांसति ॥ (६१२३१६ )
शरीरतरुसपेंधाक्रिन्तापितिशरःफणाः ।
आशा यं न द्रइन्त्यन्तर्मृत्युस्तं न जिघांसति ॥ (६१२३१७ )
रागद्वेयविषाप्रः स्वमनोबिष्ठमन्दिरः ।
लोभव्यालो न मुंक्ते यं मृत्युस्तं न जिघांसति ॥ (६१२३१८ )
तीतावेश्वविवेकाम्बः शरीराम्मोधिवाडवः ।
न निर्दृहति यं कोपस्तं मृत्युनं जिघांसति ॥ (६१२३१९ )
यन्त्रं तिलानां कठिनं राशिमुग्नमिवाकुलम् ।
यं पीडयति नानङ्गस्तं मृत्युनं जिघांसति ॥ (६१२३१९ )
एकसिन्निमेले येन पदे परमपावने ।
संक्षिता वित्तविश्लान्तिस्तं मृत्युनं जिघांसति ॥ (६१२३१११ )
वयुःखण्डाभिपतितं शाखासृगमिवोदितम् ।
न चञ्चलं मनो यस्य तं मृत्युनं जिघांसति ॥ (६१२३११२ )

जिस मनुष्य के गले में पापरूपी मोतियों से गुन्दी हुई वासनारूपी तागों की मालायें नहीं हैं ( अर्थान् जिसके चित्त में पापवासनायें नहीं हैं ); जिसको मानसिक रोग रूपी आरे नहीं चीरते, जो कि सासों के वृत्त को काटते हैं और सारे शरीर में घुण पैदा कर देते हैं ( अर्थान् जो मानसिक रोगों से मुक्त हैं ); जिसे चिन्ता रूपी फणों वाली और शरीर रूपी वृत्त में वास करनेवाली आशारूपी सिपीणियां अपने विष से नहीं जलातीं ( अर्थान् जो सर्व प्रकार की आशाओं से मुक्त है जो कि चिन्ता उत्पन्न करने वाली हैं ); जिसको राग हेष के विष से भरा हुआ मनरूपी विल में रहने वाला लोभरूपी सर्प नहीं डँसता ( अर्थान् जो लोभ से वरी है ); जिसको विवेकरूपी जल को सुखानेवाला और शरीररूपी समुद्र को जलानेवाला कोधरूपी वड़वानल (समुद्र की अग्नि) नहीं जलाता ( अर्थान् जो कोध के आवेश में आकर विवेक को खोकर अपने शरीर को चीण नहीं करता ); जिसको कामदेव इस प्रकार नहीं पीड़ा देता जैसे कि तिलों के बड़े और कड़े ढेर को कोल्हू पीड़ देता है ( अर्थान् जो काम के वश में नहीं है ); जिसका मन एक निर्मल परम पावन बहा में स्थित होकर शान्त हो गया है; और जिसका चक्रल मनरूपी बन्दर शरीररूपी दुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थान् जो शरीर की वन्दर शरीररूपी दुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थान् जो शरीर की वन्दर शरीररूपी दुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थान् जो शरीर की

सुन्दरता पर मोहित नहीं होता ) उसको मौत भी नहीं खा सकती, चाहे वह उसे कितना ही खाना चाहे ( अर्थात् वह पुरुष मौत के कब्जे से बाहर है )। योगवासिष्ठ के जीव और जगत् सम्बन्धी विचार पाठकों के सामने विस्तृत आकार में रक्खे जा चुके हैं। अब हमको यह बतलाना है कि योगवासिष्ठ के अनुसार जगत् का कारण क्या है। जगत् की रचना कौन करता है और किससे जगत् और जीव उदय होते हैं, कहां रहते हैं और किसमें विलीन हो जाते हैं? योगवासिष्ठ में जगत् की सृष्टि करने वाले का नाम ब्रह्मा है। वह ब्रह्मा नित्य और अनन्त परम तस्व ब्रह्म की सर्जन शक्ति का मृर्तिमान् आकार है। ब्रह्म की स्पन्द शक्ति ही ब्रह्मा के आकार में प्रकट होकर जगत् की सृष्टि करती है। सबसे पहिले यहां ब्रह्मा का वर्णन किया जाएगा।

(१) जगत् की उत्पत्ति ब्रह्मा से हुई है :—
सगांदी स्वप्नपुरुषन्यायेनादिवजापतिः ।
यथा स्कुटं प्रकवितस्यथाद्यापि न्थिता स्थितिः ॥ (३।५५।४७)
संकल्पपति यद्राम प्रथमोऽतौ प्रजापतिः ।
तत्तदेवाद्य भवति तस्येदं कल्पनं जगत्॥ (११८६।६५)

सृष्टि के आदि में स्वप्नपुरुष की नाई जो आदि प्रजापित (प्रथम सृष्टिकर्ता ब्रह्मा ) उत्पन्न हुआ था वह अब भी स्थित है। वह आदि प्रजापित जैसा-जैसा संकल्प करता है वैसी-वैसी सृष्टि उत्वन्न होती है। यह सारा जगत् उसी की कल्पना है।

## (२) ब्रह्मा का स्वरूप मन है:-

मन एव विशिक्षत्वं तिह्न संकल्पनात्मकम् । स्ववपुः स्फारतां नीत्वा मनसेदं वितन्यते ॥ (३।३।३४) विशिक्षो मनसो रूपं विशिक्षस्य मनो वपुः । (३।३।३९) मनलामिव यातेन ब्रक्षणा तन्यते जगत्॥ (३)३।३९)

मन ही ब्रह्मा का रूप धारण करता है। ब्रह्मा संकल्प करनेवाला मन है। मन ही अपने-आप को विस्तृत करके इस संसार की रचना करता है। मन ब्रह्मा का स्वरूप है और ब्रह्मा मन का स्वरूप है। मन का रूप धारण करके ही ब्रह्मा सृष्टि अपन्न करता है।

## (३) ब्रह्मा की उत्पत्ति परमब्रह्म से होती है:-

मनः सम्पद्यते तेन महतः परमात्मनः। सुस्थिरादस्थिराकारसरङ्ग इव वारिये: ॥ (३।१।१५) स्वयमञ्जूब्यविमले यथा स्पन्दो महाम्भसि। संसारकारणं जीवसाधायं परमात्मनि ॥ (३।१००।२५) निस्पन्दवपुपसास्य स्पन्दलमाचिदेव हि। प्रदेशादनतामेति स्रोम्योऽव्यिश्वलनादिव ॥ ( ४।४२।४ ) अन्तरञ्येजनं यद्दत्स्पन्दास्यन्द्वदीहते । सर्वशक्तिस्तर्येकत गच्छति स्वन्दशक्तितास् ॥ ( ४।४२।५ ) आत्मन्येवात्मना व्योक्ति यथा रसति मास्तः। तथा चैवात्मशक्त्येव स्वात्मन्येवैति स्रोस्ताम् ॥ ( ४।४२।६ ) स्विज्ञास्पन्दशक्येव दीपः सीम्यो यथोवतम् । प्ति तहदसावातमा तस्स्वे वपुणि वस्मति॥ (५।४२।७) य प्वानुभवातमायं चितस्यन्दोऽस्ति स प्रव हि । जीवकारणक्रमां स्था बीजमेतदि संस्तेः ॥ (३१६४।९) शिवात्प्राकारणात्पूर्वे चिचेत्पकलनोन्मुखी । उद्देति सौम्याजलयेः पयः स्पन्दो मनागिव ॥ (३।६७।१८) स्फरणाञीवचकत्वमेति विक्तोमितां द्वत्। चिद्वास्त्रिद्वजलधौ इस्ते सर्गबुद्द्वान् ॥ (३।६७।१९)

. जैसे शान्त महासमुद्र से चञ्चल लहर उदय होती है वैसे ही महान् परमात्मा से मन का उद्य होता है। जैसे निर्मल और जोभ रहित समुद्र में स्पन्दन उत्पन्न हो जाता है वैसे ही संसार का कारण जीव ( ब्रह्मा परमात्मा में उदय हो जाता है। जैसे शान्त समुद्र में स्पन्द होने से उसके एक भाग में घनता आ जाती है वैसे ही स्पन्दरहित बहा में स्पन्द न होनेपर उसके एक प्रदेश में घनता आ जाती है। जैसे समुद्र के जल के भीतर स्पन्दन और शान्ति दोनों ही वर्तमान रहते हैं वैसे ही सर्वशक्ति ब्रह्म में स्पन्दशक्ति प्रगट होती है। जैसे आकाशमण्डल में आपसे आप ही वायु को गति आरम्भ हो जाती है वैसे ही ब्रह्म में अपनी शक्ति से ही चक्रवता उत्पन्न हो जाती है। जैसे दीपक की स्थिर लो अपनी भीतरी शक्ति द्वारा ही चक्रलता को धारण कर लेती है वैसे ही ब्रह्म अपने आप ही सृष्टि करने लगता है।

इस प्रकार चिति का अनुभवयुक्त स्पन्दन जो जीव कारण और कमें आदि नामोंवाला है वही सृष्टि का बीज है। जैसे च्लाभर में शान्त समुद्र में जल का स्पन्दन उदय हो जाता है वैसे ही बिना किसी पूर्व कारण के चिति में चेत्य की ओर प्रवृत्ति उदय हो जाती है। ब्रह्मरूपी समुद्र में चितिरूपी जल चित्त ( मन ) रूपी लहरों को उठाता हुआ स्पन्दन से जीवरूपी भंवरों को उत्पन्न करता हुआ अनेक सृष्टिरूपी बुल्बुलों को जन्म देता है।

( ४ ) ब्रह्म का यह स्पन्दन स्वाभाविक है :--

्यथा वातस्य चलनं कृशानोरूणता यथा। शीतता वा तुपारस्य तथा जीवत्वमात्मनः॥ (३।६४।१०) चिद्रृष्स्यात्मतत्त्वस्य स्वभाववशतः स्वयम्। मनाक्संवेदनमिव यस्तजीव इति स्मृतम्॥ (३।६४।११)

जैसे हवा का चलना, अग्नि की गरमी और वर्क की शीतलता (स्वाभाविक) हैं वैसे ही आत्मा (ब्रह्म) का जीवत्व है। चितिरूप आत्म-तत्त्व (ब्रह्म) के अपने स्वभाव द्वारा चेतन होने का नाम जीव (ब्रह्मा) है।

## (५) ब्रह्म में स्पन्दन होना उसकी अपनी लीला है :-

दिकालायनविज्ञत्रमात्मतत्त्वं स्वशक्तितः । (४।४४।१४)
स्रीलवेव तदादते दिकालकस्तितं वपुः ॥ (४।४४।१५)
सन्देति स्वतस्त्रसात्कला कलनस्पिणी ।
जलादावतलेखेव स्फुरज्ञलतवोदिता ॥ (६।९।३)
स्वयमेवातमनैवातमा शक्ति संकल्पनामिकाम् ।
यदा करोति स्फुरता स्पन्दशक्तिमिवानिलः ॥ (६।११४।१५)
तदा पृथगिवाभासं संकल्पकलनामयम् ।
मनो भवति विश्वातमा भावयनस्वाकृति स्वयम् ॥ (६।११४।१६)

देश काल आदि से अपरिमित आत्मतत्त्व अपनी ही शक्ति से लीला द्वारा देश और काल से परिमित रूप को धारण कर लेता है। जैसे जल में चक्रल जलवाला भँवर अपने आप ही उदय हो जाता है वैसे ही उस परमतत्व में अपने आप ही सृष्टि करने वाली कला का उदय हो जाता है। जब आतमा (ब्रह्म) अपने आप ही अपनी संकल्य

नामक शक्ति का प्रकाश इस प्रकार करता है जैसे कि वायु अपनी स्पन्द शक्ति का, तब आकार की भावना करके वह विश्व का आत्मा (ब्रह्म) संकल्प करनेवाला पृथक् आकारवाला मन बन जाता है।

(६) त्रहा का स्पन्दन त्रहा से अन्य सा रूप धारण कर लेता है:—

स्वयमस्येवमस्मीति भावित्वा स्वभावतः ।
अन्यतामिव संयाति स्वित्वकलपात्मिकां स्वतः ॥ ( ६१३३।२१ )
आदित्यञ्यतिरेकेण यो भावयति राघव ।
रिश्मजालिमदं क्षेतत्तस्यान्यदिव भास्यतः ॥ (६१११४१४ )
कनकल्यतिरेकेण यो भावयति राघव ।
केयूरमेव तत्तस्य न तस्य कनकं हि तत् ॥ (६११४४१ )
सिल्डिज्यतिरेकेण तरङ्गो येन भाविताः ।
तरङ्गबुद्धिरेवेका स्थिता तस्य न वारिधीः ॥ (६११४४१० )
पावकव्यतिरेकेण ज्वालाबी येन भाविता ।
तस्याग्निबुद्धिगेलित ज्वालाबी येन भाविता ।

परमत्रहा अपने स्वभाव द्वारा अपने आप ही यह भावना करके कि मेरी संकल्प-विकल्प करनेवाली शक्ति मेरे से अन्य है, अपना एक अन्य सा रूप धारण कर लेता है। यह ऐसे ही होता है जैसे कोई पुरुप अपनी भावना द्वारा सूर्य की किरणों को सूर्य से अलग, सोने के गहने को सोने से अलग, जल की तरङ्ग को जल से अलग, अप्रि की ज्वाला को अप्रि से अलग समक्षने लगे। चित् शक्ति चिति रूपी समुद्र में कुछ जोभयुक्त होकर आत्मा से अतिरिक्त दूसरे आकार को धारण-कर लेती है।

(७) ब्रह्मा (मन) ब्रह्म की सङ्करप-शक्ति का रचा हुआ रूप है:—

अनन्तस्यात्मतस्वस्य सर्वशकेर्महात्मनः। संकल्पशक्तिरिदेतं यद्भुं तन्मनो विदुः॥ (३।९६।३) सब शक्तियोंवाले महान् और अनन्त आत्म-तत्त्व (ब्रह्म) की संकल्प शक्ति द्वारा रचे हुये रूप को मन (ब्रह्मा) कहते हैं। (८) ब्रह्मा की उत्पत्ति का कोई विशेष हेतु नहीं है:शक्तिनिहंतुकैवान्तः स्कुरति स्फटिकांशुवत्। (१।११।३७)
तस्मादकारणं भाति वा स्विवित्तेककारणम्।
स्वकारणादनन्यात्मा स्वयंभुः स्वयमात्मवान्॥ (३।३।५)
चित्त्वभावात्समायातं ब्रह्मत्वं सर्वकारणम्।
संस्तौ कारणं पश्चात्कर्मं निर्माय संस्थितम्॥ (३।६४।२५)
आशः प्रजापतिः पूर्वं स्वयंभुरिति विश्वतः।
प्राक्तनानां स्वकार्याणामभावाद्य्यकारणः॥ (३।१४।७)
स्मृतिनं प्राक्तनी काचित्कारणं वा स्वयंभुवः। (३।१३।४३)

(त्रह्म की) शक्ति का (त्रह्म के) भीतर बिना किसी हेतु के स्फुरण होता है। स्वयंभू (त्रह्मा) या तो बिना कारण, या अपने ही मन से, या अपने आप ही प्रकट होता है। सब वस्तुओं का कारण त्रह्मा त्रह्म के स्वभाव से ही (बिना और किसी कारण के) उदय होता है। उदय होता है। उदय होता है। उदय होकर सृष्टि में कार्य-कारण के नियम की स्थापना करता है। पूर्व कमों के अभाव से आदि प्रजापति (त्रह्मा) अपने आप ही, बिना किसी कारण के उत्पन्न होता है। पिछली (पूर्व कल्प की) कोई स्मृति भी त्रह्मा की उत्पन्न का कारण नहीं है।

## (९) ब्रह्मा कर्मवन्थन से मुक्त है :-

प्राक्तनानि न सन्त्यस्य कर्माण्यद्य करोति नो । (३।२।२४) प्राणस्यन्दोऽस्य यत्कर्म छक्ष्यते वास्मदादिभिः। दृश्यतेऽस्माभिरेवं तज्ञ त्वस्यास्त्यत्र कर्मधीः॥ (३।२।२५)

ब्रह्मा के न तो पूर्व जन्म के कर्म हैं और न अब वह (ऐसे) कर्म करता है (जिनका फल उसे भोगना पड़े)। हम लोगों को जो उसका प्राण आदि की क्रिया रूपी कर्म दिखाई पड़ता है उसमें उसकी कर्मबुद्धि नहीं है।

(१०) ब्रह्मा का शरीर केवल सूक्ष्म है, स्थूल नहीं :-

सङ्कल्पमात्रमेवैतन्मनो ब्रह्मेति कथ्यते । सङ्कल्पाकाशपुरुषो नास्य पृथ्व्यादि विद्यते ॥ (३।२।५४) यथा चित्रकृद्दन्तःस्था निर्देहा भाति पुत्रिका । तथैव भासते ब्रह्मा चिद्दाकाशाच्छरअनम् ॥ (३।२।५५) आतिवाहिक प्वासी देहोस्त्यस्य स्वयंभुवः।
नत्वाधिभौतिको राम देहोऽजस्योपपयते॥ (३।३।६)
सर्वेपामेव देही ही भृतानां कारणात्मनाम्।
अजस्य कारणाभावादेक प्वातिवाहिकः॥ (३।३।८)
सर्वांसां भृतजातीनामेकोऽजः कारणं परम्।
अजस्य कारणं नास्ति तेनासावेकदेहवान्॥ (३।३।९)
नास्त्येव भौतिको देहः प्रथमस्य प्रजापतेः।
आकाशात्मा च भात्येप आतिवाहिकदेहवान्॥ (३।३।१०)
चित्तमान्नशरीरोऽसौ न पृथ्व्यादिकमात्मकः।
आदः प्रजापतिव्योमवपुः प्रतन्तते प्रजाः॥ (३।३।११)

जिस मन को ब्रह्मा कहते हैं वह संकल्प मात्र है; वह संकल्प के आकाश में रहनेवाला जीव है; उसमें कोई स्थूल तत्त्व, पृथ्वी आदि नहीं है। जैसे चित्रकार के मन के भीतर रहनेवाली प्रतिमा स्थूल शरीर से रहित होती है वैसे ही ब्रह्मा भी बिना किसी प्रकार की स्थूल ताके शुद्ध चिदाकाश रूप में रहता है। ब्रह्मा का शरीर केवल आति वाहिक है, आधिभौतिक महीं है। जिन प्राण्यियों की उत्पत्ति कारण द्वारा होती है उन सबके दो शरीर। एक सूदम दूसरा स्थूल) होते हैं, किन्तु ब्रह्मा का जिसकी उत्पत्ति किसी कारण द्वारा नहीं होती, सूदम शरीर ही एक शरीर होता है। सब प्राण्यियों का एक परम कारण ब्रह्मा है। उसका कोई कारण नहीं है, इसलिये ब्रह्मा केवल एक ही शरीर वाला है। आदि प्रजापित (ब्रह्मा) का भौतिक शरीर नहीं होता, वह तो शून्य स्वरूप सूदम देह युक्त ही होता है। आदि प्रजापित केवल मानसिक शरीर वाला होता है, भौतिक शरीर वाला नहीं। सूदम रूपवाला रहकर ही वह प्रजा की सृष्टि करता है।

(११) ब्रह्मा ही सारे संसार की रचना करता है ---

मनो नाम्नो मनुष्यस्य विशिष्ण्याकारधारिणः । मनोराज्यं जगदिति सत्यरूपमिव स्थितम् ॥ (३।३।३३) अद्यंगयी पद्मजभावना चित्

संकल्पभेदाद्वितनोति विश्वम् ।

अन्तर्भु सेवानुभवत्यनन्त-

निमेषकोठांशविधौ युगान्तम् ॥ (३।६१।३८)

मनस्तामिव यातेन ब्रह्मणा तन्त्रते जगत्।

( अहा अनन्यादात्मनः शुद्धाद्द्वत्विमव वारिणः ॥ ( ३।३।२९ )

अस्मात्प्वांत्प्रतिस्पन्दादनन्यैतत्स्वरूपिणी ।

( ३।३।१९ )

यह जगत् ब्रह्मा का आकार धारण करने वाले मन नामक जीव (ब्रह्मा) का मनोराज्य (कल्पना) है, किन्तु सत्य प्रतीत होता है। अहं-युक्त ब्रह्मारूपी भावना संकल्पों द्वारा सृष्टिकी रचना करती है। यह चिति अपने भीतर ही निमेप के भी करोड़वें हिस्से में युगों के अन्त तक का अनुभव कर लेती है। मनका रूप धारण करके ब्रह्म इस सृष्टि की जो कि आत्मा से अन्य नहीं है, ऐसे रचना करता है जैसे शुद्ध जल से बहते हुए जल की रचना हो जाती है जैसे वायुमएडल में ह्वा चलने लगती है वैसे ही ब्रह्म के सर्व प्रथम स्पन्द ब्रह्मा से उससे अनन्य स्वरूपवाली सृष्टि उदय होती है।

## (१२) ब्रह्मा से उत्पन्न जगत् मनोमय है :-

मनोमात्रं यदा ब्रह्मा न ४६०व्यादिमयात्मकः। मनोमात्रमतो विश्वं वद्यजातं तदेव द्वि॥ (३।३।२५)

जो वस्तु जिस वस्तु से उत्पन्न होती है वह उसी प्रकार की होती है। इसिलये ब्रह्मा से उत्पन्न हुआ जगत् मनमात्र है क्योंकि ब्रह्मा स्वयं मनमात्र ही है, उसमें स्थलता तिनक भी नहीं है।

(१३) हरेक सृष्टि नई है :-

अपूर्व एव स्वप्नोऽयं यह समोंऽनुभूयते । (ई।१९९१४१) महाकल्पे विमुक्तत्वाद्वकादीनामसंशयम् । (३।१३।४२) स्मृतिर्न प्राक्तनी काचित्कारणं वा स्वयंभुवः ॥ (३।१३।४३)

सृध्टि के रूप से अनुभव में आने वाला स्वप्न अपूर्व है। महाकल्प के अन्त में ब्रह्मा आदि सबकी मुक्ति हो जाने के कारण पूर्व काल की

कोई स्मृति भी ब्रह्मा का कारण नहीं हो सकती।

उपर के सब वर्णन का सार यह है कि अनन्त और सर्व शक्तिमय ब्रह्ममें अपने ही स्वभाव से, बिना और किसी कारण के लीला रूपसे, एक सृष्टि कारक जीवका उदय होता है। वह मन के आकारका बिना किसी स्थूल देहके, होता है। उसे ब्रह्मा कहते हैं। उसीसे कल्पना द्वारा इस समस्त सृष्टि का उदय होता है और उदय होकर सत्य सा प्रतीत होता है।

## १५—शक्ति

( 475 )

क्ट करें बाकी संस्कृत होता सक्त हुआ है तथा है। वासाब, यह

ब्रह्मा जो कि सारे विश्व का रचनेवाला है ब्रह्म की स्पन्दशक्ति का प्रकाश है। ब्रह्म में स्पन्दशक्ति के अतिरिक्त और बहुत सी शक्तियाँ हैं। बल्कि यह कहना चाहिये कि ब्रह्म अनन्त शक्तियों का भएडार है। यहाँपर ब्रह्म की शक्तियों का और विशेषतः स्पन्दशक्ति का योगवासिष्ठ के अनुसार वर्णन किया जाता है।

# (१) ब्रह्म की अनेक शक्तियाँ:—

समस्त्रशक्तिस्ववितं बद्धा सर्वेषां सदा।
ययेव शक्त्यां स्पुरति प्राप्तां तामेव परयति ॥ (३१६७१२)
सर्वशक्तिमयो झात्मा ययथा भावयत्यस्य ।
तक्तथा परयति तदा स्वसङ्क्ष्यिवज्ञृत्त्रिमतम् ॥ (५१३३।४१)
सर्वशक्तिह्वं भगवान्येव तस्मै हि रोचते।
शक्ति तामेव विततां प्रकाशयति सर्वगः॥ (३११००।६)
सर्वशक्तिपरं बद्धा नित्यमाप्रणमत्ययम्।
न तदस्ति न तस्मिन्यद्वियते विततात्मनि॥ (३११००।६)
ज्ञानशक्तिः क्रियाशक्तिः कर्तृताऽक्रवृताऽपि च।
इत्यादिकानां शक्तीनामन्तो नास्ति शिवात्मनः॥ (६१३७।१६)
विक्ष्यक्रिया वातेषु जडशक्तिस्यथापते।
स्पन्दशक्तिश्च वातेषु जडशक्तिस्थापते।
श्च्यशक्तिस्थामारे नेवशक्तिस्थानते।
श्च्यशक्तिस्थाकारो भवशक्तिस्थानते।
गाशशक्तिविनाग्रेषु शोकशक्तिश्च शोकिषु॥ (३११००।९)
सानन्दशक्तिश्च करुपान्ते सर्वशक्ति॥ ॥ (३११००।९)
सानन्दशक्तिश्चि वर्शकिक्तथा मटे।
सगेषु सर्गशक्तिश्च करुपान्ते सर्वशक्ति॥॥ (३११००।१०)

सब का ईश्वर (नियन्ता) ब्रह्म सब शक्तियों से सम्पन्न है। वह जिस राक्ति को चाहें जहाँपर प्रकट कर सकता है। आत्मा (परमात्मा) सब शक्तियों से युक्त है। वह जिस शक्ति की जहाँ भावना करता है वहीं पर उसे अपने संकल्प द्वारा प्रकट हुआ देखता है। भगवान् सब प्रकार की शिक्तयांवाला है और सब जगह वर्तमान है। वह जहाँ जिस शिक को चाहता है वहीं उसे प्रकट कर देता है। नित्य पूर्ण और अवय बहा में सब शिक्तयाँ मौजूद हैं। कोई वस्तु संसार में ऐसी नहीं है जो उस सबंब स्थित बहा में शिक्तर से मौजूद न हो। शान्त आत्मा बहा में झानशिक कियाशिक, कर्तृताशिक, अक्तृताशिक आदि अनन्त शिक्तयाँ वर्तमान हैं। बहा की चेतनशिक शरीरधारी जीवों में दिखाई पड़ती है; स्पन्दशिक (कियाशिक) हवा में, जड़शिक पत्थर में; द्रव (बहने की) शिक्त जल में; चमकने की शिक्त आग में; शून्य (खालीपन) शिक्त आकाश में; भव (कुछ होने की) शिक्त संसार की स्थित में; सब को धारण करने की शिक्त दशों दिशाओं में; नाशशिक्त नाशों में; शोकशिक शोक करनेवाले में; आनन्दशिक प्रसन्न चित्तवालों में; वीर्यशिक्त योद्धाओं में; सृष्टि करने की शिक्त मिष्ट में। कल्प के अन्त में सब शिक्तयाँ स्वयं बहा में रहती हैं।

(२) ब्रह्म की स्पन्दशक्ति:-

स्यन्दशक्तिसार्थकडेदं दृश्याभासं तनोति सा। साकारस्य नरस्येकडा यथा वै कल्पनापुरम् ॥ ( ई।८४।६ ) सा राम प्रकृतिः प्रोक्ता शिवेकडा पारमेक्दरी। जगन्मायेति विकाता स्पन्दशक्तिरकृतिमा॥ ( ई।८५।१४ ) प्रकृतित्वेन सर्गस्य स्वयं प्रकृतितां गता। दृश्याभासानुभृतानां कारणात्सोक्यते किया॥ ( ई।८४।८ )

जैसे शरीरधारी मनुष्य की इच्छा कल्पना के नगर की रचना कर लेती है वैसे ही स्पन्दशक्ति रूपी भगवान् की इच्छा इस दृश्य जगत् की रचना करती है। परमेश्वर शिव की वह स्वाभाविक स्पन्दनशक्ति प्रकृति कहलाती है और वही जगन्माया (जगत् को रचनेवाली माया) के नाम से भी प्रसिद्ध है। जगत् का उपादान होने के कारण बह प्रकृति कहलाती है। दृश्यमान पदार्थों का कारण होने की वजह से उसे किया भी कहते हैं।

(३) प्रकृति:-

यदैव खलु गुद्धायां मनागिप हि संविदः। अदेव शक्तिरुद्ता तदा वैचित्र्यमागतम्॥ (३।९६।७०) भावदाक्यांत्मकं मिथ्या ब्रह्मानन्दो विभाज्यते ।

कात्मैव कोशकारेण छाछादाक्यांत्मकं यथा ॥ (३१६७१७३)
कर्णनाभाद्यथा तन्तुकांयते चेतनाक्षडः ।

नित्यात्प्रबुद्धात्पुरुषाद्ब्रह्मणः प्रकृतिस्तथा ॥ (३१९६१७१)
स्वमा मध्या तथा स्यूष्टा चेते सा कल्प्यते त्रिवा । (६१९१४)
तिष्ठत्येतास्ववस्थासु भेदतः कल्प्यते त्रिवा ॥ (६१९१४)
सत्त्वं रज्ञतम इति प्रयेव प्रकृतिः स्मृता । (६१९१४)
अविद्यां प्रकृति विद्धि गुणत्रितयथर्मिणीम् ॥ (६१९१६)
प्रयेव संस्रुतिर्जन्तोरस्याः पारं परं पदम् । (६१९१६)
यावत्किक्षिदिदं दृश्यमन्यैव तदाश्रितम् ॥ (६१९१८)

जव शुद्ध संवित् में जड़शिक्त का उदय हो जाता है तब ही संसार की विचित्रता उत्पन्न होती है। त्रह्मानन्द रूप आत्मा ही भावकी हड़ता से मिथ्या रूप में इस प्रकार प्रकट हो रहा है जैसे कि रेशमका कीड़ा स्वयं ही अपनी राल को हड़ करके जाला बना लेता है। जैसे चेतन मकड़ी से जड़ जाले की उत्पत्ति हो जाती है वैसे ही नित्य और चेतन ब्रह्म से प्रकृति की उत्पत्ति हो जाती है। प्रकृति के तीन प्रकार होते हैं – सूदम, मध्यम और स्थूल। इन तीन अवस्थाओं में प्रकृति स्थित रहती है और इसी कारण तीन प्रकार की प्रकृति होती है। प्रकृति के तीन भेद हैं सत्त्व, रजस और तमस्। इस त्रिगुणात्मक प्रकृति को अविद्या भी कहते हैं। इस अविद्या से ही प्राण्यों की उत्पत्ति होती है। इससे परे परमब्रह्म है। सारे हश्य पदार्थ इस अविद्या के आश्रय पर हैं। अर्थात् अविद्या ही सब हश्य पदार्थ इस अविद्या के आश्रय पर हैं। अर्थात् अविद्या ही सब हश्य पदार्थ इस अविद्या के आश्रय पर हैं।

(५) शक्ति का ब्रह्म के साथ सम्बन्ध:-

यथेकं प्रवनस्यन्द्रमेकमोष्ण्यानली यथा।
चिनमात्रं स्पन्दशक्तिश्च तथैवैकातम सर्वता॥ (५१८४१३)
अनन्यां तस्य तां विद्धि स्पन्दशक्ति मनोमयीम्। (६१८४१३)
च्यावृत्येव तथैवास्ते शिव इत्युच्यते तदा।
चितिशक्तेः श्रियादेव्याः प्रतिस्थानं यदात्मिनि॥ (६१८४१२६)
यथास्तस्थितेरेव तदेव शिव उच्यते।
देव्याः क्रियायारिचच्छक्तेः स्वरूपिण्या महाकृतेः ॥ (६१८४१२७)

चेत्रनत्वात्तथाभृतस्वभावविभवादते । स्थातं न युज्यते तस्य यथा हेम्ना निराहति ॥ ( १।८२।६ ) कथमास्तां बद प्राज्ञ मरिचं तिकतां विना । ( ई।८२।७ ) विना तिष्ठति माधुर्ये कथयेधुरसः कथम् ॥ ( ५।८२।९ ) अचेतनं यश्चिन्मात्रं न तश्चिन्मात्रमुच्यते ॥ ( ५।८२।१० ) चेतनं चेतनावातोः किञ्चित्संस्पन्दनं विना। क्वचित्स्थातुं न शक्नोति वस्त्ववस्तुतया यथा ॥ ( १।८२।१४ ) स परः प्रकृतेः प्रोक्तः प्ररुपः प्यनाकृतिः। शिवरूपघर: शान्तः शरदाकाशशान्तिमान् ॥ ( ९।८५।१५ ) अमित प्रकृतिस्तावत्संसारे अमरूपिणी। स्पन्द्रमात्रात्मिका सेच्छा चिच्छक्तिः पारमेचरी ॥ ( ९।८५।१६ ) यावज्ञ पश्यति शिवं नित्यतृप्तमनामयम् । ( ५।८५।१७ ) संविन्मात्रैकथर्मित्वात्काइ.तालीययोगतः ॥ ( ६।८५।१८) संविद्देवी क्षिवं स्पृष्ट्वा प्रकृतित्वं ससुन्झति । (६।८५।१८) प्रकृतिः पुरुषं स्पृष्ट्वा तन्मयीव भवत्यत्तम् ॥ ( ५।८९।१९ ) तदन्तरेकतां गत्वा नदीहपीमवाणेवे। ( \$1८५११९) चितिः शिवेच्छा सा देवं तमेवासाय शास्यति ॥ ( 🐉 १८५। २१ ) चितिनिवांणरूपं यत्प्रकृतिः परमं पदम्। प्राप्य तत्तामवाप्नोति सरिद्ध्धाविवाव्धिताम् ॥ ( ५।८५।२६ )

जैसे ह्वा और उसकी चलने की क्रिया, आग और उसकी गरमी सदा एक ही हैं वैसे ही चिति और स्पन्दशिक एक ही हैं। मनोमयी स्पन्दनशिक ब्रह्म से अलग नहीं है। जब कि चितिशिक, क्रिया-देवी, क्रिया से निवृत्त होकर, अपने स्थान की और आत्मा में वापिस आ जाती है और वहीं पर शान्तभाव से स्थित रहती है तो उस अवस्था को शिव (शान्त ब्रह्म) कहते हैं। क्रिया देवी चिच्छक्तिरूपी उस महान् आकृतिवाली स्पन्दशिक का अपने असली रूप में स्थित रहने का नाम शिव है। जैसे स्वर्ण किसी आकार के बिना स्थित नहीं होता वैसे ही परम ब्रह्म भी चेतनता के बिना जो कि उसका स्वभाव है स्थित नहीं रहता। जैसे तिकता के विना मिर्च और मधुरता के बिना गन्ने का रस नहीं रहता वैसे ही चिति की चेतनता कुछ स्पन्दन बिना नहीं रहती। प्रकृति से परे, दिखाई न देनेवाला पुरुष है जो कि सदा ही शरद ऋतु के अकाश की

नाई स्वच्छ है, शान्त है, छोर शिवरूप है। भ्रमरूपावली प्रकृति जो कि परमेश्वर की इच्छारूपो स्पन्दात्मक शक्ति है, तमीतक संसार में भ्रमण करती रहती है ( छर्थात् पदार्थों की सृष्टि करती रहती है) जब तक कि वह नित्य तृप्त और अनामय ( ऋविकार ) शिव का दर्शन नहीं करती। संवित्मात्र सत्ता के साथ उसका तादात्म्य होने के कारण प्रकृति जब कभी भी दैवयोग से पुरुष को स्पर्श कर लेती है ( छर्थात् पुरुष का ज्ञान उसे हो जाता है ) तभी वह अपने प्रकृतित्व को छोड़कर पुरुष के साथ तन्मय ( तदात्म ) हो जाती है। जैसे नदी समुद्र में पड़कर अपना रूप छोड़कर समुद्र ही बन जाती है वैसे ही प्रकृति पुरुष को प्राप्त करके पुरुषह्म हो जाती है। शिव की इच्छा चिच्छित्त शिव को प्राप्त करके शान्त हो जाती है। जैसे नदी समुद्र में पड़कर समुद्र हो जाती है। जोसे नदी समुद्र में पड़कर समुद्र हो जाती है वैसे ही प्रकृति चित्त के शान्त हो जानेपर परम पद को पाकर तद्रप हो जाती है।

( ) It's the second that the copy of

#### १६—परम ब्रह्म

योगवासिष्ठ के अनुसार उस परम तस्व को ब्रह्म कहते हैं जिससे जगत् के सब पदार्थों की उत्पत्ति होती है, जिसमें सब पदार्थ वर्तमान रहते हैं, और जिसमें सब लीन हो जाते हैं; जो सब जगह, सब कालों में और सब बस्तुओं में मौजूद रहता है। यहाँपर उस परम ब्रह्म का वर्णन किया जायेगा।

#### (१) ब्रह्म:-

सर्वशक्ति परं ब्रह्म सर्ववस्तुमयं ततम्।
सर्वदा सर्वथा सर्वं सर्वः सर्वत्र सर्वत्र यत्।
सर्वत् सर्वत्र सर्वं यत्सर्वं सर्वत्र यत्।
सर्वे सर्वत्रया सर्वं तत्सर्वं सर्वत्र यत्।
सर्वे सर्वत्रया सर्वं तत्सर्वं सर्वदा स्थितम्॥ (५११८४।४६)
यतः सर्वाणि भृतानि प्रतिभान्ति स्थितानि च।
यत्रैवोपश्चमं यान्ति तस्म सत्यात्मने नमः॥ (१११११)
ज्ञाता ज्ञानं तथा त्रेयं द्रष्टादर्शनष्टश्यभुः।
कतां हेतुः क्रिया यस्मात्तस्मै ज्ञप्दशात्मने नमः॥ (११११२)
स्फुरन्ति सीकरा यस्मादानन्दस्थाम्बरेऽवनौ।
सर्वेषां जीवनं तस्म ब्रह्मानन्दात्मने नमः॥ (११११३)

परत्रद्धा सब प्रकार की शक्तियों से सम्पन्न है और उसमें सब बस्तुयें हैं। वह सदा ही सब प्रकार से सब कुछ है; सब के साथ सब में श्रीर सब जगह है। वह परम तन्व है जिसमें सब कुछ है, जो सब ओर है, जो पूर्णरूप से सब कुछ है, जो कि सदा और सब जगह पूर्णरूप से स्थित है। जिससे सब प्राणी प्रकट होते हैं, जिसमें सब स्थित हैं, श्रीर जिसमें सब लीन हो जाते हैं, उस सत्यरूप तन्त्व को नमस्कार हो। जिससे झाता, झान तथा ज्ञेय का, द्रष्टा, दर्शन और दश्य का, और कर्ता, हेतु और किया का उदय होता है उस झानस्वरूप तन्त्व को नमस्कार हो। जिससे पृथ्वी और स्वर्ण में श्रानन्द की वर्षा होती है और जिससे सबका जीवन है उस ब्रह्मानन्द स्वरूप तन्त्वको नमस्कार हो। (श्रर्थात

ब्रह्म उस परम तत्व को कहते हैं जो सब कुछ है, जिसमें सब कुछ है, और जिससे सब कुछ है; जो सत्, चित् और आनन्द हैं )।

#### (२) ब्रह्म का वर्णन नहीं हो सकता:-

अवाष्यमनभिव्यक्तमतीन्द्रियमनामदम् । (ई।६२।२७) स्वरूपं नोपदेशस्य विषयो विदुषो हि तत्॥ (ई।३१।३७) प्रत्यक्षादिप्रमाणानां यदगम्यमचिक्षितम्। स्वानुभृतिभवं बह्म वादैस्तळभ्यते कथम्॥ (ई।१९९।६९)

ब्रह्म केवल उसको जाननेवाले के अनुभव में ही आ सकता है, उसका वर्णन नहीं हो सकता। वह अवाच्य है (शब्दों द्वारा उसका वर्णन नहीं हो सकता), अनिभव्यक्त है (किसी प्रकार उसको प्रकट नहीं कर सकते), इन्द्रियों से परे है (अर्थात् इन्द्रियों द्वारा उसका ज्ञान नहीं हो सकता), और उसको कोई विशेष नाम नहीं दिया जा सकता। उसका कोई चिह्न नहीं है और वह प्रत्यच्चादि सब प्रमाणों द्वारा नहीं जाना जा सकता। ब्रह्म का ज्ञान केवल अपने अनुभव द्वारा होता है। बहस मुवाहसे से ब्रह्म नहीं जाना जा सकता।

(३) नेति नेति (ब्रह्म न यह है और न वह है):—
न चेतनो न च जड़ो न चैवासज्ञ सन्मवः।
नाहं नान्यो न चैवेको नानेको नाप्यनेकवान्॥ (१७०२।४१)
नाभ्यासस्यो न दूरस्यो नैवास्ति न च नास्ति च।
न प्राप्यो नाति चात्राप्यो न वा सर्वो न सर्वमः॥ (१।७२।४२)
न पदार्थो नापदार्थों न पज्ञातमा न पज्ञ च॥ (१।७२।४३)

ब्रह्म न चेतन है न जड़; न सन् है न असन्; न अहं (में) है और न दूसरा; न एक है, न अनेक और न अनेक युक्तः न वह नज़्दों के है न दूर; न वह है, न नहीं है; न प्राप्त होनेवाला है और न वह अप्राप्य है; न वह सब कुछ है और न वह सब वस्तुओं में रहनेवाला है; न वह कोई विशेष पदार्थ है और न अपदार्थ; न वह पाञ्च (भूत) है और न पाञ्च भूतों का आत्मा है। (इस वर्णन का तात्पर्य यह है कि ब्रह्म तो जो कुछ संसार में है वह सब कुछ है; इसलिये ब्रह्म को कोई विशेष वस्तु कहना उसको विरोधी वस्तु से उसे बाहर करना है अर्थात् उसको परिमित करना है। दोनों विरुद्ध भावों के भीतर और

बाहर ब्रह्म रहता है; इसिलये उसको दोनों में से कोई भी नहीं कह

( ४ ) ब्रह्म को एक अथवा अनेक भी नहीं कह सकते :-

सित हित्वे किलैकं स्यात्सत्येकत्वे हिरूपता।
क्छे हे अपि चिद्रुपं चिद्रुपत्वात्तद्व्यस्त्। ( ६१३६१४ )
प्काभावादभावोऽत्र प्कत्वहित्वयोह्यो।
प्कं विना न हितीयं न हितीयं विनैकता॥ (६१३६१९ )
सनानातोऽव्यनानातो यथाण्डरसर्वाहणः।
अहं तह तस्वात्मा तथा ब्रह्मजगद्भमः॥ (६१४०१३१ )

दूसरा मौजूद होने पर ही किसी को एक कहा जाता है; एक के मौजूद होने पर दूसरे को दूसरा कहा जाता है। दोनों ही चिति के रूप हैं और दोनों के चिति होने के कारण दोनों का दो होना असत् है। एक के बिना कोई दूसरा नहीं होता और दूसरे के बिना कोई एक नहीं होता। एक के अभाव से एकता और द्वितीयता दोनों का अभाव हो जाता है। जैसे (मोर के) अएडे के भीतर रस रूप से एकता और पन्नी रूप से अनेकता दोनों ही रहती हैं वैसे ही यहाँ पर ब्रह्म रूप से एकता और जगत् रूप से अनेकता रहती है।

(५) ब्रह्म श्रन्य है अथवा कोई भावात्मक पदार्थ है यह भी कहना कठिन है:--

न च नास्तीति तहकुं युज्यते चिह्नपुर्यदा ।
न चैवास्तीति तहकुं युक्तं शान्तमलं तदा ॥ ( ई१९३११ )
यथा सदसतोः सत्ता समतायामवस्थितिः ।
यतः सदसतो रूपं भावस्थं विद्धि तं परम् ॥ ( ई१४७१३२ )
न सन्नासन्न मध्यं च शृन्याशृन्यं न चैव हि । (ई१४८११२ )
न तदस्ति न तन्नास्ति न वाग्गोचरमेव तत् ॥ (ई१३११३६ )
अशृन्यापेक्षया शृन्यदाशृन्यते कृतः ॥ (३११०११४ )
सिल्लान्तर्यथा वीचिम् दन्तर्यटको यथा ।
तथा यत्र जगत्सत्ता तत्कथं सात्मकं भवेत् ॥ (३११०१२० )

अनुत्कीणां यथा सम्भे संस्थिता शास्त्रभिका । तथा विश्वं स्थितं तत्र तेन गृन्यं न तत्पदम् ॥ (३११०१७) प्वमित्यं महारम्भपूर्णमप्यत्ररं पदम् । असादृष्टद्वा स्थितं शान्तं गृन्यमाकाशतोऽधिकम् ॥ (३११०।३६)

जैसे कि हम चितिरूप ब्रह्म के सम्बन्ध में यह नहीं कह सकते कि 'वह नहीं है' वैसे ही हम उसके सम्वन्ध में यह भी नहीं कह सकते कि 'वह है'। वह परम तत्त्व वह है जिसमें कि सत्ता और असत्ता दोनों भावों का समावेश है। न वह सत् है, न असत्, न दोनों के बीच की स्थिति: न शून्य है और न अशून्य है। न वह है और न नहीं है। उसको किसी प्रकार वर्षान नहीं कर सकते। शुन्य और अशून्य सापेत्तक शब्द हैं। जिसको शून्य नहीं कह सकते उसके सम्बन्ध में शून्यता और अशून्यता का भला क्या जिक ? भला वह तत्त्व शून्य कैसे कहा जा सकता है जिसमें सारा जगत इस प्रकार मौजूद रहता है जैसे कि जल में तरङ्ग और मिट्टी में घड़ा ? भला उस तत्त्व को शुन्य कैसे कहें जिसके भोतर तमाम विश्व इस प्रकार मौजूद रहता है जैसे लकड़ी के उकड़े के भीतर उससे बनाई जानेवाली पुतिलयाँ ? लेकिन हमारे दृष्टिकोण से वह शान्त और अजर तस्व जिसमें कि सारी सृष्टि वर्तमान है आकाश से भी अधिक शून्य (सूचम) है। इसलिये उसे हम शून्य से भी शून्य कह सकते हैं (यदापि अपर यह बतलाया जा चुका है कि वह शून्य नहीं कहा सकता)।

(६) ब्रह्म विद्या (ज्ञान) और अविद्या (अज्ञान) दोनों से परे हैं:—

विद्याऽविद्याहक्षोभेंदभावनादेव भिन्नता।
पयलरङ्गयोद्वित्वभावनादेव भिन्नता॥ (११९१७)
पयलरङ्गयोद्वित्वभावनादेव भिन्नता॥ (१९९७)
पयलरङ्गयोद्वियं यथैव परमार्थतः।
नाविद्यात्व न विद्यात्वमिद्व किन्नन विद्यते॥ (६१९१६८)
विद्याऽविद्याहक्षो त्यक्तवा यदस्तीह तदिल हि।
प्रतियोगिव्यवच्छेदवक्षादेतद्रख्दुह्द ॥ (६१९१९)
विद्याविद्याहक्षौ न सः ग्रेपे वद्वपदो भव।
नाविद्यान्ति न विद्यान्ति हृतं कल्पन्यानया॥ (६१९१२०)

मियः स्वान्ते तयोरन्तरछायातपनयोरिव । अविद्यायां विखीनायां क्षीणे हे एव कल्पने ॥ (६।९।२३ ) पते राधव कीयेते अवार्ष्यं परिशिष्यते । अविद्यासंक्षयारक्षीणो विद्यापक्षोऽपि राधव ॥ (६।९।२४ )

विद्या (ज्ञान) और श्रविद्या (श्रज्ञान) तव ही तक भिन्न हैं जबतक कि भेदभावना है, जैसे कि जल और तरङ्ग तभीतक एक दूसरे
से भिन्न हैं जबतक कि हम उनको दो समफते हैं। जैसे जल और
तरङ्ग वास्तव में एक ही हैं, भिन्न नहीं हैं, वैसे ही वास्तव में न विद्या
है और न श्रविद्या। दोनों प्रतियोगी (विरुद्ध भाव) एक दूसरे का
व्यवच्छेद करते हैं (श्रश्यात एक के होते हुए दूसरा नहीं रहता)।
इसिलये परम तत्त्व में न विद्या का श्रम्तित्व है और न श्रविद्या की,
क्योंकि दोनों विरुद्ध भाव हैं (ब्रह्म दोनों से अपर यापरे है) उस तत्त्व में
स्थित होना चाहिये जिसमें न विद्या की सत्ता है न श्रविद्या की; क्योंकि
न वास्तव में विद्या है और न श्रविद्या दोनों एक ही सत्ता का प्रकाश हैं,
जैसे कि धूप और छाया। जब श्रज्ञान नष्ट हो जाता है तो श्रविद्या
और विद्या दोनों ही कल्पनायें चीए हो जाती हैं। ये दोनों जब लीन
हो जाती हैं तब वह तत्त्व शेष रहता है जिसको प्राप्त करना है।
श्रविद्या के चीए होनेपर विद्या की भावना भी चीए हो जाती है।

## (७) ब्रह्म तम और प्रकाश दोनों से परे है:-

मुक्तं तमःप्रकाशाभ्यामित्येतद्वतरं पदम् । (३।१०।१८) व्रह्मस्ययं प्रकाशो हि न संभवित भृतजः ॥ (३।१०।१९) महाभृतप्रकाशानामभावस्तम उच्यते । महाभृतप्रकाशानामभावस्तम उच्यते । महाभृतप्रकाशावजं तु तेनात्र न तमः कचित् ॥ (३।१०।१६) स्वानुभृतिप्रकाशोऽस्य चेवलं व्योमरूपिणः । योऽन्तरस्ति स तेनैव नत्वन्येनानुभृथते ॥ (३।१०।१७)

यह अजर ( ज्ञीणता का अनुभव न करनेवाला ) पद ( सामान्य ) तम और प्रकाश से परे हैं ( अर्थात् परम तत्त्व ब्रह्म में हम लोगों के अनुभव में आने वाला न तम ( अन्धेरा ) है और न प्रकाश (चान्दना) है। अग्नि आदि स्थूल तत्त्वों से उत्पन्न होने वाला प्रकाश ब्रह्म में सम्भव नहीं है। अग्नि आदि महाभूतों के प्रकाश के अभाव का नाम तम ( अन्वेरा ) है। वह अन्वेरा भला ब्रह्म में [कैसे हो सकता है ? (क्योंकि ब्रह्म तो सब महाभूतों का उद्गम है )। शून्य रूपवाले परम तत्त्व ब्रह्म में अपने अनुभव का ही प्रकाश है ( किसी महाभूत—स्थूल तत्त्व का नहीं )। वह प्रकाश उसके अन्दर ही होता है; उसका अनुभव दूसरे किसी को नहीं होता।

(८) ब्रह्म न जड़ है, न चेतन :— जडचेतनभावादिशन्दार्घश्चीर्न विद्यते। अनिदेश्यपदे पत्रस्तादीव महामरी ॥ (३।९१।३६)

जैसे महामरुखल में लता पत्र आदि का सर्वथा अभाव रहता है वैसे ही उस परम तत्त्व के लिये, जिसका किसी प्रकार वर्णन नहीं हो सकता, जड़, चेतन आदि शब्दों का प्रयोग नहीं हो सकता।

(९) ब्रह्म को "आत्मा" भी नहीं कह सकते :-

नातमा ॥ ( ई। ९२।३०)
यतो वाचो निवर्तन्ते यो मुक्तैस्वगम्यते ।
तस्य चातमादिकाः संज्ञाःकिल्पता न स्वभावजाः ॥ ( ३।६।५ )
नातमायसयमप्यातमा संज्ञाभेद इति स्वयम् ।
तेनैव सर्वेगतया शक्या स्वातमिन कल्पितः ॥ ( ६।७३।१९ )

त्रहा आत्मा भी नहीं कहा जा सकता। जिसको शब्दों द्वारा वर्णन नहीं कर सकते, जिसका अनुभव केवल मुक्त पुरुषों को ही होता है, उसके लिये "आत्मा" आदि संज्ञा (नाम) स्वाभाविक नहीं हैं, केवल कल्पित हैं (अर्थात् हम लोग कल्पना द्वारा ही उसको आत्मा कह सकते हैं; वास्तव में त्रहा आत्मा नहीं है)। न वह आत्मा है और न अनात्मा। आत्मा और अनात्मा का भेद उसने अपनी सर्वत्र रहनेवाली शक्ति के द्वारा अपने ही भीतर कल्पित कर रक्खा है।

(१०) त्रहा का क्या स्वभाव है यह कहना असम्भव है :-

व्रह्मणः कः स्वभावोऽसाविति वक्तुं न युज्यते । अनन्ते परमे तस्ये स्वत्वास्वत्वात्यसंभवात् ॥ ( ई।१०११४ ) अभावसञ्यवेशस्य भावस्य सस्भवादि । पदं बध्नन्ति नानन्ते स्वभावाद्या दुरुक्तयः ॥ ( ई।१०११५ ) ृ ब्रह्म का क्या स्वभाव (वास्तवि स्वरूप) है यह बतलाना नामुमिकन है, क्योंकि अनन्त और परम तत्त्व में, क्या उसका रूप है और क्या उसका रूप नहीं है—यह कहना सर्वथा असम्भव है। भाव की अपेन्ना से अभाव का वर्णन होता है, लेकिन अनन्त और परब्रह्म में भाव और अभाव और स्वभाव और परभाव का प्रश्न ही नहीं उठ सकता।

(११) त्रक्ष के कुछ किएपत नाम :—

क्रतमात्मा परं बहा सत्यमित्यादिका बुवैः ।

किरिपता व्यवहारार्थं तस्य संज्ञा महात्मनः ॥ (३।१।१२)

यः पुमान्सांख्यदृष्टीनां बहा वेदान्तवादिनाम् ।

विज्ञानमात्रं विज्ञानिवद्यमेकान्त्रनिर्मलम् ॥ (३।९।६)

यः स्न्यवादिनां स्नयो भासको योऽकंतेनसाम् ।

वक्ता मन्ता ऋतं भोका दृष्टा कवां सदैव सः ॥ (३।९।७)

पुरुषः सांख्यदृष्टीनामीखरो योगवादिनाम् ॥

क्रिवः शिक्रकाङ्कानां कालः कालैकवादिनाम् ॥ (९।८७।२९)

आत्मात्मनस्तिहिदुषां नैरात्म्यं तादृशात्मनाम् ।

मध्यं माध्यमिकानां च सर्वं सुसमचेतलाम् ॥ (९।८७।२०)

व्यवहार (बोल चाल) के वास्ते विद्वानों ने परम तस्व को 'ऋत', 'आत्मा', 'परब्रझ', 'सत्य' आदि अनेक कल्पित नामों से पुकारा है। (ये सब नाम ब्रह्म के वास्तिवक स्वरूप का वर्णन नहीं करते)। सांख्य दर्शन वाले उसको 'पुरुप' कहते हैं, वेदान्ती लोग 'ब्रह्म', विज्ञानवादी बौद्ध उसे शुद्ध और एकस्वरूप 'विज्ञानमात्र' ('विज्ञप्तिमात्र') कहते हैं। वह शून्यवादियों का 'शून्य' है, सूर्य के उपासक लोग उसे 'प्रकाश' कहते हैं। वही 'वक्ता' (बोलनेवाला जीव) 'मन्ता' (विचार करनेवाला मन), 'ऋत' (सत्य), 'भोक्ता' (भोगनेवाला), 'द्रश्य' (देखनेवाला), 'कर्ता' (कर्म करनेवाला) है। वह सांख्य दरानवालों का 'पुरुप', योगदर्शनवालों का 'ईश्वर', रीवों का 'शिव', कालवादियों का 'काल', आत्मज्ञानियों का 'आत्मा', अनात्मवादियों का 'नरात्म्य" (अनात्मभाव), माध्यमिकों का 'मध्य', और जिनकी सब ओर समदृष्टि है उनका 'सर्व' है।

(१२) ब्रह्मका वर्णन :-

यद्यपि ऊपर यह बताया जा चुका है कि परम तत्त्व 'ब्रह्म' का किसी प्रकार भी वास्तविक वर्णन नहीं हो सकता, तथापि मनुष्य किसी न किसी प्रकार उसका वर्णन करने का प्रयत्न करते हो हैं। सब ही दार्शनिक प्रत्यों में परम तत्त्व का कुछ न कुछ वर्णन किया जाता है। योगवासिष्ठ में भी अनेक स्थानों पर ब्रह्मका विस्तारपूर्वक और साहित्यिक रूप से अति सुन्दर वर्णन पाया जाता है। इसिलये यहाँ पर हम उस वर्णन का सार पाठकों के सामने रखते हैं। यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि ब्रह्म (परम तत्त्व) का इतना सुन्दर वर्णन संसार के और किसी भी प्रत्थ में नहीं मिलता।

आकाश्चरमाणुसद्दलांशमात्रेश्पे या शुद्ध चिनमात्रसत्ता विश्वते

सा हि परमार्थसंवित् ॥ (ई।६१।६) न दृश्यं नोपरेशाहं नात्शासन्नं न दूरगम्। ( है।४८।१० ) केवलानुभवप्राप्यं चित्र्पं झुद्रमात्मनः॥ (१।४८।११) सर्वे सर्वात्मकं चैव सर्वार्थरिहतं पद्म । (ई।५२।३६) सर्वभ्तात्मकं शृन्यं सदसच परं पदम् ॥ ( ३।५२।२७ ) तन्न वायुर्न चाकाशं न बुद्धवादि न शून्यकम्। न किञ्चिद्वि सर्वांत्म किमत्यन्यत्वरं नमः॥ ( ई।५२।२८) न कालो न मनो नातमा न सन्नासन्न देशदिक्। न मध्यमेतयोनांन्तं न बोघो नाप्यबोधितम् ॥ ( ५।५२।३० ) यत्सम्बेयविनिर्मुक्तं संवेदनमनिर्मितम् । चेत्यमुक्तं चिदाभासं तद्विद्धि परमं पदम् ॥ ( १।५९।४ ) सा परा परमा काष्टा सा इशां इगनुत्तमा। सा महिम्नां च महिमा गुरुणां सा तथा गुरुः ॥ ( ६१९९१ ) स तन्तुर्भृतमुकानां परिश्रोतहृद्भवरः। स भृतमिश्वीवानां परमा तीक्ष्णता तथा॥ ( ।१९१९ ) स पदार्थे पदार्थत्वं स तस्वं यद्नुत्तमस्। स सतो वस्तुनः सत्त्वमसत्त्वं वा सतः स्वतः ॥ ( ६।५९।१० ) सर्वत्र सर्वार्थमयं सर्वतः सर्वविज्ञतम्। (ई।१४।१४) सर्वे सर्वात्मकं चैव सर्वार्थरहितं पदम् ॥ ( ई। १२।३६ ) सर्वतः पाणिपादान्तं सर्वतोऽक्षिक्षिरोमुखम् । सर्वतः अविमहोके सर्वमावृत्य संस्थितम् ॥ ( ५।१४।९ )

सर्वेन्द्रियगुणेर्मुक्तं सर्वेन्द्रियगुणान्वितम् । असक्तं सर्वमृत्रीव निर्मुणं गुणभोक्तु च ॥ ( ई।१४।१० ) बहिरन्तरच भृतानामचरं चरमेव च। सुक्ष्मत्वात्तद्वित्रेयं दुरस्थं चान्तिके च तत्॥ ( ५।१४।११ ) अणीयसामणीयांवं स्थविष्टं च स्थवीयसाम् । गरीयसां गरिष्टं च श्रेष्टं च श्रेयसामि ॥ ( ५।३५।१६ ) ईटशं तत्परं स्थूलं यस्यात्रे यदिदं जगत्। परमाणुबदाभाति क्वचिदेव न भाति च॥ ( \$1341१६ ) ईंद्रशं तत्परं सुक्षमं तस्याप्रे यदिदं नभ:। अणोः पाश्वं महामेरुरिव स्थूछातम छक्ष्यते ॥ ( ६।१६।१६ ) स आत्मा तच विज्ञानं स गुन्यं बढ़ा करपरम् । तच्छ्रेयः स क्षितः क्षांत: सा विद्या सा परा स्थितिः ॥ ( ६।५९।६ ) योऽयमन्तरिवतेरात्मा सर्वानुभवरूपकः । (६१९९७) शरीरे संस्थितो नित्यं चिन्मात्रमिति विश्रुतः ॥ (३।७।२) स जगत्तिलतेलात्मा स जगदगृहदीपकः । स जगत्वाद्वरसः स जगत्वञ्चवात्वकः॥ (६।५९।८) सन्नप्यसची जगति यो देहस्थोऽपि दूरगः। चित्रकाको स्वयं यस्मादालोक इव भास्त्रतः ॥ (३१९१८) यस्माहिष्णवाद्यो देवाः स्यांदिव मरीचयः। यस्माध्नगन्त्यमन्तानि बुद्दुदा जल्धेरिव ॥ (३।५।९) यं यान्ति दृश्यवृन्दानि प्यांसीव महाणवस् । य आत्मानं पदार्थं च प्रकाशयति दीपवत् ॥ (३१९१०) य आकाशे कारीरे च दपतस्त्रप्यु स्तासु च। पांसुष्वद्रिषु वातेषु पातालेषु च संस्थितः ॥ (३।५।११) व्योम येन कृतं शुन्यं शिक्षा येन घनीकृताः। आपो इताः कृता येन दीपो यस्य बन्नो रविः ॥ ( ३।५।१३ ) प्रसरन्ति यतश्चित्राः संसारासारदृष्टयः । कक्षयासृतसम्पूर्णादमभोदादिव बृष्टयः ॥ (३१५११४) आविभावतिरोभावमयास्त्रिभुवनोर्मयः स्फुरन्त्यतितते यस्मिन्मरास्वि मरीचयः॥ (३।५।१४) नाशरूपो विनाशात्मा योऽन्तस्थः सर्वजन्तुप् । गुप्तो योऽप्यतिरिक्तोऽपि सर्वभावेषु संस्थितः॥ (३।१।१६)

यश्चिन्मणि: प्रकचित प्रतिदेहसमुद्रके। यसिन्निन्दी स्फुरन्त्येता जगजाछमरीचयः॥ (३।९।१८) नियतिदेशकाछौ च चलनं स्पन्दनं क्रिया। इति येन गताः सत्तां सर्वसत्तातिगामिना॥ (३।५।२२) अत्यन्ताभाव प्रवास्ति संसारस्य यथास्थितेः । यस्मिन्बोधमहास्योधौ तत्रुर्व परमात्मनः ॥ (३।७।२०) इप्टट्स्यकमो यत्र स्थितोऽप्यस्तमयं गतः। यदनाकाशमाकार्श तद्वर्ष परमात्मनः ॥ (३।७।२१) अश्रवमिव यण्ड्रन्यं यस्मिन्युन्यं जगतिस्थतम्। सर्गीचे सति दच्छून्यं तहुपं परमात्मनः॥ (३१७१२२) यन्मद्वाचिन्मयमपि वृद्दत्याषाणवितस्थतम्। जर्ड वाजडमेवान्तस्तद्वर्थं परमात्मनः ॥ (३।७१२३) चिन्मात्रं चेत्यरिहतमनन्तमजरं शिवम्। अनादिमज्यपर्यन्तं यदनादि निरामयम् ॥ (३।९।९०) अकर्णजिह्वानासात्वरनेत्रः सर्वत्र सर्वदा। श्रुणोत्यास्वादयति यो जिन्नेत्स्ट्रशति पश्यति ॥ (३।९।५२) यस्यान्यदस्ति न विभीः कारणं शशश्रंगवत्। यस्पेदं च जगत्कार्यं तरङ्गीच इवाम्भसः॥ (३।९।५५) सस्पन्दे समुदेतीय नि:स्पन्दान्तर्गतेन च। इयं यस्मिञ्जगञ्जक्षीरलात इव चकता॥ (३।९।५८) जगन्निर्माणविलयविलासो व्यापको महान्। स्पन्दास्पन्दात्मको यस्य स्वभावो निर्मकोऽक्षयः ॥ (३।९।५९) स्पन्दास्पन्दमयी यस्य पवनस्येव सर्वमा। सत्तानाम्नेव भिन्नेव व्यवहाराम्न वस्तुतः ॥ (३।११६०) यदस्पन्दं शिवं शान्तं यतस्पन्दं त्रिजगतिस्थति:। स्पन्दास्पन्दविकासात्मा य पुको भरिताकृतिः ॥ (३।९।६२) नाशयित्वा स्वमात्मानं मनसो वृत्तिसंक्षये । सङ्ग्यं यदनारूपेयं तङ्ग्यं तस्य वस्तुनः ॥ (३।१०।३९) नास्ति दृश्यं जगदूद्धा दृश्याभावाद्विलीनवत् । भातीति भासनं यतस्यात्तव्रूपं तस्य वस्तुनः ॥ (३।१०।४०) चितेर्जीवस्वभावाया यद्वेत्योन्मुखं वपुः। चिन्मात्रं विमळं क्वान्तं तद्रुपं परमात्मनः ॥ (३।१०।४१) ENERSE.

अस्वप्राया अनन्ताया अजडाया मनःस्थितेः । यद्भपं चिरनिद्रायास्तत्तदानघ शिष्यते ॥ (३।१०।४३) वेदनस्य प्रकाशस्य दृश्यस्य तमसस्तथा। वेदनं यदनायन्तं तद्र्पं परमात्मनः ॥ (३।१०।४७) मनः स्वप्नेन्द्रियैर्मुकः यद्रुपं स्यानमहाचिते:। जङ्गमे स्थावरे वापि तत्सर्वान्तेऽवशिष्यते ॥ (३।१०।५२) देशादेमान्तरं दूरं प्राप्ताया संविदो वपुः। निमेषेणीय तन्मध्ये चिदाकार्श तदुच्यते ॥ ( ई।१०६।४ ) विनिवृत्ताखिलेच्छस्य पुंसः संशान्तचेतसः। याद्याः स्यात्समो भावः स चिदाकाश उच्यते ॥ ( ६११०६१६ ) अनागतायां निदायां मनोविषयसङ्घये। पुंसः स्वस्थस्य यो भावः स चिदाकाश उच्यते।। ( ६।१०६।७ ) रूपालोकमनस्कारविदुक्तस्यामृतस्य यः। भावः पुंसः शरह्योमविशद्कविद्म्बरम् ॥ ( ६।१०६।९ ) इण्ड्यशंनहस्यानां त्रयाणामुदयो यतः। यत्र वास्तमयश्चिरकं तहिस्ति विगतामयम् ॥ ( ५।१०६।११ ) यत उद्यन्ति यस्मिश्र चित्रा परिणमन्त्यसम् । पदार्थानुभवाः सर्वे चिदाकाशः स उच्यते ॥ ( ई।१०६।१२ ) नेदं नेदं तदिस्येव सर्वे निर्णीय सर्वथा। यम्न किञ्चित्सदा सर्वे तिश्वद्वयोमेति कथ्यते ॥ ( ३।१०६।१९ ) संवेदोनापरामृष्टं शान्तं सवांत्मकं च यत् । तत्ति इत्भासमयमस्तीह कलनोज्ज्ञतम् ॥ ( ६।९।२ ) मुकोपमोऽपि योऽमुको मन्ता योऽप्युपछोपमः । यो भोका नित्यतृप्तोऽपि कर्ता यश्चाप्यकिंचन ॥ (३।९१६४) योऽनङ्कोऽपि समस्ताङ्गः सङ्खकरछोचनः। न किचित्संस्थितेनापि येन व्यासमिदं जगत्॥ (३।९।६५) निरिन्द्रयवसस्यापि यस्य।शेपेन्द्रियकियाः। यस्य निमंननस्येता मनोनिर्माणरीतयः॥ (३।९।६६) साक्षिणि स्फार आभासे धुने दीप इच क्रिया: । सित यस्मिन्द्रवर्तन्ते चित्तेहाः स्पन्दपूर्विकाः ॥ (३।९।६८) यस्माद्घटपटाकारपदार्थशतपङ्क्तयः । (१४) वरङ्गमणकछोल्यीचयो वास्थिस्य ॥ (३।९।६८)

स प्वान्यतपोदेति यत्पदार्थशतभ्रमै:। कटका हुदके पूरन पुरेश्वि का खनम् ॥ (३।९।७०) यतः काञ्चस्य कळना यतो इश्यस्य दश्यता। मानसी कवाना येन यस्य भासा विभासनम् ॥ (३।९।७३) कियां रूपं रसं गरुवं शब्दं स्पर्शे च चेतनम् । यहे दिस तहसौ देवो येन वेत्सि तद्व्यसौ ॥ (३।९।७४) परमाणोरपि परं तदगीयो हाणीयसः। शुद्धं सुक्षमं परं शान्तं तदाकाशोदरादपि ॥ (३।१०।३२) विकालायनविज्ञसस्पत्वादिविवस्तृतम् । तशनायन्तमाभासं भासनीयविवर्जितम् ॥ (३।१०।३३) यहणेस्रो इत्यं यहा शिलायाः पवनस्य च । तस्याचेत्यम्य चिद्वयोघ्नस्तवृवं परमात्मनः ॥ (३।१०।४४) अचेत्यस्यामनस्कस्य जीवतो या स्वभावतः। स्यात्स्थितिः सा परा श्रान्ता सत्ता तस्यायवस्तुनः॥ ( ३।१०।४५ ) स्थावराणां हि यद्र्यं तचेहोधमयं भवेत्। मनोबुद्धवादिनिर्मुक्तं तत्परेणोपमीयते ॥ (३।१०।५३) चित्प्रकाशस्य यन्मध्यं प्रकाशस्यापि स्वस्य वा। दर्शनस्य च यन्मध्यं तद्भुवं ब्रह्मणो बिदुः ॥ (३।१०।४६) पदार्थीघस्य श्रीलादेवहिरन्तत्र सर्वदा । सत्ता सामान्यरूपेण या चित्सोऽहमछेपकः ॥ (१।११०) जापतस्वप्रभुषुप्रोषु तुर्यातुर्यातिमे परे। समं सदैव सबैत चिदातमानसुपास्महे ॥ ( ११११९८ ) प्रमाकाशनगरनाञ्चमण्डपभृमिषु । स्वक्षकिवृत्तं संसारं पश्यन्ती साक्षिविस्थता ॥ ( ६।३७।१२ ) प्रत्यक्षारेरगम्यस्वात्किमप्येव तरुक्तमम्। सर्वे सर्वातमकं सूक्षमच्छानुभवमावकम् ॥ (११९६१२७) स सन्नापन्न मध्यान्तं न सर्वे सर्वमेव च। मनोवचोभिस्प्राहां श्न्याच्छून्यं सुखात्सुखम् ॥ (३।११९।२३)

आकाश के परमाणु के हज़ारवें भाग के भीतर भी जो शुद्ध चिन्मात्र सत्ता वर्तमान है वही परमार्थ संवित् है। न वह दिखाई देती है और न वर्णन की जा सकती है। न वह समीप है और न दूर है। शुद्धात्मा का चित्-रूप केवल अनुभव किया जा सकता है (वर्णन

नहीं)। वह सब कुछ है; सबका आत्मा है; और सबसे रहित भी है। वह सब भूतों का आत्मा, शून्य और सत् तथा असत् दोनों ही है। वह न वायु है; न आकाश है; न बुद्धि आदि है; न शून्य है; वह 'कुछ' नहीं है तो भी सबका आत्मा है; वह कोई ऐसा पदार्थ है जो कि आकाश से भी सूदम है। न वह काल है, न वह मन है, न वह आत्मा है, न सत्ता है, न असत्ता, न देश, न दिशायं, न कोई इन सबके बीच का पदार्थ न अन्त का; न वह ज्ञान है और न अज्ञ पदार्थ है। वह संवेद्य रहित संवित् हैं, चेत्य रहित चिति हैं; वह संसार की परम पराकाष्टा है; वह सब दृष्टियों की सर्वोत्तम दृष्टि है। वह सब महिमाओं की महिमा है; और सब गुरुओं का गुरु है। वह सब प्राणी रूपी मोतियों का तागा है जो कि उनके हृदय रूपी छेदों में पिरोया हुआ है। वह सब प्राणी रूपी मिचौं की तीइएता है। वह पदार्थ का पदार्थत्व है, वह सर्वोत्तम तत्त्व है। वह वर्तमान वस्तुओं की सत्ता है श्रीर स्वयं सत्ता श्रीर श्रसत्ता दोनों है। सब जगह सब वस्तुश्रों से युक्त तथा सर्व भावों से मुक्त है। सब ओर उसके हाथ और पैर हैं, सब श्रोर उसके सिर श्रीर मुख हैं, सब श्रोर उसके कान हैं; संसार की सब वस्तुओं को घेरकर वह स्थित है। वह इन्द्रियों द्वारा जाने जाने वाले सब गुणों से रहित है, और उनसे युक्त भी है। सबका भरण करनेवाला, किन्तु असक्त है; सब गुणों के भोगनेवाला, किन्तु निर्गुण हैं। सब प्राणियों के भीतर और बाहर है। चर और अचर दोनों है। श्रति सूदम होने के कारण श्रविज्ञेय (जानने योग्य नहीं ) है। वह दूर भी है और समीप भी। वह सूदम से भी सूदम, स्थूल से भी स्थूल, भारी से भी भारी और अच्छे से भी अच्छा है। वह इतना बड़ा है कि उसके आगे सारा जगत् भी परमागु के समान दिखाई पड़ता है; बल्कि दिखाई भी नहीं पड़ता। वह इतना सुरम है कि उसके सामने सूरम आकाश तस्व भी अगु के मुकावले में महा मेरु जैसा स्थूल माल्म पड़ता है। वह आत्मा है; वह विज्ञान है; वह शून्य है; वह परमब्रह्म हैं: वह श्रेय हैं: वह शिव हैं: वह विद्या हैं: और वही परम स्थिति है। वह सबका अनुभव रूप अन्तरात्मा है। शरीर में सदा वह चिन्मात्र रूप से स्थित है। वह जगत् रूपी विल का तेल हैं; जगत् रूपी घर का दीपक है, जगत् रूपी वृद्ध का रस है; जगत् रूपी पशु का पालनेवाला ग्वाला है। वह जगत् में वर्तमान होते हुए भी नहीं है; वह शरीर में रहते

हुए भी अत्यन्त दूर है; वह ऐसा प्रकाश है जिससे सूर्य का प्रकाश उदय होता है। उससे विष्णु आदि देवता ऐसे उत्पन्न होते हैं जैसे कि सूर्य के उसकी किरणें; उससे अनन्त जगत् ऐसे उत्पन्न होते हैं जैसे कि समुद्र से बुल्बुले। उसकी धोर तमाम दृश्य पदार्थ इस प्रकार जा रहे हैं जैसे कि महा समुद्र की ओर निद्याँ; वह सब पदार्थों को और आत्मा को दीपक की नाई प्रकाशित करता है। वह आकाश में, शरीर में, पत्थरों में, लताओं में, घाटियों में, पहाड़ों में, हवाओं में और पाताल में वर्तमान है। उसने आकाश को शून्य बनाया, पहाड़ों को कठिन बनाया, और जलों को बहनेवाला बनाया। सूर्य उसके बस में एक दीपक है। जैसे वादल से वर्षा की बून्दें गिरती हैं वैसे ही उस अत्य और पूर्ण अमृत से नाना प्रकार के असार संसारों के दृश्य उदय होते हैं। जैसे मरुखल में मृगतृष्णा की निद्यां दिखाई पड़ती हैं वैसे ही उसमें भी त्रिभुवन के उदय और अस्तरूपी लहरें उठा करती हैं। वह सब प्राणियों के भीतर रहकर उनका संहार करनेवाला काल है। सब भावों में गुप्तरूप से वर्तमान रहता हुआ भी वह सबसे अतिरिक्त है। वह हरेक शरीररूपी पिटारी में चितिरुपी मणी के रूप में मौजूद है। उससे नाना प्रकार के जगत् ऐसे उदय होते रहते हैं जैसे कि चन्द्रमा से उसकी किरएं। उस सर्व सत्ताओं से परे की सत्तावाले के कारण ही नियति, देश, काल, गति स्पन्दन और क्रिया की सत्ता है। परमात्मा ( त्रहा ) का वह महान् ज्ञानात्मक रूप है जिसमें संसार का अत्यन्त अभाव रहता है, यद्यपि देखने में वह मौजूद है। परमात्मा का वह शून्य (सूदम ) रूप है जिसमें वर्तमान होता हुआ भी दृश्य जगत् अस्त रहता है। परमात्मा का ऐसा रूप है कि वह महा ज्ञानरूप होते हुये भी बड़ी भारी शिला की नाई जड़ सा प्रतीत होता है। वह चेत्य रहित चिन्मात्र है; वह अनन्त, अजर, आदि, मध्य और अन्तरहित निरामय शिव है। सदा और सब जगह वह बिना कान के सुनता है, विना आँख के देखता है, विना जिह्ना के स्वाद लेता है, विना त्वचा के स्पशं करता है, विना नाक के सुँघता है। उसका और कोई कारण नहीं है; जगत् उसका ऐसा कार्य है जैसे कि तरक्नें जल का। जैसे मशाल के घुमाने से उसमें चक दिखाई पड़ने लगता है और उसको स्थिर कर देनेपर चक्र गायव हो जाता है ऐसे ही ब्रह्म में जब स्पन्दन होता है तो संसार की शोभा उदय हो जाती है, और जब शान्ति हो

जाती है तो जगत् का दृश्य ग़ायत्र हो जाता है। उसका यह व्यापक महान् अत्तय और शुद्ध स्वभाव है कि जब उसमें स्पन्दन होता है तो जगत् की सृष्टि हो जावी है और जब स्पन्दन की शान्ति होती है तो जगत् का प्रलय हो जाता है। जैसे हवा की सत्ता सब जगह् या तो शान्तरूप में है या चलते हुये रूप में, उसी प्रकार ब्रह्म अपने शान्त और स्पन्दनयुक्त रूप से सर्वत्र वर्तमान है; उन दोनों सत्ताओं में व्यवहार के कारण ही नाममात्र का भेद है, वास्तविक भेद नहीं है। वह जब स्पन्दन से रहित होता है तो शान्त शिव होता है और जब स्पन्दन-युक्त होता है तब तीनों जगत्; स्पन्दनयुक्त और स्पन्दनरिहत दोनों स्थितियों में वह एक ही पूर्ण पदार्थ है। उस तत्त्व का अवाच्य सद्रूप स्वरूप तब अनुभव में आता है जब कि मन वृत्ति को जीए करके अपना अन्त कर दे। उस तस्व का रूप वह है जिसमें दृश्य जगत् का अभाव है और दृश्य का श्रभाव होने से द्रष्टा का भी श्रभावसा ही हो जाता है; केवल प्रकाशमात्र का अनुभव रहता है। जीव स्वभाववाली चिति की चेत्य की ओर प्रवृत्ति न होनेपर जो शान्त, मलरहित और चिन्मात्र स्थिति होती है वही परमात्मा का स्वरूप है। मन की उस अवस्था का, जो स्वप्नरहित, अज़ड़ और अनन्त गाढ़ निद्रा है, जो रूप है वही शेप रहता है। ज्ञान का, प्रकाश का, दश्य का और तम का जो अनादि और अनन्त वेदन (प्रकाश, ज्ञान ) रूप भाव है वही परमात्मा का रूप है। महाचिति का वह रूप जो कि जड़ और चेतन सब ही पदार्थों में वर्त्तमान है, और जो मन, कल्पना और इन्द्रियों से परे है वही सबके अन्त हो जानेपर स्थित रहता है। निमेपमात्र में एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश को प्राप्त होनेवाली जो संवित् है उसमें जो सत्ता है उसे चिदाकाश कहते हैं। शान्तिचित्त पुरुष की उस समान भाव में स्थिति के सहश चिदाकाश ( चित्-आकाश ) है जिसमें समस्त इच्छाओं की निवृत्ति हो जाती है। चिद्राकाश पुरुष की उस स्वाभाविक अवस्था को कहते हैं जिसमें निद्रा भी न हो और मन के समज्ञ कोई विषय भी न हो। पुरुष के उस शरद् ऋतु के आकाश की नाई निर्मल भाव को चिदाकाश कहते हैं जो मौत से और दृश्य, दर्शन और चिन्तन सबसे परे है। चिदाकाश वह विकाररहित तत्त्व है जिससे और जिसमें द्रष्टा, दर्शन और दृश्य तीनों का उदय और अस्त होता है; जिसमें सब पदार्थों के अनुभव उदय होकर तबदील होते रहते हैं; जो कुछ

भी नहीं होत हुआ सदा सब कुछ है; जो यह या वह कुछ न होता हुआ भी सब ही है। (परम ब्रह्म वह तस्व है) जो संवेदन (चिन्तन) रहित, कल्पना से मुक्त, शान्त, सत् और चित्-प्रकाशमय सब का आत्मा है; जो अमूक होता हुआ भी मूक है, मनन करता हुआ भी पत्थर के तुल्य जड़ है, भोका होनेपर भी नित्य तुन है, और कर्ता होने पर भी कुछ न करनेवाला है। जो अङ्गहीन होते हुए भी संव अङ्गोवाला और हजारों हाथों और आँखोंवाला है; जो किसी वस्त में न रहते हुए भी सारे जगत् में हैं न्याप्त है; जिसमें किसी इन्द्रिय की शक्ति नहीं रहते हुए भी सब इन्द्रियों की कियायें होती रहती हैं; जिसमें मनन न होते हुए भी मनकी सब निर्माण-क्रियायें ( जगत् की कल्पना ) होती रहती हैं। जैसे दीपक के मौजूद होनेपर व्यवहार होता रहत। है वैसे ही उस प्रकाशमान और विस्तृत साची के रहते हुए चित्त की क्रियात्मक इच्छायें प्रवृत्त होती रहती हैं। जैसे समुद्र से तरङ्गें, भँवर श्रीर लहरें उदय होती हैं वैसे ही उससे घटपट आदि के आकारवाले अनेक पदार्थ उत्पन्न होते रहते हैं। जैसे कटक, अङ्गद, केयूर और नूपुर आदि अनेक आभूषणों के रूप में सोना प्रकट होता है वैसे ही वह भी सैकड़ों पदार्थों के मूठे आकार में अन्य सा होकर प्रकट हो रहा है। उससे ही कालकी गति है, दृश्य की दृश्यता है, मनकी किया है, उसी के प्रकाश से यह सब जगत प्रकाशित हो रहा है। किया रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श, चेतनता आदि का जिसको और जिसके द्वारा ज्ञान होता है वह परमेश्वर है। वह परमाणु से भी परे है, सूद्म से भी सूद्म है, आकाश के भीतरी भाग से भी शुद्ध, सूरम, और शान्त है। वह देश और काल आदि से अवस्छिन ( महदूद ) न होने के कारण झित विस्तृत है। उसके प्रकाशका न आदि है और न अन्त, और उसको प्रकाशित करनेवाला श्रीर कोई दूसरा पदार्थ नहीं है। परमात्मा का रूप वह है जो कि आकाश के, शिला के और पवन के भीतर मौजूद है और जो अचेत्य (विषय न होने वाला) चिदाकाश है। उस आदा तत्त्वकी सत्ता का अनुभव तब होता है जब कि जीवकी स्वभावपूर्वक अचेत्य और मन रहित परम शान्त सत्ता में स्थिति हो जाए। उस परमरूप की उपमा जड़ पदार्थों के रूप से दी जा सकती है यदि वे मन और बुद्धि आदि से मुक्त रहते हुए भी बोधमय हो जाएं ( अर्थात् परम तत्त्व वह शान्त

और निष्किय बोध है जिसमें मन और बुद्धि की कियायें भी न हों स्रोर वह जड़वत् शान्त हो )। चिति के प्रकाश के भीतर, स्राकाश के प्रकाश के भीतर और वस्तुओं के ज्ञान के भीतर भी जो प्रकाश है वह त्रह्म का रूप समभो। जो निर्लेप चित समस्त पदार्थों, पहाड़ आदि में भीतर और बाहर सदा ही समान रूप से स्थित है वही मेरा आत्मा है। जो चित् आत्मा जायत्, स्वप्न, सुपुप्ति, तुर्या और तुर्यातीत अवस्थाओं में सदा ही सब जगह और समान रूप से स्थित है उसकी में उपासना करता हूँ। वह परम चिति परम आकाश, नगर, नाट्य ( नाटक ), मरहप, और भूमि आदि सब स्थानों में, संसार को अपनी शक्ति द्वारा घिरा हुआ देखती हुई साची के समान स्थित है। वह प्रत्यच आदि प्रमाणों से परे होने के कारण अवर्णनीय है-केवल इतना ही कहा जा सकता है कि वह कोई बहुत उत्तम, सूदम, सर्वात्मक शुद्ध अनुभव मात्र तत्त्व है जो कि सब कुछ है; वह न सत है, न असत्; न दोनों का मध्य; वह कुछ भी नहीं है तो भी सब कुछ है; वह मन और वचन में आनेवाली कोई वस्तु नहीं है; वह शून्य से शून्य और सुख से भी अधिक सुखह्म है ( अर्थात परमानन्द है )।

### १६- ब्रह्म का विकास

ब्रह्म, जैसा कि उत्पर कहा जा चुका है, एक मात्र परमतत्त्व है जिसके अतिरिक्त और कुछ नहीं है। जगत् में जो कुछ दिखाई पड़ रहा है वह सब ब्रह्म से ही उदय होकर ब्रह्म में ही स्थित है। यहाँ पर इस सिद्धांन्त का योगवासिष्ठ के अनुसार सिवस्तार वर्णन कियाजायेगा।

### (१) जगत् त्रहा का बृंहणमात्र है:-

ब्रह्मचुँहैव दि जगजगच ब्रह्मचुँहणम्। (६।२।५१) वसीव तदनायन्तमिध्यत्यविज्ञासते ॥ (६।२।२७) आत्मेव रूपन्दते विश्वं वस्तुजातेरिवोदितम् । तरङ्गकणकल्छोलैरनन्ताम्ब्यम्बुचाविव ॥ (५।७२।२३) यदिदं किञ्चिदाभोगि जगजालं प्रदश्यते। तत्सर्वममलं ब्रह्म भवत्येतर्ञ्यवस्थितम् ॥ (६।११।१६) चिदाकाशमिदं पुत्र स्वच्छं कचकचायते। यन्नाम तज्जगज्ञाति जगदुन्यत्र विद्यते ॥ (६।२१३।१८) इदमायन्तरहितं सर्वे संसारनामकम् । चिचमत्कृतिनामात्मनभः कचकचायते ॥ (६।९९।८) यदिवं भासते तत्सत्परमेवात्मनि स्थितम्। परं परं पराप्णं सममेव विजम्मते॥ (६।९९।१८) जायते नश्यति तथा यदिदं याति तिष्ठति। तिद्दं ब्रह्मणि ब्रह्म ब्रह्मणा च विवर्तते॥ (३।१००।२८) शून्यं शून्ये समुच्यूनं ब्रह्म ब्रह्मणि बृंहितम्। सत्यं विज्ञम्भते सत्ये पूर्णं पूर्णमिव स्थितम् ॥ (६।३।११) त्रहा त्रहाणि बृंहाभित्रं हाशक्त्येव बृंहति। (६।११।२०) स्कुरति ब्रह्मणि ब्रह्म नाइमस्मीतरात्मकः॥ (६।११।२३) अज्ञानमेव यदाति संविदाभातमेव तत्। यज्जगदृदृश्यते स्वप्ने संवित्कचनमेव तत्॥ (३।११।१६) यथा पुरमिवास्तेऽन्तविदेव स्वप्नसंविदः। तथा जगदिवामाति स्वात्मैव प्रमात्मिन ॥ (३।११।२०)

यदिवं भासते किञ्चित्ततस्यैव निरामयम् । कवर्न कावकस्येव कान्तस्यातिमणेश्वि ॥ (३।२१।६८) नेह प्रजापते किञ्जिलेह किञ्जिद्दिनस्पति। जगब्गन्धर्वनगररूपेण ब्रह्म जूम्मते ॥ (३।६७।६६) अपारावारविस्तारसंवित्सिष्ठित्तवरुगतैः । बिहेकार्यव प्वार्व स्वयमातमा विज्नमते॥ (३।६९।४) ब्रह्मणा चिन्मयेनात्मा सर्गात्मेव विभाव्यते। न भाव्यते चानन्यत्वाहीजेनान्तरिय हुमः॥ (३।६१।२६) जुद्धचिन्मात्रममलं ब्रह्मास्तीह हि सर्वगम्। तथया सर्वेशकित्वाहिन्दते याः स्वयं कताः ॥ ( ३।१४।२१ ) विन्सात्रानुक्रमेणेव सम्प्रपुरुख्ख्लामिव। नतु मृताममृतां वा तामेवाञ्च प्रपश्वति ॥ (३।१४।२२) यथा स्वप्ने सुपुष्ठे च निवैकैवाक्षपानिशम्। सगेंऽस्मिन्प्रकये चैव ब्रह्में के चितिरव्ययम् ॥ ( ५।२१३।२२ ) तस्मात्स्वप्रवद्यभासः संविदात्मिन संस्थितः। सर्गोदिनानाकृतिना परमात्मा निराकृतिः ॥ ( ५।१९५।४४ ) दिकालायनविज्ञत्रमहद्दोभयकोटिकम् । एकं ब्रह्में व हि जगितस्थतं दित्वमुपागतम् ॥ (६।२।२३) यः कगो या च कणिका या वीचिर्यस्तरङ्गकः। यः फेनो या च छहरी तचया वारि वारिणि ॥ ( ६।११।४० ) यो देही या च कलना यद्हरवं यो क्षपाक्षवी। या भावरचना योऽर्थस्तया तर्ब्रह्म ब्रह्मणि ॥ (६।११।४१) पाताले भ्रतले स्वमं तृणे प्राण्यस्वरेऽपि च। हरयते तत्परं ब्रह्म चिव्रृषं नान्यद्गित हि ॥ (६।२।२८)

त्रहा की वृंदा ('वर्द्धन शक्ति ) ही जगत् है और जगत् त्रहा का वृंदण है। अनादि और अनन्त त्रहा ही समुद्र की नाई वद् रहा है। जैसे तरङ्ग, कण और लहरों के रूप में समुद्र प्रकट होता है वैसे ही समस्त वस्तुओं के रूप में आत्मा ही प्रकट हो रहा है। जो कुछ भी यह फैला हुआ जगत्-जाल दिखाई दे रहा है वह सब शुद्ध त्रहा ही इस प्रकार स्थित है। जगत् में जो कुछ भी दिखाई पड़ता है वह खच्छ चिदाकाश ही चमक रहा है; और कुछ नहीं है। यह संसार क्या है ? अनादि और अनन्त आत्माकाश ही चमक रहा है। यह जो कुछ

दिखाई देता है सब परम सत् अपने में स्थित है; पूर्ण और सम परम-त्रहा अपने आप में ही विस्तृत हो रहा है। त्रहा ही त्रहा में उत्पन्न होता है, नष्ट होता है, और स्थित होता है; ब्रह्म ही ब्रह्म द्वारा वृद्धि को प्राप्त होता है। शून्य शून्य में फूल रहा है; ब्रह्म ब्रह्म में फैल रहा है; सत्य सत्य में विस्तृत हो रहा है; पूर्ण पूर्ण में स्थित है। ब्रह्म ब्रह्म में ही अपनी वर्द्धन शक्ति द्वारा वृद्धि को प्राप्त होता है; ब्रह्म ही ब्रह्म में प्रकाशित हो रहा है; मैं और कुछ दूसरा पदार्थ नहीं हूँ। जो कुछ भी दिखाई देता है वह सब अज्ञान ही है; संवित् (ज्ञान) का आभास मात्र है; जैसे जो जगत् स्वप्न में दिखाई देता है वह संवित् काही प्रकाश है और कुछ नहीं है। जैसे स्वप्त-संवित् के भीतर नगर आदि दिखाई पड़ते हैं वैसे ही जो वस्तु हमको जगत् के आकार में दिखाई पड़ती है वह आत्मा ही आतमा के भीतर नजर आ रहा है। जैसे चन्द्रकान्त मिए की चमक चारों श्रोर फैलती है वैसे ही जो कुछ यहांपर दिखाई देता है वह सब उस ( आत्मा ) का ही विकार रहित प्रकाश है। न यहाँ ( श्रीर कुछ ) उत्पन्न होता है और न (और कुछ) नष्ट होता है; केवल त्रझ ही गन्धर्व नगर (भ्रम-जगत्) की नाई जगत् रूप से दिखाई पड़ता है। चिदात्मा रूपी समुद्र ही, जिसकी संवित् का विस्तार अपार और अनन्त है. जगत् रूपी जल की लहरों के रूप में प्रकट हो रहा है, चिन्मय ब्रह्म ही सृष्टि रूप से प्रकट हो रहा है, दूसरा और कुछ नहीं है; जैसे बीज ही वृत्त का आकार धारण कर लेता है। सब वस्तुओं के भीतर मल रहित, शुद्ध चिन्मात्र ब्रह्म ही वर्त्तमान है; वह सर्व-शक्ति-युक्त होने के कारण अपनी जिस कला का चाहे अनुभव करने लगता है। वह कमपूर्वक सूरम और स्थूल रूपों में विकास पाता है और उनका अनुभव भी करता है। जैसे स्वप्न और सुपृत्रि अवस्थाओं में निद्रा के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है वैसे ही सृष्टि और प्रलय दोनों में त्रज्ञ की अन्य चिति-के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। जैसे खप्त में खप्त के झान के अति-रिक्त और कोई वस्तु नहीं है वैसे ही निराकृति परमात्मा ही जगत् की नाना प्रकार की आकृतियों में स्थित है। देश और काल से अनवच्छित्र, त्रहा ही, जिसको न यह कह सकते हैं न वह. जगत रूप से स्थित होकर द्वेत भाव को प्राप्त हो रहा है। जैसे जल की बूँद, कण, लहर, तरङ्ग, फेन, भँवर आदि जल में जल ही हैं. वैसे ही शरीर, इच्छा, दृश्य जगत्, सृष्टि और प्रलय, भाव की उत्पत्ति, विषय आदि जो कुछ भी जगत् में

हैं वह सब ब्रह्म में ब्रह्म ही है। पाताल में, पृथ्वीपर, स्वर्ग में, तृशा में, प्राशियों में, आकाश में जो कुछ भी दिखाई देता है वह सब चिद्रूप ब्रह्म ही है, दूसरी कोई वस्तु नहीं है।

### (२) तीनों जगत् ब्रह्म के भीतर स्थित हैं:-

प.लपुष्पलतापत्रशालाविटपम्लवान् बुक्षवीने यथा बुक्षस्तथेदं ब्रक्षणि स्थितम् ॥ (३।१००।११) सुर्वकान्ते यथा बह्रियंथा क्षीरे एतं तथा। ( ६।९।२७ ) संस्थितं सर्वे देशकालकमोदये। वधा स्कुलिक्का अनुबाचया भासो दिवाकरात्॥ ( १।९१२८ ) तस्मात्त्रथेमा निवांन्ति स्युरन्त्याः संविद्धितः ॥ ( ६।९।२९ ) यथाम्भोधिस्तरङ्गाणां यथामछमणिस्त्वपास् । ( 🐉११२१ ) कोशो नित्यमनन्तानां तथा तत्संविदां त्यिपाम् ॥ ( ६।९।३० ) वटधानायामिव पुष्पफलादिमान् ( है।१।२६ ) चिदन्तरस्ति त्रिजगन्मरिचे वीक्ष्णता यथा॥ ( ६।२।५२ ) यथैतत्सरणं वायौ तथा सर्गः स्थितः परे। असत्कल्पेऽपि सत्कल्पः सत्येऽसत्य इवापि च॥ ( ३।६१।२२ ) अन्यस्पा यथाऽनन्या तेजस्याकोकतोदरे । तथा ब्रह्मणि विश्वधीः सत्यासत्यात्मिका चिति॥ (३।३१।२३) अनुत्कीणां यथा पद्धे पुत्रिका चाऽथ दारुणि । यथा वर्णा मपीकरुपे तथा सर्गाः स्थिताः परे ॥ ( ३।६१।२४ )

जैले जड़, तने शास्त, पत्तों, बेल, फूल और फूलोंबाला वृत्त अपने बीज के भीतर मौजूद रहता है बैसे ही यह जगत ब्रह्म में मौजूद है। जैसे सूर्यकान्त मिए के भीतर आग और दृध के भीतर घी रहता है वैसे ही यह सारा जगत उस ब्रह्म में क्थित रहता है जिससे देश और काल के कम का उद्य होता है। जैसे आग से चिनगारियाँ और सूर्य से रोशनी उत्पन्न होती है वैसे ही संसार की सभी दृश्य वस्तुयें ब्रह्म से उद्य होती हैं। जैसे समुद्र तरङ्गों का और जैसे साफ मिए किरणों का कोश है वैसे ही वह (ब्रह्म) अनन्त दृश्य वस्तुगों के ज्ञान का कोश है। जैसे फूल और फलवाला बड़ का पेड़ बड़ के बीज के भीतर रहता है और जैसे मिरच में तीहणता रहती है वैसे ही तीनों जगत (पृथ्वी, पाताल और स्वर्ग) चिति के भीतर रहते हैं। जैसे वायु का

चलना वैसे ही ब्रह्म का सृष्टि-क्रम है। वह सत्य में असत्य और असत्य में सत्य की नाई दिखाई दे रहा है। जैसे सूर्य की प्रभा सूर्य से अन्य न होती हुई भी अन्य के समान उत्पन्न हो जाती है वैसे ही यह जगल्लस्मी चेतन ब्रह्म में सत्य और असत्य रूप से स्थित है। जैसे गारे और लकड़ी में विना गढ़ी हुई मूर्तियाँ और स्याही में विना वनाई हुई तस्वीरें वर्तमान रहती हैं वैसे ही परमब्रह्म में सव सृष्टियाँ मौजूद रहती हैं।

### (३) ब्रह्म ही जगत् के रूप में प्रकट होता है:-

सत्यं बहा जगचेकं स्थितमेकमनेकवत्। सर्वे वा सर्वेवद्वाति शुद्धं चाशुद्धवत्ततम् ॥ : ई।३९।६) अशुन्यं शुन्यमिव च शुन्यं वाऽगुन्यवतस्कुटम् । स्कारमस्कारमिव वदस्कारं स्कारसिवमम् ॥ ( ई।३९१७ ) अविकारं विकारीव समं शान्तमशान्तवत्। सहेवासदिवाहरयं तहेवातदिवोदितम् ॥ ( है।३९१८ ) अविभागं विभागीव निर्जाट्यं जडवद्रतम्। अचेत्यं चेत्रभावीव निरंशं सांश्रशोभनम् ॥ ( ३।३९।९ ) अनहं सोहमिव तद्रनाशमिव नाशवत्। अकल्ड् कल्ड्रीव निर्वेच वेचवाहितत्॥ ( \$1391१० ) आछोकि ध्वान्तवनवन्नववच पुरातनम् । परमाणोरपि तनु गभीवृतजङ्गणम् ॥ ( ई।३५।११ ) सर्वात्मकमपि त्यक्तं दृष्टं कष्टेन भूयसा। अज्ञालमपि जालाव्यं चाशेपवदनेकशा ॥ ( १।३५।१२ ) निमांयमि मायांश्रमण्डलामसभास्करम् । ब्रह्म विद्धि विदां नाथमपामिव महोद्धिम् ॥ ( 🖫 ३ ५। १३ )

एक सत्य ब्रह्म अनेक प्रकार के जगत् के रूप में प्रकट हो रहा है; एक सबके आकार में; शुद्ध अशुद्ध के रूप में; अशुन्य शृन्य के रूप में; शून्य अशुन्य के रूप में; प्रकाशित अप्रकाशित के रूप में और अप्रकट प्रकट के रूप में; अविकार (विकार रहित) विकारवान् के रूप में; सम और शांत अशान्त के रूप में; सत् असत् के रूप में; अहर्य दश्य के रूप में; अचेत्य चेतत्य के रूप में; अंशरहित अंशयुक्त के रूप में; अहंभावरहित अहंभाव-युक्त के रूप में; नाश रहित नाशयुक्त के रूप में; कलक्करहित कलक्कयुक्त के रूप में; निर्वेच वेच के रूप में; प्रकाशमय गहन तम के रूप में; नया पुराने के रूप में; परमाणु से भी सुद्म आकारवाला ऐसे आकार में जिसके भीतर सारा जगत् मौजूद हो; आल (पेचीदगी) से रहित जाल से पूर्ण रूप में; अकेला अनेक आकारों में; माया-रहित होता हुआ भी वह ब्रह्म माया की किरणों से सूर्य को नाँई घिरा हुआ, सब प्रकार के विषय- इनों से इस प्रकार पूर्ण दिखाई पड़ता है जैसे जलों से समुद्र।

(४) जगत् के रूप में प्रकट होना ब्रह्म का स्वभाव

प्य एव स्वभावोऽस्या यदेवं भाति भासुरा । ( ५।१९१।१० ) ( ३१०६) प्रत्यु स्वप्नसङ्ख्यनगरेण्वनुभ्यते ॥ ( ५।१९१।१ )

यह इस ( ब्रह्म-चिति ) का स्वभाव ही है कि इस प्रकार यह प्रकट हो; स्वप्त और संकल्पनगर (दिवास्वप्त ) में चिति के इस स्वभाव का अनुभव होता है।

(५) सारा सृष्टिकाल बद्धा के लिये निमेष का अंश मात्र है:—

तुल्यकालनिमेष शब्धभागप्रतीति यत्। निजं विदः प्रकचनं तत्सर्गोधपरम्परा॥ (३।६१।१७) क्षणकल्पन्नगरसंघा समुचन्ति गरुन्ति च।

निमेपात्कस्यचित्कस्पात्कस्यचित्र कमं श्रणु॥ (३।४०।३०) अपनी आत्म-संवित् का जो निमेप के लाखवें भाग का अनुभव है वह सृष्टि का सारा कम होता है। किसी के च्या के अनुभव में और किसी के कल्प के अनुभव में; च्या कल्प और जगत् की सृष्टियाँ होती और विगड़ती रहती हैं।

(६) एक ब्रह्म में अनेक प्रकार की सृष्टि करने की शक्ति है:—

चिति तत्त्वेऽस्ति नानाता तद्भिन्यअनात्मनि । विचित्रविच्छिकापुओ मयुराण्डरसे यथा ॥ ( ६।४७।२९ ) स्फटिकान्तः सम्भितेशः स्थाणुताऽवेदनावथा । अञ्चे अनानापि नानेव तथा ब्रह्मोदरे जगत्॥ (३।६७।३९ ) त्रहा सर्वे जगद्वस्तु पिण्डमेकमखण्डितम् ।
फळपत्रळतागुरुमपीठवीजमित्र स्थितम् ॥ (३१६७१३६)
प्रकमेत्र चिदाकाशं साकारत्वमनेककम् ।
स्वस्पमजद्वद्वते यतस्वप्न द्व तज्ञगत् ॥ (६११४४१२३)
यथोम्यादि ज्ञळे चुन्ने यथा वा शाळमजिकाः ।
यथा घटादयो भूमौ तथा त्रहाणि सर्गता ॥ (६१३४१२५)
तेजःपुर्जेर्यथा तेजः पयःपूर्यथा पयः ।
परिस्फुरति सस्पन्दैस्तथा चित्सर्गविभ्रमैः ॥ (४।३६११६)

उस चितितत्व में, जो कि स्वयं अविभक्त-रूप है, नानाता (वहुरूपता) इस प्रकार मौजूद रहती है जैसे कि मोर के अपडे के रस के भीतर उसकी पूँछ के नाना प्रकार के रङ्ग । जैसे शिला के भीतर न दिखाई देनेवाली स्थूल प्रतिमा मौजूद रहती है वैसे ही शुद्ध और एकरूप त्रक्ष में जगत् की बहुरूपता मौजूद होती है । जैसे फल, फूल, वेल, पत्ती और तने सहित बृज्ञ बीज के आकार में स्थित रहता है वैसे ही सारा जगत् एक अखरूड पिएड के आकार में त्रद्धारूप से स्थित है । जैसे फलने प्रकार है वैसे ही अपना स्वरूप न त्यागते हुए स्वप्नज्ञान नाना प्रकार के स्वप्नों में प्रकट होता रहता है वैसे ही अपना स्वरूप न त्यागते हुए एक चिदाकाश अनेक प्रकार के जगत् के साकाररूपों में दिखाई पड़ता है । त्रद्ध में सृष्टि इस प्रकार रहती है जैसे जल में तरङ्ग आदि, बृज्ञ में पुतिलयाँ और मिट्टी में बड़े आदि । त्रद्ध जगत् के अम में इस प्रकार अपने स्वन्दनों से प्रकट होता है जैसे कि प्रकाश अपनी किरणों में और जल अपने कणों में ।

# (७) स्वयं ब्रह्म में नानाता का स्पर्ध नहीं होता:-

चित्स्यैः समें शिचदाधारै नं स्पृष्टा चित्परा तथा ।
स्वाधारैरम्बुदैः स्वस्थैनं स्पृष्टं गगनं यथा ॥ (४।३६।५)
जगदास्ये महास्वप्ने स्वप्नात्स्वप्नान्तरं वजत् ।
स्वं त्यजति नो शान्तं वहा शान्तत्ववृंद्दणम् ॥ (३।७२।३)
यथा पयसि वीचीनामुन्मजननिमजनैः ।
न जलान्यत्वमेवं हि भावाभावैः परैः परे ॥ (३।१९५।२७)

परम चित् को उसमें स्थित नाना प्रकार की सृष्टियाँ इस प्रकार स्था नहीं करतीं (अर्थात् उसमें किसी प्रकार की नानाता नहीं आती) जैसे आकाश को उसमें स्थित बादल नहीं भिगो सकते। जगत्रूली महास्वप्न में एक स्वप्न से दूसरे स्वप्न में प्रवेश करते हुए भी शान्त ब्रह्म अपने स्वरूप का त्याग नहीं करता। जैसे जल में लहरों के उत्थान और पतन से जल से अन्य कोई रूप परिवर्त्तन नहीं होता उसी प्रकार सृष्टि और प्रलयों के होने से ब्रह्म का अपना रूप तबदील नहीं होता (ब्रह्म वैसे का बैसा ही रहता है)।

### (८) सत्तामात्र से ही ब्रह्म का कर्तृत्व है :-

सर्वेकर्वाऽप्यकर्तेव करोत्यात्मा न किञ्चन । तिष्टल्येवमुदासीन आछोकं प्रति दीपवम् ॥ (४।५६।१७) कुर्वन्न किञ्चित्करते दिवाकार्यमिवांश्रमान् । गच्छन्न गच्छति स्वस्थः स्वास्पदस्यो रविर्यथा ॥ (४।५६।१८) सङ्क लपपुरुषस्वप्रजनहीन्द्रत्वविश्रमम् यथा पश्यसि पश्य त्वं भावजातिमदं तथा ॥ (४।५६।२४) इयं सन्निधिमात्रेण नियतिः परिजम्भते। निरिच्छेव दीपसचिधिमात्रेण प्रकाशते ॥ (४।९५।२७) अञ्चसन्निधिमात्रेण कुटजानि यथा स्वयम्। आत्मसिबिधिमात्रेण तिज्ञगन्ति तथा स्वयम् ॥ (४।५६।२८) सर्वेच्छारहिते भानौ यथा व्योमनि तिष्टति । जायते व्यवहारस्य सति देवे तथा किया ॥ (४।५६।२९) निरिच्छे संस्थिते रतने यथालोकः प्रवर्तते । सत्तामात्रेण देवे त तथैवायं जगद्रण: ॥ (४।५६।३०) अतः स्वात्मनि कर् त्वमकर् त्वं च संस्थितम् । निरिच्छत्वादकतांसी कतां सिम्निधिमात्रतः ॥ (४।५६।३१) सर्वेन्द्रियाधतीतत्वात्कर्ता भोका न सन्मयः। इन्द्रियान्तर्गतस्वालु कतां भोका स प्व हि ॥ (४।५६।३२) सर्वदेवाविनाशास्म क्रम्भानां गगनं यथा। यथा मणेरयःस्पन्दे अयस्कान्तस्य कर्तता ॥ (ई।९।३१) अकतरेव हि तथा कर्ता तस्य कथ्यते। मणिसन्निधिमात्रेग यथाऽयः स्पन्दते जहम् ॥ (१।९१३२)

परमात्मा सर्वकर्ता (सव कुछ करनेवाला ) होने पर भी कुछ नहीं करता। जैसे रोशनी के क्लादन में दीपक उदासीन की नाई स्थित रहता है वैसे ही सृष्टि करने में ब्रह्म उदासीन रूप से स्थित रहता है। जैसे सूर्य दिन के कामों का कारण है वैसे ही ब्रह्म कुछ न करता हुआ भी सब कुछ करता है। न चलता हुआ भी वह ऐसे चलता है जैसे कि अपने स्थानपर स्थित सूर्य चलता है। जो कुछ भी दिखाई दे रहा है वह त्रहा के स्वभाव से उत्पन्न हो रहा है; तुम उसको ऐसे जानो जैसे कि संकल्प का पुरुष, स्वप्न की प्रजा और दो चन्द्रमाओं का भ्रम ( अर्थात् कुछ न होते हुए भी दिखाई दे रहा है )। जैसे दीपक के मौजूर होनेपर ही प्रकाश का उदय हो जाता है वैसे ही ब्रह्म के वर्तमान रहने पर ही सारा सृष्टिकम प्रचलित होता रहता है। जैसे बादल के होनेपर कुटज खिल उठते हैं वैसे ही परमात्मा की सत्तामात्र से ही तीनों जगत् स्वयं ही उदय होते रहते हैं। जैसे सूर्य को कोई इच्छा न रहते हुए भी आकाश में उसकी मौजूदगी मात्र से सारी किया होती रहती हैं वैसे ही परमात्मा के मौजूद होने से ही सारा जगत् का व्यवहार होता रहता है। जैसे रत्न के मौजूद होनेपर बिना उसकी इच्छा के चान्द्ना हो जाता है उसी प्रकार परमात्मा की सत्तामात्र से ही संसार की उत्पत्ति होती रहती है। परमात्मा में कर्तृत्व और अकर्त्त्व दोनों ही हैं। किसी प्रकार की इच्छा न होने से वह अकर्ता है और उसकी मौजूदगी मात्र से सृष्टि होने के कारण वह कर्ता है। वह सब इन्द्रियों से परे होने के कारण कर्ता और भोक्ता नहीं है, लेकिन सब इन्द्रियों के भीतर मौजूद रहने के कारण कर्ता और भोका है। श्रमर परमात्मा, जो सब जगह रहनेवाला है, इस प्रकार जगत् का कर्ता है जैसे आकाश घटाकाशों का और चुम्वकमिं लोहे के प्रति कर्ता है। चुम्बकमणि के मौजूद होते ही जड़ लोहा चलने लगता है, वैसे ही ब्रह्म अकर्ता होते हुए भी जगत् का कर्ता हो जाता है।

Princip parmed order belowers per brearing

ऊपर यह बतलाया जा चुका है कि जगत् के सब पदार्थ ब्रह्म से ही उत्पन्न हुए हैं, अर्थात् सारा जगत् ब्रह्ममय है। जब कि सब पदार्थ ब्रह्म से उत्पन्न होते हैं और ब्रह्म के अतिरिक्त और कोई दूसरा तत्त्व है ही नहीं तो यह भी कहा जा सकता है कि प्रत्येक बस्तु का ब्रह्म के साथ तादात्त्य सम्बन्ध है। योगवासिष्ठ के अनुसार प्रत्येक बस्तु ब्रह्म ही है। यह सिद्धान्त यहाँपर विस्तारपूर्वक वर्णन किया जाता है:—

## (१) सब कुछ ब्रह्म से अभिन्न है:—

द्वैतं यथा नास्ति चिद्रात्मजीवयोस्तथैव भेदोऽस्ति न जीवचित्तयोः। यथैव भेदोऽस्ति न जीवचित्तयोस्तथैव भेदोऽस्ति न देहकर्मणोः॥ (३।६९।१२)

कर्मेंब देहो ननु रेह एव चित्तं तरेवाहमितीह जीवः। सजीव प्रेचरचित्स आत्मा सर्वः शिवस्त्वेकपदोक्तमेतत्॥ (३।६९।१२)

जैसे चिदात्मा और जीव में द्वेत नहीं है वैसे ही जीव और चित्त में द्वेत नहीं है। जैसे जीव और चित्त में भेद नहीं है वैसे ही शरीर और कर्म में भेद नहीं है। कर्म ही देह है; देह ही चित्त है; चित्त ही अहंकार और जीव है; जीव ही ईश्वर है; वही खात्मा है, वही सब कुछ है; वही एक परम पद शिव है।

# (२) प्रकृति का आत्मा के साथ तादात्म्य सम्बन्ध:-

नात्मनः प्रकृतिर्भिन्ना घटान्सृन्मयता यथा।
सन्सृन्मात्रं यथा चान्तरात्मैवं प्रकृतिः स्थिता ॥ ( ६।४९।२९ )
आवर्तः सिंहलस्येव यः स्पन्दस्त्वयमात्मनः।
प्रोक्तः प्रकृतिशब्देन तेनैवेह स प्रव हि ॥ (६।४९।३० )
यथैकः स्पन्दपवनौ नाम्ना भिन्नौ न सत्त्रया।
तथैकमात्मप्रकृती नाम्ना भिन्नौ न सत्त्रया। (६।४९।३१ )

अवोधारेतयोभेंदो बोधेनैय विखीयते। (१)
अवोधारमन्ययो याति रज्वां सर्पश्रमो यथा ॥ (१।४९।३२)
यद्बद्धारमापि तुर्यक्ष याऽविद्या प्रकृतिक्ष या।
तर्भिक्षसदैकारम यथा कुम्भन्नतेषु सत्॥ (१।४९।२८)
व्रह्माहं त्रिजगद्बद्धा त्वं ब्रह्म खलु दृश्यभुः।
हितीया कलना नास्ति यथेच्छसि तथा कुरु ॥ (१।४९।२३)
अविद्येयमयं जीव दृत्यादिकलनाक्रमः।
अप्रवृद्धप्रयोधाय कविषतो वान्विदां वरेः॥ (१।४९।१७)

आत्मा से प्रकृति ऐसे भिन्न नहीं है जैसे कि मिट्टी से घड़ा भिन्न नहीं है। जैसे घड़ा मिट्टी ही है वैसे ही प्रकृति भी आत्मा ही है। आत्मा का स्पन्दन ही प्रकृति कहलाता है जैसे जल का स्पन्दन भँवर; इसलिये प्रकृति आत्मा ही है। जैसे हवा और इसका स्पन्दन (चलना) दो भिन्न सत्तायें नहीं हैं, केवल नाम मात्र का ही भेद है, वैसे ही आत्मा और प्रकृति दो वस्तुएँ नहीं हैं नाम मात्र का ही उनमें भेद है। अज्ञान के कारण ही इन दोनों में भेद दिखाई पड़ता है; जान से भेद नष्ट हो जाता है; जैसे कि रस्ती और साँप का भेद ज्ञान हारा नष्ट हो जाता है। जैसे सैकड़ों घड़ों में एक ही मिट्टी अभिन्न सत्ता से स्थित रहती है वैसे ही प्रकृति, अविद्या, तुर्या, त्रह्म और आत्मा सब वास्तव में एक ही हैं। में त्रह्म हुँ; तू त्रह्म है; तीनों जगत् त्रह्म हैं; सारी दृश्य वस्तुएँ त्रह्म हैं; दूसरा कुळ भी नहीं है; जैसा चाहो करो। यह अविद्या है, यह जीव है—इस प्रकार की विचारधारा अज्ञानियों को समम्ताने के लिये बुद्धिमानों ने बना रक्खी है (वास्तव में सत्य नहीं है)।

(३) मन का ब्रह्म के साथ तादात्म्य :प्रतियोगिन्यवच्छेद्संख्याल्पादयक्ष ये।
मनःश्रन्दैः प्रकल्प्यन्ते ब्रह्मजान्ब्रह्म विद्धितान्॥ (३।१००।२३)
ब्राह्मी शक्तिरसौ तस्माद्ब्रह्मैव तद्दिन्दम। (३।१००।१७)
अनन्यां तस्य तां विद्धि स्पन्दशक्ति मनोमयीम्॥। (३।८४।२)

प्रतियोगी (एक दूसरे के विरुद्ध ) शब्दों द्वारा वर्णन किये जाने योग्य, संख्या और रूपवाले जो मन हैं वे सब ब्रह्म से उत्पन्न हुए हैं, अतएव उन्हें ब्रह्म ही समको। मन ब्रह्म की शक्ति है; इसलिये वह ब्रह्म ही है। उसकी मनोमयी सन्दशक्ति को उससे अनन्य समको।

### (४) जगत् का त्रद्ध के साथ तादातम्य :-

यथा कटकशन्दार्थः पृथकत्वाही न काञ्चनात्। हेमकटकात्तह्रज्ञगच्छन्दार्थता परे ॥ (३।१।१७) करकरवं पृथरचेन्नस्तरङ्गत्वं पृथरजञात्। यथा न संभवत्येवं न जगत्प्रथमीश्वरात्॥ (३।६१।४) यथोमयोऽनभित्र्यका भाविनः पपसि स्थिताः। न स्थितात्रात्मनोऽन्यत्वाचित्तस्ये सृद्यस्तथा ॥ ( ४।३६।२ ) स्पन्दत्वं पवनादन्यन्न कदाचन कुन्नचित्। स्यन्द एव सदा वायुर्जगत्तस्मान्न भिग्नते ॥ (३।९।३३) काकतालीयविद्याज्ञगतो भाति ब्रह्म सम्। स्वप्नसंकलपपुरवत्तत्तसमान्नियते क्शम् ॥ ( ड्रीइशारश ) यथा न भिन्नमनलादौष्ण्यं सौगन्ध्यमम्बुजात्। कार्ण्यं कज्जलतः शौक्लयं दिमानमाधुर्यमिश्चतः ॥ ( ६।३।५ ) आलोकश्च प्रकाशाङ्गादन्भृतिस्तथा चितेः। जलाद्दीचिर्यथाऽभिन्ना विरस्वभावात्तथा जगत् ॥ ( \$1३१६ ) यदात्ममरिचस्यान्तरिचत्वाचीक्षणत्ववेदनम् । (१।५७।१) यदातमस्वणस्यान्तरिचल्वाह्वणवेदनम् ॥ (९१५७१२) स्वतो यद्गतरात्मेक्षोशियस्वानमाधुयवेदनम् । ( ११९७१३ ) स्वतो यदातमहपद्रिचत्त्वातकाठिन्यवेदनम् ॥ ( ९१५७।४ ) स्वतो यदात्मशेष्ठस्य ज्ञतया जाड्यवेदनम् । ( १।९७।९ ) स्वतो यदातमतोयस्य चित्रवत्वादिवर्तनम् ॥ ( १।९७।६ ) यदातमगगनस्यान्तश्चित्त्वाष्ट्रस्यत्ववेदनम् । (१।५७।८) स्वतो यदात्मवृक्षस्य शास्त्रादिस्तस्य वेदनम् ॥ (५।५७।७) स्वतो यदात्मकुडबस्य नैरन्तर्थे निरन्तरम् । ( ११९७१० ) स्वतो यदातमसचायाश्चित्त्वात्सत्त्वैकवेदनम् ॥ ( १।९७।११ ) अन्तरात्मधकाशस्य स्वतो यदवभासनम् । (१।५७।१२) परमातमगुडस्यान्तर्यश्चितस्यादृद्यातमकम् ॥ ( १।५७।१४ ) अन्तरस्ति यदात्मेन्दोश्चिद्भृपं चित्रसायनम्। स्वत आस्वादितं तेन तरहंतादिनोदितम् ॥ ( १।५७।१३ ) अनया तु वचीमङ्गणा मया ते रघनन्दन। नाइंतादिजगत्तादिभेदोऽस्तीति निद्धितस् ॥ (१।५७।१९)

चित्र्पेण स्वसंवित्त्या स्विबन्मात्रं विभाव्यते । स्वयमेव रूपहृद्यं वातेन स्पन्दनं यथा ॥ (३१६१।११) यथा श्रीरस्य माधुर्यं तीक्ष्णत्वं मरिचस्य च । द्रवत्वं पयसस्वेत स्पन्दनं पत्रनस्य च ॥ (३।६१।२७) स्थितोऽनयो यथाऽन्यः सम्नास्ति तत्र तथात्मनि । सर्गो निर्गळचित्र्यः परमात्मात्मरूपस्त ॥ (३।६१।२८) कवनं श्रह्मरत्रस्य जगदित्येव यत्स्यतम्। तदकारणकं यस्माचेन न व्यतिरिच्यते ॥ (३।६१।२९) चिद्गन्यौण्यं जगरुलेखा जगचिष्ठह्नशुक्रता । जगिबच्छेडजठरं विजलहयता जगत्॥ (३११४।७२) जमचिदिशुमाधुर्ये चित्क्षीरस्निग्धता जगत्। जगबित्क्रीद्रमाधुर्ये जगबित्कनकाहृद्म् ॥ (३११४।७३) जगबित्सर्पेयस्तेही वीचिरियत्सितो जगत्। जगिबदिमशीतत्वं चिज्ज्वालाज्वलनं जगत्॥ (३।१४।७४) जगचित्पुष्पसौगन्ध्यं चिल्लताप्रफलं जगत्। चित्सत्तेव जगत्सत्ता जगत्सत्तेव चिद्दपुः॥ (३।१४।७५) विस्वंचेत्यविकल्पेन स्वयं स्कुरति तस्मयम्। विकासदि तदेवान्तस्तत्सास्त्वान्न भियते ॥ (१।३३।७) पुष्पपल्ख्यपत्रादि खताया नेतस्यथा। द्वित्वैकत्वजमस्वादि त्वन्त्वाद्वन्त्वं तथा वितेः ॥ (६) ३३।१२)

जैसे 'कड़ा' शब्द का अर्थ सोने से कोई पृथक वस्तु नहीं है और जैसे सोना कड़े से 'कोई' पृथक वस्तु नहीं है वैसे ही जगत् शब्द से कोई परम 'ब्रह्म' से अन्य वस्तु नहीं समभानी चाहिये। सोने से पृथक कड़े का और जल से पृथक तरङ्ग का अस्तित्व नहीं हो सकता; वैसे ही जगत् ईश्वर से पृथक नहीं हो सकता। जैसे जल से पृथक उसकी लहर नहीं स्थित हो सकतीं वैसे ही सृष्टियाँ भी आत्मा से पृथक स्थित नहीं हो सकती। जैसे पवन से उसका स्पन्दन कभी अन्य नहीं है, स्पन्दन सदा वायु ही है, वैसे ही जगत् भी ब्रह्म से अन्य वस्तु नहीं है। ब्रह्माकाश ही काकतालीय योग से (अकस्मात् ही) जगत्रूष से प्रकट हो जाता है, जैसे स्वप्न और संकल्प का जगत्; इसलिये जगत् ब्रह्म से भिन्न कसे हो सकता है ? जैसे आग से उसकी उप्णाता भिन्न नहीं है, कमल से उसकी गन्ध भिन्न नहीं है, स्मल से

वर्फ से उसकी सुफैदी भिन्न नहीं है, गन्ने स उसका मिठास भिन्न नहीं है, धूप से उसकी चमक भिन्न नहीं है, चिति से उसका अनुभव भिन्न नहीं है, जल से उसकी लहर भिन्न नहीं है, वैसे ही चित्रवभाव (आतम तत्त्व ) से जगत् भिन्न नहीं है। अहंकारादिका अनुभव आत्मा में ऐसा है जैसा कि मिरच के लिये उसकी तीच्याता का, नमक के लिये उसकी नमकीनता का, गन्ने के लिये उसके मिठास का, शिला के लिये उसकी कठोरता का, पहाड़ के लिये उसकी जड़ता का, जल के लिये उसकी द्रवता का, आकाश के लिये उसकी शून्यता का, वृत्त के लिये उसकी शास्ता आदि का, दीवार के लिय उसके ठोसपन का, आत्मा को अपनी सत्ता का, अन्तरात्मा को अपने प्रकाश का, गुड़ को अपने स्वाद का, चन्द्रमा को अपने भोतर स्थित रसायन ( अमृत ) का । वसिष्ठजी कहते हैं -हे राम ! इन दृष्टान्तों द्वारा मैंने तुमको यह समसाया है कि जगत् और अहंभाव आदि में कोई भेद नहीं है। चिद्रप से स्वयं चिदात्मा ही प्रकाशित हो रहा है, जैसे कि स्पन्दनरूप से स्वयं वायु। जैसे दूध का मिठास, मिरच का चिरचिरापन, जल का पतलापन और वायु का स्पन्दन, उनसे अन्य होते हुए अनन्य ही है वैसे ही यह सारा जगत् भी परमा-त्मा का ही रूप है। यह जगत् ब्रह्मरूपी रत्न की अकारण चमक है; अत-एव उससे अलग कोई वस्तु नहीं है। जगत् चित्रूपी अग्नि की चमक है, चित्रूपी शंख की जगत् शुक्रता है; चित् रूपी पहाड़ की जगत् कठिनता है; चित्-रूपी जल की जगत् द्रवता है; चित्-रूपी गन्ने का जगत् मिठास है; चित् रूपी सोने का जगत् कड़ा है; चित्-रूपी सरसों का जगत् तेल है; चित्-रूपी नदी की जगत् लहर है; चित्-रूपो वर्फ की जगत् शीत-लता है: चित्-रूपी फूल की जगत् सुगन्ध है: चित्-रूपी लता का जगत् फल है; चित् की सत्ता जगत् की सत्ता है, और जगत की सत्ता चित् की सत्ता है। चित-सत्ता ही चेत्य के आकार में विकल्प को प्राप्त होती है और अपने भीतर ही विकार को धारण करती है; वही सारे जगत् का सार है इसिलये जगत् उससे भिन्न नहीं है। जसे पत्ते, कांपल और फूल आदि लता से अन्य नहीं हैं वैसे ही चिति से, द्वित्व, एकत्व, जगत्, तुम और मैं आदि अलग नहीं हैं।

(५) ईश्वर की सत्ता जगत के बिना नहीं है :— सिन्नेशं विना सत्ता यथा हेम्नो न विचते। (६।९६।४३) तथा जगदहंभावं विना नैशस्य संस्थितिः॥ (६।९६।४४) चित्सत्तेव जगत्सत्ता जगत्सत्तेव चिद्रपुः। (३।१४।७५) • अत्र भेदविकारादि नक्षे मछमिव स्थितम्॥ (३।१४।७६)

जैसे किसी आकार के बिना सोना नहीं रहता वैसे ही ईश्वर भी बिना अहंभाव और जगत् के नहीं रहता। चित् की सत्ता जगत् की सत्ता है और जगत् की सत्ता चित् की सत्ता है। भेद और विकार आदि ईश्वर में इस प्रकार स्थित है जैसे कि आकाश में मल (नीलापन)।

(६) सब कुछ ब्रह्म ही है:-

करणं कर्म कतां च जननं मरणं स्थितिः।
सर्व ब्रह्मैव नहास्ति तिहुना कल्पनेतरा॥ (३।१००।३०)
ब्रह्मच्योम जगजालं ब्रह्मच्योम दिशो दश।
ब्रह्मच्योम कलाकालदेशद्रव्यकियादिकम्॥ (ई।६०।२८)
पदार्थजातं शैलादि यथा स्वप्ने पुरादि च।
चिदेवैकं परं च्योम तथा जाप्रत्पदार्थम्ः॥ (ई।९६।३)
परमार्थवनं पृथ्वी परमार्थवनं नभः।
परमार्थवनं शैलाः परमार्णवनं द्रुमाः॥ (३।९९।४९)
यदिदं किञ्चिदाभोगि जगजालं प्रदर्यते।
तत्सर्थममलं ब्रह्म भवत्येतद्वयवस्थितम्॥ (ई।११।१६)
पाताले भृतले स्वगं तृणे प्राण्यस्वरेऽपि च।
दृश्यते तत्परं ब्रह्म चिद्रूपं नाम्यदस्ति हि॥ (ई।२।२८)

करण, कमें, कती, जन्म, मरण, स्थिति—सब कुछ बहा ही है; उससे अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। जगत् का जाल ब्रह्माकाश है, दशों दिशायें ब्रह्माकाश हैं; किला, काल, देश, द्रव्य, किया आदि सब ही ब्रह्माकाश हैं। जैसे स्वप्न के पदार्थ पहाड़ और नगर आदि सब ही चिदाकाश हैं वैसे ही जाप्रत् जगत् के पदार्थ भी चिदाकाश ही हैं। पृथ्वी, आकाश, पहाड़ और वृत्त सब ही परमार्थ तत्त्व हैं। जो कुछ भी इस जगत् में दिखाई पड़ता है वह सब शुद्ध ब्रह्म ही इस प्रकार स्थित दिखाई पड़ता है। पाताल में, पृथ्वीपर, स्वर्ग में, प्राणियों में और आकाश में जो कुछ भी दिखाई पड़ता है वह सब चित्-रूप परम ब्रह्म ही है; और कुछ भी नहीं है।

MODE TO THE S PARTY WHEN THE PROPERTY

100 D

उपर यह बतलाया जा चुका है कि योगवासिष्ठ के अनुसार जगत में ब्रह्म के सिवाय और कोई दूसरा तत्त्व नहीं है। जगत के सारे पदार्थ प्रह्ममय हैं; जगत की नानाता ब्रह्म से ही उत्पन्न होकर ब्रह्म में लीन हो जाती है। यहाँपर हमको जगत के उत्पर एक दृष्टि डालकर यह विचार करना है कि जगत स्वयं सत्य है अथवा मिथ्या। अद्वैत वेदान्त का यह प्रसिद्ध सिद्धान्त है कि—

#### "ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या"

अर्थात् ब्रह्म सत्य है और जगत् मिथ्या है। योगवासिष्ठ का भी सिद्धान्त इसी प्रकार का है: —

> मायेयं स्वप्नवद्धान्तिर्मिथ्यारचितचकिका। मनोराज्यमिवाळोळसिख्सावर्तसुन्दरी॥ (४।४७।४१)

यह सृष्टि माया है, स्वप्न के समान भ्रम है, मिथ्या रचे हुए चक्र के समान है, मनोराज्य (कल्पना) के समान चल्राल है, जल के भँवर के समान सुन्दर दिखाई पड़नेवाली है।

यहाँपर हमें यह देखना है कि योगवासिष्ठ के अनुसार इन सब कथनों के क्या अर्थ हैं। जगत को मिथ्या, भ्रम, माया, और असत क्यों और किस अर्थ में कहा है।

## (१) सत्य और असत्य का अर्थ:-

आदावन्ते न यज्ञित्यं तत्सत्यं नाम नेतरत्। (११५१) आदावन्ते च यत्सत्यं वर्तमाने सदैव तत्॥ (४१४६१४६) आदावन्ते च यज्ञास्ति वर्तमानेऽपि तत्त्या। (४१४६१४६) आदावन्ते च यज्ञास्ति कीडकी तस्य सत्यता॥ (११४१) यदस्ति तस्य नाक्षोऽस्ति न कदाचन राघव। (३१४१६२)

श्रादि और अन्तामें जो नित्य है वही 'सत्य' है, दूसरा नहीं; जो श्रादि और अन्त में सत्य है वही वर्त्तमान में भी सत्य है। जो श्रादि और अन्त में नहीं रहता वह वर्त्तमान में भी सत्य नहीं कहा जा सकता। जो श्रादि और अन्त में नहीं है उसकी सत्यता कैसी जो (सत्य) है इसका नाश कभी नहीं हो सकता ( अर्थात् जिसका नाश हो जाता है

वह सत्य नहीं कहा जा सकता )।

इस कथन का अर्थ यह है कि जो वस्तु उत्पन्न और नष्ट होती है वह नित्य नहीं हो सकती; अतएव वह सत्य भी नहीं हो सकती। सत्य वही वस्तु है जो तीनों काल — भूत, वर्नामान और भविष्य में वर्त्तमान रहे। जिसका आदि और अन्त हो वह तो केवल एक हो काल में रहती है। अतएव वह सत्य नहीं कही जा सकती।

जगत् और जगत् के सब पदार्थ सादि और सान्त हैं। अतएब सत्य नहीं है। लेकिन उनको सर्वथा असत्य भी नहीं कह सकते, क्योंकि जो वस्तु किसी काल में भी प्रतीत हो सकती है वह सर्वथा असत्य नहीं है। सर्वथा असत्य तो वह पदार्थ है जो कभी भी प्रतीत न हो। अतएव जगत् न सत्य है और न असत्य। जो न सत्य है न असत्य, उसे मिथ्या कहते हैं। वह अम की नाई वास्तव में सत्य न होता हुआ भी प्रतीत होता है। अतएव उसे सत्य और असत्य दोनों भी कह सकते हैं।

(२) जगत् न सत्य है, न असत्य :—

न सम्रासन्न सञ्जातरचेता जगतो अमः ।
अथ धीसमवाधानामिन्द्रजालमिनोत्थितः ॥ (३।६९।६)
नातः सत्यमिदं दृश्यं न चासत्यं कदाचन । १३।४४।३३)
न तत्सत्यं न चासत्यं रज्जसर्यअमो यथा ॥ (३।४४।४१)
न सत्यं न च मिध्येव स्वप्रजालमिनोत्यितम् । (६।११४।२०)
एवं न सजासदिदं आन्तिमात्रं विभासते ॥ (३।४४।२०)

जगत् का दृश्य न सत्य है, न असत्य, वह चित्त में इस प्रकार अम रूप से उद्य हुआ है जैसे कि बुद्धि में इन्द्रजाल का दृश्य उदय हो जाता है। यह दृश्य-जगत् न सत्य है और न असत्य। रस्सी में साँप के अम की नाई न वह सत्य है और न सवधा असत्य ही। स्वप्न जगत् की नाई वह उत्पन्न हुआ है; न वह सचा है और न मूठा। केवल आन्तिमात्र है; केवल दिखाई पड़ता है।

(३) जगत् सत् और असत् दोनों ही है :— सती वाप्यसती वापनशेव छहरी वछा। मनसेहेन्द्रजाछश्रीजांगती प्रवितन्यते॥ (३।१।२९) असत्यमस्थेर्यवशात्सत्यं संप्रतिभा सतः।
यथा स्वप्नस्तया चित्तं जगत्सदसदात्मकम्॥ (३१६ ९१९)
यथा नभसि सुक्ताक्वीिपच्छकेशोण्ड्रकादयः।
असत्याः सत्यतां याता भात्येवं दुर्दशां जगत्॥ (३१४२१७)
असत्यमेव सत्याभं प्रतिभानमिदं स्थितम्। ३१९ ४१२१)
अष्टतं चानुभृतं च न सत्यं सत्यवतिस्थम्॥ (३११३१४२)

जगत् सत्य और असत्य दोनों ही है, जैसे कि मृगतृष्णा की बहती हुई नदी। मन द्वारा ही यह जगत्-रूपी इन्द्रजाल की शोभा रची गई है। जगत् सदा स्थिर न होने के कारण असत्य कहलाता है और प्रतीत होने के कारण सत्य कहलाता है। अतएव स्वप्न की नाई जगत् सत्य और असत्य दोनों ही है। जैसे अमवश आकाश में मोतियों की लड़ियाँ, मोर की पूँछ और केशों के गुच्छे आदि दिखाई पड़ने लगते हैं, और वास्तव में असत्य होते हुए भी सत्य प्रतीत होने लगते हैं, वैसे ही जगत् भी दिखाई पड़ता है। असत्य होता हुआ भी जगत् सत्य सा प्रतीत होता है; न होता हुआ भी अनुभव में आता है; सत्य न होता हुआ भी सत्य के समान स्थित है।

(४) जगत् केंवल अभ है, वास्तव में सत्य नहीं है :—
पवं वाविदं विद्धि दृश्यं जगदिति स्थितम् ।
अहं चेत्यायनाकारं आन्तिमान्नमसन्मयम् ॥ (४।१।२)
स्गत्यापिन्ववासत्यं सत्यवत्वत्वयपदम् । (४।१।४)
अनुभूतं मनोराज्यमिवासत्यमवास्तवम् ॥ (४।१।१२)
श्नयं प्रकवितं नानावर्णमाकारितात्मकम् ।
अपिण्डगृहमागृन्यमिन्द्रचापिनवोत्थितम् ॥ (४।१।१३)
जगदादावनुत्पन्नं यचेदमनुभूयते ।
तत्संविद्वयोमकचनं स्वप्रकीसुरतं यथा ॥ (३।५४।२०)
स्गत्यणा यथा तापान्मनसोऽनिश्चयात्तथा ।
असन्त इव दृश्यन्ते सवं ब्रह्माद्दशेऽय्यमी ॥ (४।४५।१०)
मिथ्याज्ञानधनाः सवं जगत्याकारराद्ययः ।
यथा नौ यायिनो मिथ्या स्थाणुस्पन्दमतिस्तथा ॥ (४।४५।१०)
मनोव्यामोह प्रवेदं रज्ज्वामहिभयं यथा ।
भावनामान्नवैचित्रयाक्तिरमावतिते जगत्॥ (४।४५।२९)

मिथ्यात्मिकैव सर्गश्रीभवतीह महामरी। तीरहुमलतोन्मुक्तपुष्पालीव तरिङ्गणी ॥ (३।६२।४) स्वप्नेन्द्रजालपुरवत्संकथेहापुराद्रिवत् । संकल्पवद्सत्येव भाति सगांनुभृतिभृ: ॥ (३।६२।५) समस्तस्याप्रबुद्धस्य मनोजातस्य कस्यचित्। बीजं विना सूर्पेवेयं मिध्यारुडिसुपागता ॥ (३।५७।१९) स्वप्रोपसम्भं सर्गास्थं स सर्वोऽनुभवन्स्थितः। विस्मावृत्तदेहातमा स्वकन्नमणं यथा॥ (३।५७।२०) मिथ्यादृष्य प्रेमाः सृष्यो मोहृदृष्यः। मायामात्रं दशो आन्तिः शुन्या स्वप्नातुभृतयः ॥ (३।५७।५४) प्रतिभाससमुत्यानं प्रतिभासपरीक्षयम् । यथा गन्धवनगरं तथा संस्विविश्रमः॥ (१।३३।४५) स्वप्नार्थस्मत्र्णाम्बुद्दीन्दुसङ्करिपतार्थवत् । मिथ्या जगद्हं त्वं च भाति केशोण्ड्रकं यथा ॥ ( ई।१९०।१३ ) मायामात्रकमेचेदमरोधकमभिक्तित् । इदं भास्वरमाभातं स्वप्रसंदर्शनं स्थितम् ॥ (३।६०।३६) श्रान्तिरेवमनन्तेऽयं चिद्ववोमव्योग्नि भाषुरा। अपकुड्या जगन्नामी नगरी कल्पनात्मिका ॥ (३।२१।४) प्तजालमसद्वपं चिद्रानोः समुपस्थितम् । यथा स्वप्रमुहुर्तेऽन्तः सम्बत्सरशतभ्रमः॥ (३।४१।५०) यथा सङ्खल्पनिर्माणे जीवनं मरणं पुनः। यथा गन्धर्वनगरे कुट्यसण्डनवेदनम् ॥ (३।४१।५१) यथा नौयानसंरम्भे बृक्षपर्वतंत्रेयनम् । यथा स्वधातुलंक्षोभे पूर्वपर्वतनर्तनम् ॥ (३।४१।५२) यथा समझसं स्वप्ने स्वितारःप्रविकर्तनम्। मिथ्येवैवमियं प्रौदा आन्तिराततस्पिणी॥ (३१४१।५३) यथा मरी जलं बुदं कटकत्वं च हेमनि । असत्सिद्वि भावीदं तथा दृरयत्वसात्मिन ॥ (३।२८।१५) ससर्वावरणा पते महत्यन्तविवर्जिते। ब्रह्माण्डा भान्ति दुर्द हे च्योंकि वेद्योग्ड्को यथा॥ (३१३०।१०) यथा द्वित्वं शकाद्वादौ परयत्यक्षिमस्राविसम् । चिचेतनकलाकान्ता तथैव परमात्मिन ॥ (३।६६।७) यथा मद्द्रशाद्भान्तान्क्षीयः पश्यति पाद्रपान् ।
तथा चेतनविश्व ज्ञानसंसाराशिक्ष्यपश्यति ॥ (३।६६।८)
यथा लीलाभ्रमाद्रालाः कुम्भक्तचक्रमात् ।
भ्रान्तं पश्यन्ति चित्तात्तु विद्वि दृश्यं तथेव दि ॥ (३।६६।९)
पत्रमात्राहते नान्यत्कदृश्या विद्यते यथा ।
भ्रममात्राहते नान्यक्रमतो विद्यते तथा ॥ (२।६६।४)
अलीकमिद्मुत्पन्नमलीकं च विवर्धते ।
अलीकमिद्मुत्पन्नमलीकं च विवर्धते ॥ (३।६७।७६)

जो दृश्य जगत् और अहं आदि पदार्थ स्थित दिखाई पड़ते हैं उन्हें केवल आन्ति मात्र और असत्य सममो । मृगतृष्णा के जल के समान, अनुभव में आए हुए कल्पना-जगत् के समान, यह जगत् सत्य के समान प्रतीत होता हुआ भी अवास्तव और असःय है। इन्द्रधनुष की नाई यह शून्य पट पर नाना रङ्गों द्वारा रचा हुआ विना किसी वास्तविक पदार्थ के सर्वधा शून्य है। जगत् कभी स्वयं उत्पन्न नहीं हुआ; जो कुछ दिखाई पड़ता है वह देवल चिदाकाश की ऐसी काल्प-निक रचना है जैसा कि स्वप्न की स्त्री के साथ सम्भोग। जैसे सूर्य की गरमी से मृगतृष्णा की नदी की दृष्टि उदय हो जाती है वैसे ही मन के विचित्ति होने से ब्रह्मा आदि असत्य होते हुए भी अनुभव में आने लगते हैं। जैसे नाव में बैठे हुए मनुष्य को स्थिर वस्तुयें भी चलती हुई दिखाई पड़ने लगती हैं वैसे ही जगत् की सब वस्तुएँ मिथ्या ज्ञान से उत्पन्न होती हैं। भावना की विचित्रता से ही जगत् का विकार उत्पन्न होता है, जैसे मन के अम से रस्ती में साँप का अम उदय हो जाता है। जैसे महामरुख्यल में तीरपर पेड़, लता और पुष्पवाली मृगतृष्णा की नदी दिखाई पड़ने लगती है वैसे ही मिथ्या सृष्टि भी दिखाई पड़ने लगती है। स्वप्न इन्द्रजाल और सङ्कल्प के नगर और पहाड़ की नाई सृष्टि का अनुभव मिथ्या ही होता है। यह सृष्टि सब अज्ञानी मनों के भीतर विना किसी बीज के मिथ्या ही उत्पन्न हो गई है। जैसे घूमता हुआ व्यक्ति सारी पृथ्वी को घूमता हुआ देखता है वैसे ही स्वप्न के समान इस सृष्टि का अनुभव ही होता है। ये सब सृष्टियाँ मिथ्या दृष्टियाँ हैं, खौर मोह से उत्पन्न होती हैं। ये सब स्वप्न की अनूभूतियों के समान शून्य हैं और दृष्टि की भ्रान्ति होने के कारण मायामात्र हैं। सृष्टि का उद्य भ्रान्ति है, सृष्टि का लय भ्रान्ति है, जैसा गन्धव नगर

( भ्रम का दश्य ) वैसी ही जगत् की सृष्टि । जगत्, मैं, तुम और सव कुछ, स्वप्न के पदार्थ स्गतृष्णा की नदी के जल, दूसरे चान्द, सङ्कल्प की वस्तु ख़ौर अम के केशोएड्रक की नाई भिथ्या हैं। जैसे स्वप्न के हस्य होते हैं वैसे ही ये हैं। यह जगत् माया मात्र है; इसमें न ठोसता है और न स्थूलता, यद्यपि इसका प्रत्यक्त अनुभव हो रहा है। यह जगत् नामवाली कल्पना की नगरी आकाश में शून्य रूपवाली अनन्त भ्रान्ति है; इसमें कहीं भी ठोसपन नहीं है। जैसे एक घंटे के स्वप्न के भीतर सैकड़ों बरसों का भ्रम पैदा हो जाता है वैसे ही असत् रूपवाला यह जगत्-भ्रम चित्त-रूपी सूर्य के आगे उपस्थित हो गया है जैसे सहुल्प के संसार में जीना और मरना होता है; जैसे गन्धर्व नगर में दीवार आदि की रचना होती है; जैसे नाव में बैठे हुए पुरुष को नाव के हिलने पर वृत्त और पर्वत हिलते हुए दिखाई देते हैं. जैसे अपना जी घवराने पर पूर्व का पहाड़ डोलता दिखाई देता है; जैसे स्वप्न में अपना सिर कटता अनुभूत होता है, उसी प्रकार यह संसार की विस्तृत भ्रान्ति भी मिथ्या उद्य होती है। जैसे मरुखल में मुठा जल दिखाई पड़ता है, जैसे स्वर्ण के स्थान पर कड़ा ही दिखाई पड़ता है, उसी प्रकार आत्मा में यह असत्य दृश्य दिखाई पड़ता है। जैसे मैल से आकान्त होने पर आँखें एक चन्द्रमा के स्थान पर दो चन्द्रमा देखती हैं, वैसे ही चेत्य की कलना के वशीभूत होकर चिति परमात्मा में जगत् को देखती है। जैसे नशेबाज शराब पीकर बृचों को धूमता और हिलता देखता है वैसे ही आत्मा भी संसार का अनुभव करता है, जैसे खेलते समय बचे घूम कर जगत् को कुम्हार के चाक की तरह घूमता हुआ देखते हैं वैसे ही चित्त इस दृश्य जगत् का अनुभव करता है। जैसे केले में पत्तों के सिवाय और कुछ भी नहीं है वेसे ही जगत् में अम के सिवाय और कुछ भी नहीं है। जगत् की उत्पत्ति मूठी है, जगत् की वृद्धि मूठी है; जगत् का स्वाद ( अनुभव ) मठा है, और जगत् का लय होना भी मठा ही है।

(५) जीवका मिध्यापन :-

आत्मैवानात्मविद्द जीवो जगित राजते। द्वीन्दुत्वमिव दुर्दष्टेः सचासच समुस्थितम्॥ (३।१००।३५) चिच्छकोः स्पन्दशकोश्च सम्बन्धः कल्प्यते मनः। मिथ्यव [तत्समुत्पन्नं मिथ्याज्ञानं सदुच्यते॥ (५।१३।८८) पुषा द्यविद्या कथिता मायेषा सा निगवते । परमेतत्तद्ज्ञानं संसारादिविषप्रदम् ॥ ( ५।१३।८९ )

जैसे दोषयुक्त दृष्टिवाले को दूसरा चन्द्रमा दिखाई पड़ता है वैसे ही जीव भी सत्य और असत्य रूप से आतमा में अनात्म रूपका भ्रम उत्पन्न हो गया है। चित्-शक्ति और स्पन्द-शक्ति के मूठे और कल्पित सम्बन्ध का नाम मन है। वह मिथ्या ही उदय हुआ है और मिथ्या ज्ञान कहलाता है। इसी को अविद्या कहते हैं; इसी को माया कहते हैं; यही परम अज्ञान है जो कि संसार आदि के विष को उत्पन्न करने वाला है।

#### (६) अविचा:—

P DIED

संसारबीजकणिका वैषा विद्या रघृद्व । प्या कविषमानेव सतीव स्फारतां गता ॥ (३।११३।११) द्दरवते प्रकराभासा सद्दर्थे नोपयुज्यते । (३।११३।१५) अतः शुन्यापि सर्वत्र दृश्यते सारसुन्दरी ॥ (३।११३।१७.) न कचित्संस्थितापीइ सर्वत्रैवोपसभ्यते। (३।११३।१७) निमेषमप्यतिष्ठन्ती स्थैयांशङ्का प्रयच्छति ॥ (३।११३।१८) प्रतिभासवशादेषा विजगन्ति महान्ति च। सहतमात्रेणीत्पाच धत्ते प्रासीकरोति च॥ (३।११३।२७) मनोराज्यमिवाकारभासुरा सत्यवर्जिता । सहस्रक्षतशासापि न किञ्चित्परमार्थतः ॥ (३।११३।३३) इयं दृश्यभरश्रान्तिनन्वविद्ये ति चोच्यते । वस्तुतो विद्यते नेपा तापनद्यां यथा पयः ॥ ( ५।९२।९ ) अवियो ति एता संविद्वक्षणात्मनि सत्तया। तर्भ्रमेणासद्प्यस्याः सद्युपिनव जस्यते ॥ ( ५११६०।११ ) असन्मयमविद्याया रूपमेव तरेव हि। यहीक्षितासती नुनं नरपत्येव न हरयते ॥ (६।५१।१३)

संसार के बीज को अविद्या कहते हैं। यह अविद्या न होते हुए भी होती हुई के समान विस्तार को प्राप्त हो जाती है। यद्यपि यह अत्यत्त दिखाई दें रही है तो भी इसको सत्य नहीं कह सकते। भीतर शुन्य रूपवाली होने पर भी देखने में सारवाली सुन्दर मालूम पहती है। कहीं पर सत्य न होते हुए भी यह सब जगह दिखाई पड़ती है।

निमेष मात्र के लिये भी स्थिर न होती हुई ऐसी जान पड़ती है कि वह स्थिर है। तीनों महान् जगतों को यह प्रतिभास (अम) द्वारा मुहूर्त मात्र में उत्पन्न करके धारण करती है और प्राप्त कर जाती है। मनोराज्य (कल्पना) की नाई प्रकट आकारवाली सहस्रों शाखाओं वाली होती हुई भी वह सत्य से रहित है और परमार्थतः कुछ भी नहीं है। यह हश्य जगत् की आन्ति अविद्या कहलाती है क्यों वह वस्तुतः ऐसे विद्यमान नहीं है जैसे मृगतृष्णा की नदी में जल नहीं होता। ब्रह्म ने अपनी सत्ता द्वारा अपने भाव अविद्या को धारण कर रक्खा है; इसी कारण से असत्य होते हुए भी वह सत्य सी जान पड़ती है। असत्यरूप अविद्या का यह स्वभाव है कि जब उसका ज्ञान हो जाता है तब ही वह नष्ट हो जाती है और फिर दिखाई नहीं पड़ती।

### (अ) चित्त ही अविद्या है :-

वित्तमेव सक्छाडम्बरकारिणीमविद्यां विद्धि । सा विविन्नकेन्द्रजाछवकादिद्मुत्पादयति । अविद्याचित्तजीवबुद्धिशब्दानां भेदो नास्ति वृक्षतरशब्दयोरित ॥ (३।११६।८)

चित्त को ही सारे आडम्बर को उत्पन्न करने वाली अविद्या समम्मना चाहिये। वह ही विचित्र इन्द्रजाल शक्ति द्वारा इस जगत को उत्पन्न करती है। जैसे वृत्त और तक शब्द एक ही वस्तु के नाम हैं, दोनों में कोई भेद नहीं है, वैसे ही अविद्या, चित्त, जीव और बुद्धि आदि में कोई भेद नहीं है।

### (आ) अविद्या की असत्ता:-

कृता शास्तः प्रबोधाय । (क्रै।६१।१७)
नामैवेदमविशे ति अममात्रमसिद्धेदः ।
न विश्वते या सा सत्या कोडधाम भवेत्किल ॥ (क्रै।४९।१४)
बह्मतत्त्विमदं सर्वमासीदस्ति भविष्यति ।
निर्विकारमनाश्चन्तं नाविश्वास्तीति निद्धयः ॥ (क्रै।४०।११)
कृत पृषा कशं चेति विकल्पामनुदाहरन् ।
नेदमेषा न चास्तीति स्वयं ज्ञास्यसि बोधतः ॥ (क्रै।५२।७)

'अविद्या' शब्द की रचना शाखों ने बोध कराने के लिये की है। अविद्या असत्य और अममात्र है, केवल नाम-मात्र है। जो वास्तव में है ही नहीं उसका नाम ही क्या होगा। केवल बढ़ा तस्त्व ही सब कुछ है, था और होगा। वह निर्विकार और अनादि और अनन्त है। अविद्या नाम का और कोई तस्त्व नहीं है—यह निश्चय है। अविद्या कहाँ से आई ? कैसे आई ? इन प्रश्नों के करने की आवश्यकता नहीं है, क्योंकि ज्ञान द्वारा यह जान लोगे कि न यह है और न और कुछ है।

### (७) माया :-

इति सायेव दुष्पारा चिन्छक्तिः परिज्ञमते। इत्थमाधन्तरहिता ब्राह्मी शक्तिरनामया ॥ (५।७०।१८) इंडकी राम मायेयं या स्वनाशेन हर्पदा। न बस्यते स्वभावोऽस्याः प्रेक्षमाणैव नश्यति ॥ ( ४।४१।१५ ) विवेकमाच्डादयति बगन्ति जनयस्यलम् । न च विज्ञायते कैया पश्याश्रयमिदं जगत्॥ (४।४१।१६) अप्रेक्ष्यमाणा स्क्रति प्रेक्षिता तु विनश्यति। मायेयमपरिज्ञायमानरूपैव वलगति ॥ ( ४।४१।१० ) न्वं स्थितिमुपायाता समासाच पदं स्थिता। क्रुतो जातेयमिति ते राम मास्तु विचारणा ॥ ( ४।४१।३२ ) इमां कथमहं हल्मीत्येषा तेऽस्तु विचारणा। अस्तं गतायां क्षीणायामस्यां ज्ञास्यसि रावव ॥ ( ४।४१।३३ ) यत एवा यथा चैपा यथा नप्टेत्यखण्डितम् । वस्तुतः किछ नास्त्येषा विभात्येषा न वेक्षिता ॥ ( ४।४१।६४) उपदेश्योपदेशार्थं शास्त्रार्थप्रतिपत्तये । ब्रब्दार्थवाक्यरचनाश्रमो मा तन्मयो भव॥ (४।४१।६) शब्दार्थवाकप्रपञ्चोऽयमुपदेशेषु कल्पितः। सदाऽजेषु न तज्जेषु विद्यते पारमाधिकः ॥ (४।४१।९) कलनामलमोहादि किञ्चिन्नात्मनि विद्यते । नीरागं ब्रह्म परमं तर्देवेदं जगतिस्थतम् ॥ ( ४।४१।१० )

त्रहा की अपार आदि और अन्त रहित चित्-राक्ति ही माया के रूप में प्रकट होती है। माया का स्वभाव कोई नहीं जानता; ज्ञान होते ही यह नष्ट हो जाती है और नाश होने पर यह सुख देती है। माया

क्या है यह नहीं जाना जाता; यह विवेक को नष्ट करके जगत् के अनुभव को उत्पन्न करती है। यह जब तक नहीं जानी जाती तभी तक मृष्टि करती है; जब इसका ज्ञान हो जाता है तब यह नष्ट हो जाती है। कैसे और कहाँ से यह उत्पन्न हुई है इस प्रकार के विचार करने की आवश्यकता नहीं है; विचार यह होना चाहिये कि मैं इसे किस प्रकार नष्ट करूँ। जब यह अस्त होकर चीए हो जायेगी तब इसका स्वरूप समफ में आजायेगा। तब यह समफ में आजायेगा कि यह कहाँ से आई और क्या है और कैसे नष्ट हो जाती है। वस्तुतः माया कोई वस्तु नहीं है; केवल दिखाई ही पड़ती है। अधिकारों को उपदेश देने के लिये और शास्त्र का ज्ञान कराने के लिये यह शब्द, अर्थ और वाक्यों का अम खड़ा किया गया है। उसमें नहीं फँसना चाहिये। यह सब वातें उपदेश के लिये रची गई हैं और अज्ञानी जनों के लिये ही हैं; वस्तुतः ज्ञानियों के लिये रची गई हैं और अज्ञानी जनों के लिये ही हैं; वस्तुतः ज्ञानियों के लिये नहीं हैं। आहमा में माया और मोह आदि कुछ भी नहीं हैं। परम ब्रह्म तो रागरहित है; और वही जगत् के रूप में स्थित है।

(८) मूलों के लिये ही जगत् सत्य है:

यह्त्य इद्ध्य सिन् वितते परे।

वज्रसारमिर्ट् तह्य जगद्दस्त्यसदेव सत्॥ (३१४२११)

यथा वालस्य नेतालो स्तिपर्यन्तदुः खदः।

असदेव सदाकारं तथा मृदमतेर्जगत्॥ (३१४२१२)

ताप एव यथा वारि सृगाणां अमकारणम्।

असत्यमेव सत्याभं तथा मृदमतेर्जगत्॥ (३१४२१३)

यथा स्वप्रसृतिर्जन्तोरसत्या सत्यस्पिणी।

अर्थक्रियाकरी भाति तथा मृद्धियां जगत्॥ (३१४२१४)

अञ्युत्पन्नस्य कनके कानके कटके यथा।

कटकज्ञिरेवास्ति न मनागपि द्देमधीः॥ (३१४२१६)

तथाऽज्ञस्य पुरागारनगनागेन्द्रभासुरा।

इयं दश्यद्दगेवास्ति न त्वन्या परमार्थदक्॥ (३१४२१६)

येन वुदं तु तस्यतद्वाकाशादिप शृत्यकम्।

न वुदं येन तस्यतद्वाकाशादिप शृत्यकम्।

न वुदं येन तस्यतद्वज्ञसाराचकोपमम्॥ (३१४८१६)

दीर्घसंसारमायेयं राम राजसतामसैः।

धार्थते जन्तुभिर्तित्यं सुस्तम्भीरैव मण्डपः॥ (९१९१२)

सत्त्वस्थजातिभिर्धी रैस्त्वाहरीर्गुणबृंहि । हेलया त्यज्यते पका मायेयं त्विगिवीरगै:॥ (१।६।३)

यह मूठा जगत् उस पुरुष के लिये वज्र के समान हद सारवाला है जिसकी बुद्धि में ज्ञान उत्पन्न नहीं हुआ है और जो परम पद में स्थित नहीं हुआ है। जैसे बाल को वास्तव में न होता हुआ भूत मौत तक का दुःख देता है वैसे ही मूढ़ बुद्धि वाले के लिये यह जगत् दुःख देनेवाला है। जैसे असत्य मृगतृष्णा का जल मृगों के चित्त में भ्रम पैदा कर देता है वैसे ही यह जगत् मूखों के लिये है। जैसे स्वप्न की मृठी मौत सत्य सी अनुभव में आकर दुःख देती है वैसे ही मूखों के लिये यह जगत् है। जैसे नासमक आद्मी के लिये सोने के गहनों में सोने का भाव न होकर केवल गहने का भाव ही रहता है, वैसे ही मूर्ख को इस दृश्य जगत् में शहर, महल और पहाड़ आदि की भावना होती है; परमार्थ की भावना नहीं होती। जिसको ज्ञान हो गया है उसके लिये तो यह जगत् आकाश से भी शून्य है, और जो अज्ञानी है उसके लिये यह वन्न और पहाड़ के समान कठोर है। जैसे मण्डप मजबूत खम्भों के ऊपर खड़ा होता है वैसे ही यह संसार की माया रजोगुण और तमोगुण वाले पुरुषों के अपर टिकी हुई है। हे राम! तेरे जैसे सरव गुणवाले पुरुष इस माया को सहज में ही इस प्रकार त्याग देते हैं जैसे कि साँप अपनी केंचुली को त्याग देते हैं।

# (९) जब तक अज्ञान है तभी तक जगत् का अनुभव है :-

यावद्ज्ञानकलना यावदृष्ठक्षभावना ।
यावदृष्ठभाव अगज्जाले वाविच्चादिकल्पना ॥ (६१२१३०)
देहे यावदृह्दभावो हश्येऽस्मिन्यावद्दात्मता ।
यावन्ममेदमित्यास्था वाविच्चादिविश्रमः ॥ (६१२१३१)
यावद्रोदितमुचैस्त्वं सज्जनासङ्गसङ्गतः ।
यावन्मौर्ल्यं न संक्षीणं वाविच्चादिनिश्नता ॥ (६१२१३२)
याविच्छियिल्वां यातं नेदं सुवनभावनम् ।
सम्यग्दर्शनद्दावत्त्वस्ताविच्चाद्यः स्पुटाः ॥ (६१२१३३)
यावद्ज्ञत्वमन्धत्वं वैवश्यं विषयाद्दायः ॥ (६१२१३४)
मौक्यांन्मोद्दससुच्छ्रायस्ताविच्चादिकल्पना ॥ (६१२१३४)

यावदाशाविषामोदः परिस्फुरति हद्दने । प्रविचारचकोरोऽन्त्रर्ने तावत्प्रविद्यात्यस्यम् ॥ (६ २।३५)

जब तक अज्ञान है, जब तक ब्रह्मभावना का उदय महीं हुआ, जब तक जगत् में आस्था है, तभी तक चित्त आदि की कल्पमा टढ़ रहती है। देह में जब तक अहंभाव है, हश्य जगत् के साथ जब तक आहमभाव है, जब तक "यह मेरा है" इस प्रकार की भावना है, तब तक यह भ्रम रहता है। जब तक सज्जाों की सङ्गत से उच्च भावनाय उत्पन्न नहीं हुई, जब तक मूख्ता चीए। नहीं हुई, तब तक ही नीची अवस्था रहती है। जब तक कि सम्यक दर्शन की शक्ति से अपने भीतर से जगत् को भावना मन्द नहीं पड़ गई है, तभी तक जगत् का अनुभव स्पष्ट है। जब तक अज्ञान, अन्धापन, विवश्वात, विषयों के उपर निर्भरता और मूखता के कारण मोह का प्रसार है तभी तक जगत् को कल्पना है। जब तक हृदयहपी वन में आशाहपी विष की गन्ध फैली हुई है तब तक विचारहपी चकोर का वहाँ प्रवेश नहीं होता।

# (१०) ज्ञान से अविद्या का नाय :--

अविद्ये वस्वमविज्ञाता चिरानन्तावभासते ।
परिज्ञाता तु नास्त्येव सृगतृष्णानदी यथा ॥ (ई।१६०१८)
यथोदिते दिनकरे क्वापि याति तमस्विनी ।
तथा विषेकेऽभ्युदिते क्वाप्यविद्या विक्षीयते ॥ (३।११४।९)
यदा ब्रह्मात्मिकैरेयमविद्या नेतरात्मिका ।
तदास्त्येषाऽपरिज्ञाता परिज्ञाता न भिद्यते ॥ (ई।१६०१२)
प्वमालोक्यमानैपा क्वापि याति प्रायते ।
असद्रूपा स्रवस्तुत्वाद्दश्यते स्रविचारणात् ॥ (ई।१०१३६)

अज्ञात अविद्या ही बहुत और अनन्त काल तक अनुमव में आती है। ज्ञात अविद्या मृगतृष्णा की नदी की नांई तुरन्त ही नष्ट हो जाती है। जैसे सूर्य के उदय होते ही रात गायव हो जाती है वैसे ही विवेक के उदय होते ही अविद्या नष्ट हो जाती है। अविद्या त्रह्मात्मक है और किसी दूसरे तस्त्र के आश्रित नहीं है; इसिलये जब तक इसका ज्ञान नहीं होता तभी तक यह है। जब ज्ञान हो जाता है तब उसमें त्रह्म से भिन्न कुछ नहीं रहता। असत्य और अवास्तविक होने के कारण यह

अविद्या विचार के बिना अनुभव में आती है; ज्ञान होने पर कह भाग जाती है।

# (११) जगत् के अम का क्षय :-

भोगेप्वनास्थमनसः शीतलामलनिवृते: 1 छिन्नाशापाशनाळस्य क्षीयते चित्तविश्रमः ॥ (१।२।३६) तृष्णामोहपरित्यामाज्ञित्यशीतलसंविद: पुंसः प्रशान्तवित्तस्य प्रवुदा त्यक्तवित्तसुः॥ (६।२।३७) भावितानन्तचित्तत्त्वरूपरूपान्तरात्मनः स्वान्तावछीनजगतः शान्तो जीवादिविभ्रमः ॥ (५१२।३९) असम्यग्दर्शने शान्ते मिध्याश्रमकरात्मनि । उदिते परमादिस्ये परमार्थेकदराने ॥ (६।२।४०) अपुनर्दर्शनायैव दग्धसंद्युष्कपणंवत् । चित्तं विमलितं विद्धि वही घृतलवं यथा ॥ (६।२।४१) भावसकीटसंवित्ते: सम्यक्संबेदनात्क्षयः । (३१६७१६८)

जिसके मन में भोगों के प्रति लालसा नहीं है; जो शीवल, मल रहित और विरक्त है, जिसने आशा-रूपी पाशों के जाल को तोड़ दिया है, इसके लिये यह अम चीए हो जाता है। जिसका मन तृष्णा और मोह को त्याग देने से सदा के लिये शीवल और शान्त हो गया है, उसकी बुद्धि चित्त की भूमि को त्याग कर प्रबुद्ध हो जाती है। जिसने अपने भीतर अपने अन्तरात्मा के अनन्त स्वरूप की भावना कर ली है और उसमें जगत् लीन कर दिया है, उसके लिये जीवत्व आदि का अम शान्त हो जाता है। मिथ्या अम को उत्पन्न करने वाले असत्य विश्वास के लीन होने पर परमार्थ मात्र के दर्शन कराने वाले परम ज्ञान रूपी सूर्य के उदय हो जाने पर, चित्त इस प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे घी की बृन्द आग पर पड़ने से; और फिर उसका अनुभव ऐसे नहीं होता जैसे कि सूखे पत्ते जल जाने पर दिखाई नहीं पड़ते। ब्रह्मा से लेकर कीड़े तक के (हश्य) ज्ञान का चय सम्यक-ज्ञान द्वारा होता है।

(१२) अविद्या के विलीन होने का नाम नाग्न नहीं है :-यदस्ति नाम वत्रैव नाशानाशकमो भवेत्। वस्तुतो यच नास्त्येव नाशः स्यात्तस्य कोडशः ॥ (३।२१।५८) रज्ज्वां सर्पश्रमे नष्ट सत्यबोधवशात्सुत । सर्वो न नष्ट उन्नष्टो बेत्येवं केन सा कथा ॥ (३।२१।९९) न विनश्यत एवेदं ततः पुत्र न विश्यते । नासतो विश्यते भावो नाभावो विश्यते सतः ॥ (३।२१३।११) यसु वस्तुत प्वास्ति न कदाचन किन्नन । यदभावात्म तदाम कथं नाम विनश्यति ॥ (३।२१३।१२)

जो वास्तव में मौजूद होता है उसके लीन होने पर 'नाश' शब्द का प्रयोग उपयुक्त मालूम पड़ता है। जो वास्तव में है ही नहीं उसका नाश कैसा? सत्य झान द्वारा जब रस्सी में दिखाई देने वाला साँप विलीन हो जाता है तो यह कहना कि सर्प नष्ट हो गया कुछ अर्थ नहीं रखता। जो मौजूद ही नहीं है वह नष्ट भी नहीं होता। और जो नहीं है (असत्य है) उसकी मौजूदगी (भाव) नहीं हो सकती, और जो सत्य है उसका अभाव कभी नहीं हो सकता। जो सत्य वस्तु है उसका कभी भी किसी प्रकार से अभावात्मक नाश नहीं हो सकता।

# ( १३ ) ज्ञान द्वारा जगत् आत्मा में विलीन ही जाता है:--

स्वप्रभ्रमेऽथ सङ्क्ष्ये पदार्थाः पर्वताद्यः । संविदोऽन्तर्मिकन्त्येते स्यन्दनान्यनिके यथा ॥ (३।५७।४४) अस्परदस्य यथा वायोः सत्यन्दोऽन्तर्विज्ञत्यस्य । अनन्यात्मा तथेवायं स्वप्नार्थः संविदो मस्म् ॥ (३।५७,४५) स्वप्नाद्यशंवभासेन संविदेह स्पुरत्यस्म् । अस्पुरन्ती तु तेनैव यात्येकस्वं तदात्मिका ॥ (३।५७।४६)

जैसे वायु के फोंके वायु में लीन हो जाते हैं वैसे ही स्वप्त, भ्रम श्रीर संकल्प के पर्वत आदि पदार्थ संवित् में ही लीन हो जाते हैं। जैसे जब वायु शान्त हो जाती है तो चलनेवाली वायु उसी में लीन हो जाती है वैसे ही स्वप्त के पदार्थ संवित् में लीन हो जाते हैं। स्वप्त आदि अनुभवों में संवित् ही पदार्थों का रूप धारण कर लेती है। जब संवित् का स्पन्दन शान्त हो जाता है तो वे सब पदार्थ तद्रप (संविद्रूप) हो जाते हैं।

# २०-सब से ऊँचा सिद्धान्त

उपर यह बतलाया जा चुका है कि जगत् मिथ्या है, केवल ब्रह्म ही सत्य है। यहाँ पर योगवासिष्ठ का इससे भी ऊँचा सिद्धान्त वर्णन किया जायेगा जिसका नाम अजातवाद है। अजातवाद, जिसका कि वसिष्ठ, गौड़पाद और नागार्जुन ने विशेषता से प्रतिपादन किया है, दर्शन का सबसे ऊँचा और कठिनता से समभ में आनेवाला सिद्धान्त है। इसके अनुसार जगत् की उत्पत्ति कभी न हुई और न होगी। वास्तव में जगत् है ही नहीं; जो है, वह ब्रह्म ही ब्रह्म है। संनेपतः यह सिद्धान्त योगवासिष्ठ के अनुसार इन शब्दों में प्रकट किया जा सकता है:—

जगच्छःदस्य नामार्थो ननु नास्त्येव कश्चन । (३।४।६०) वस्तुतस्तु जगन्नास्ति सर्वे बहीव केवलम् ॥ (४।४०।३०)

जगत् नाम की कोई वस्तु ही नहीं है। वास्तव में जगत् है ही नहीं। सब कुछ केवल बहा ही है।

अव हम अजातवाद की योगवासिष्ठ के अनुसार विशेष व्याख्या-करेंगे।

(१) मेद को मान लेना केवल अज्ञानियों की ब्रह्मज्ञान का उपदेश करने के लिये हैं :—

> अप्रवृद्धह्यां पक्षे तत्प्रबोधाय केवलम् । वाच्यवाचकसम्बन्धकृतो भेदः प्रकल्प्यते ॥ (३११००१४) अविद्येयमयं जीव इत्यादिकलनाकमः । अप्रवृद्धप्रबोधाय कलिपतो वाग्विदां वरेः ॥ (६१४९११७) काचिद्वा कलना यावन्न नीता राध्य प्रथाम् । उपरेरयोपरेशश्रीस्तावङ्कोके न शोभते ॥ (३१९५१९) अतो भेदहशादीनामङ्गीकृत्योपदिश्यते । व्यक्षेरमेते जीवा वै वेति वाचमधं सकः ॥ (३१९५१६) अप्रवृद्धजनाचारो यत्र राध्य हृदयते । तत्र ब्रह्मण उत्पन्ना जीवा हृत्युक्तयः स्थिताः ॥ (३१९५१३)

उपदेशाय शास्त्रेषु जातः शब्दोऽधवाऽर्धजः ।
प्रतिवोगिन्यवण्डेद्रसंख्यालश्रणपक्षवान् ॥ (३।८४।१९)
मेदो दृश्यत पृवायं न्यवहारान्न वास्तवः ।
वेतालो वालकस्येव कार्यायं परिकल्पितः ॥ (३।८४।२०)
कार्यकारणभावो हि तथा स्वस्वामिलक्षणम् ।
हेसुश्च हेतुमांश्चैवावयवायविविश्लमः ॥ (३।८४।२२)
न्यतिरेकान्यतिरेकौ परिणामादिविश्लमः ।
तथा भावविलासादि विद्याविद्ये मुखासुले ॥ (३।८४।२३)
पृवमादिमयी मिध्यासङ्कल्पकलना मिता ।
अज्ञानमववोवायं न तु भेदोऽस्ति वस्तुनि ॥ (३।८४।२४)

अज्ञानियों की दृष्टि का पत्त लेकर केवल उनको ज्ञान कराने के लिये भेद की कल्पना की जाती है। विद्वान् लोग अज्ञानियों को उपरेश देने के लिये ही इस प्रकार की वार्ते मान लेते हैं कि यह अविद्या है, यह जीव है। जब तक किसी प्रकार के भेद की कल्पना नहीं की जाती तब तक उपदेश भी नहीं किया जा सकता। इसांलये यह बढ़ा है, ये जीव हैं, इस प्रकार के भेद को मान कर ही उपदेश किया जाता है। जहाँ पर अज्ञान का व्यवहार दिखाई पड़े वहाँ पर इस प्रकार की भाषा का प्रयोग होता है कि बढ़ा से जीव उत्पन्न होते हैं। शास्त्रों में "उत्पत्ति" शब्द उपदेश के लिये ही प्रयुक्त होता है। जैसे बालक को सममाने के लिये "भूत" की कल्पना की जाती है विसे ही व्यवहार के लिये ही भेद की कल्पना की जाती है। कार्य-कारण, स्व-स्वामी, हेतु हेतुमान, अवयव-अवयवी, व्यतिरेक-अव्यतिरेक, परिणाम-परिणामी, भाव-अभाव, विद्या-अविद्या, सुल-दु:स्व आदि भेदों की मिथ्या कल्पना अज्ञानियों को उपदेश देने के लिये ही की जाती है; वास्तव में भेद है ही नहीं।

### (२) परम सिद्धान्तः

सिद्धान्तोऽध्यात्मशास्त्राणां सर्वापहृत प्रवि ।

नाविद्यास्तीद्द नो माया शान्तं ब्रह्मेदमक्रमम् ॥ (६।१२५।१)

सर्वे च खिलवदं ब्रह्म नित्यं चिद्धनमक्षतम् ।

कल्पनान्या मनोनाम्नी विद्यते निद्ध काचन ॥ (३।११४।१४)

परं ब्रह्मैव तत्सर्वमजरामसम्ब्ययम् । (३।४।६८)

सर्वमेकमनाद्यन्तमविभागमस्विष्टतम् ॥ (३।८४।२६)

केवलं केवलाभा सर्वस मझतम्। चेत्यानुपातरहितं चिन्मात्रमिह विश्वते ॥ (३।११४।१६) चेत्यानुपातरहितं सामान्येन च सर्वगम्। यश्चित्तत्त्वमनारुवेयं स आत्मा परमेचरः॥ (३।११४।१२) तत्माने वाविवारोऽस्ति नाऽविद्यास्ति न बन्धनम् । न मोक्षोऽस्ति निरावार्ध खुद्धबोधिमदं जगत्॥ (३।२१।७२) वधानामस्मदादीनां न किविज्ञाम जायते। न च नश्यति वा किञ्चित्सवं भाग्तमजं च सत् ॥ (५।१४६।११) परे बान्ते परं नाम स्थितमित्यमिदण्तवा । नेह समीं न सर्माख्या काचिदस्ति कदाचन ॥ (३।११९।२५) जापते न भियते किनिदन जगत्त्रये। न च भावविकाराणां सत्ता क्ववन विवते ॥ (३।११४।१९) न जगजापि जगवी शान्तमेवाखिलं स्थितम् । ब्रह्मेव कवित स्वच्छमित्थमात्मात्मनात्मनि ॥ (३।१३।५१) नायेषं तत्र नावारो न दश्यं न च त्रष्टता । ब्रह्माण्डं नास्ति न ब्रह्मा न च बैतण्डिका स्वचित् ॥ (३।१३।५०) तेन जातं ततो जातमितीयं रचना गिराम्। **सास**संज्यवहाराये न राम परमार्थतः ॥ (४।४०।१७) न दश्यमस्ति सद्यं न द्वा न च दर्शनम्। न शुन्यं न जहं नो विष्णान्तमेवेदमाततम् ॥ (३।४।७०) जायरस्वप्रमुखसादि परमार्थविदां विदास । न विद्यते किञ्चिदपि यथास्थितमवस्थितम् ॥ (५।१४६।२१) वस्तुतस्त्वस्ति न स्वप्नो न नामन सप्तता। न तुर्थं न ततोऽतीतं सर्वे शान्तं परं नमः ॥ ड्री१६७।१८)

अध्यात्म शास्त्रों का सब से ऊँचा सिद्धान्त यही है कि न अविद्या है, न माया है, केवल शान्त ब्रह्मही सब कुछ है। सब कुछ नित्य चिद्रूप ब्रह्म ही है; मन नाम की कोई कल्पना नहीं है। सब कुछ अजर, अमर, अब्यय, अनादि, अनन्त और खएड और विभाग रहित परम ब्रह्म ही है। सब सामान्य लज्ञ एवाला, चेत्य की भावना रहित, प्रकाशम्य, चिन्मात्र ब्रह्म ही है; और कुछ नहीं है। सामान्य रूप से सब जगह रहनेवाला, चेत्यता रहित, अवर्णनीय चित् तत्त्व ही परमात्मा ईश्वर है। न अहान है, न अविद्या है, न बन्धन है, न मोज्ञ है। जो है वह

विरोध रहित, शुद्ध बोध ही प्रकाशित हो रहा है (वसिष्ठ जी कहते हैं) हम जैसे ज्ञानियों की दृष्टि में न जुछ उत्पन्न होता है, न जुछ नष्ट होता है। न कुछ है ही। जो है वह शान्त और अजन्म न्रह्म ही है। परम शान्त न्रह्म में न्रह्म ही इस प्रकार स्थित है। न सृष्टि है और न सृष्टि के नाम की ही कोई वस्तु है। तीनों लोकों में न कुछ उत्पन्न हुआ है और न कुछ नष्ट ही होता है। यहाँ पर किसी भी विकार का अस्तित्व नहीं है। जगत् नाम की कोई वस्तु नहीं है; आत्मा ही आत्मा में प्रकाशित हो रहा है। न आधार है न आधेय है, न दश्य है और न द्रष्टा है, न न न न न न न सांपद है, न और किसी प्रकार का मनाड़ा है "जगत् उसने पैदा किया है, उससे उत्पन्न हुआ है" इस प्रकार की वातें शास्त्र और ज्यवहार के लिये ही हैं, वास्तिवक नहीं हैं। न दश्य सत्य है न द्रष्टा, न दर्शन। न शृत्यना सत्य है, न जड़ता, न चेतनता। जो कुछ है वह सब शान्त नहां है। परमार्थ जाननेवालों के लिये जामन्, स्वप्न, सुपुप्ति आदि कुछ नहीं है; जो है सो है। वास्तव में न स्वप्न है न जामन्, न सुपुप्ति, न तुर्या और न तुर्यातीत पद। जो कुछ है वह सब शान्त नहां है।

# (३) ब्रक्ष को जगत् का कर्ता नहीं कह सकते :-

अनाख्योऽप्रतिधः स्वात्मा निराकारो य ईश्वरः । स करोति जगदिति हासायैव वचोऽधियाम् ॥ (६१९८।८) नेदं कर्ष् छतं किंचित्र वा छर्ष् छतकमम् । स्वयमाभासते चेदं कर्षकर् पदं गतम् ॥ (४।९६।५) अकर्ष् कर्मकरणमकारणमबीजकम् ।

अप्रतस्यमविजेयं बहा कर्न कथं भवेत् ॥ ( १।९५।१३ )

निराकार ईश्वर जो कि विरोध रहित अपना आत्मा है और जिसके स्वरूप का वर्णन नहीं हो सकता जगत् की उत्पत्ति करता है, यह उक्ति हास्यजनक है। यह जगत् किसी का बनाया हुआ नहीं है, न इसमें किसी के बनाने का कम दिखाई पड़ता है। स्वयं वही प्रकाशित हो रहा है। वह ब्रह्म भला जगत् का कर्ता कैसे हो सकता है जो ज्ञान और तर्क से परे है और जिसके लिये कर्ता, कर्म, करण, कारण, और बीज आदि शब्दों का प्रयोग नहीं हो सकता ?

### (४) ब्रह्म में किसी प्रकार का विकार नहीं हो सकता :-

अपुनः प्रागवस्थानं यत्स्वरूपविपर्ययः। तद्विकारादिके तात यत्क्षीरादिय ववते ॥ ( \$18९1२ ) पयस्तां पुनरभ्येति दिधित्वाच्च पुनः पयः। बुद्रमाचन्तमध्येषु ब्रह्म ब्रह्मैव निर्मलम् ॥ ( \$18९1३ ) क्षीरादंश्व तेनास्ति ब्रह्मणो न विकारिता। अनायन्तविभागस्य न चैपोऽवयविक्रमः ॥ ( १।४९।३ ) भात्मा त्वाधन्तमध्येषु समः सर्वत्र सर्वदा । स्वम्प्यन्यत्वमायाति नात्मतत्त्वं कदाचन ॥ (६।४९।८) अरूपत्वात्तये कत्वाबित्यत्वादयमीश्वरः वशं भावविकाराणां न कदाचन गच्छति ॥ ( \$1४९१९ ) न चाविकारमञ्जरं सविकारं क्षयाहते। कारणं क्वचिद्वेद किंचित्रवित्रमहति ॥ ( ।१९९।१४ ) न जन्यजनकाद्यास्ताः सम्भवन्त्युक्तयः परे। पुक्रमेव स्ननन्तत्वार्तिक क्यं जनविष्यति ॥ ( ४।४०।२६ ) सर्वस्मात्सवंगात्तस्माद्नन्तादृब्रह्मणः पदात् । नाम्यत्किञ्चित्संभवति तद्रत्यं यत्तदेव तत् ॥ ( ४।४०।३४ ) याद्यमाद्यन्तयोर्वस्तु ताद्यमेव तद्वयते। मध्ये यस्य यदन्यत्वं तद्यो गद्विज्विभतम् ॥ ( ६।४९।७ ) समस्याचन्त्रभोयंयं दृश्यते विकृतिः क्षणात्। संविदः सम्भ्रमं विद्धि नाऽविकारेऽस्ति विक्रिया॥ ( ६।४९।५ )

इस प्रकार की रूप की तबदीली को जिसमें वस्तु फिर अपने पहिले रूप को न प्राप्त हो सके विकार कहते हैं; जैसे दूध से दही बन जाना। जब दूध दही बन जाता है तो फिर वह दूध नहीं बन सकता। लेकिन ब्रह्म तो जगत् के आदि, मध्य और अन्त में भी ब्रह्म ही रहता है। इस लिये जिसमें आदि और अन्त का विभाग नहीं हो सकता और जिसमें अवयवों की विकिया नहीं हो सकती उस ब्रह्म में उस प्रकार का विकार जो दूध से दही बनने में होता है, नहीं हो सकता। ईश्वर में किसी प्रकार की तबदीली (उत्पत्ति, बृद्धि, नाश आदि) सम्भव नहीं है, क्योंकि वह रूपरहित है, एक है, और नित्य है। अविकार और अजर कारण विना नाशको प्राप्त हुए कैसे विकारवान हो सकता है? इसिलिये परम ब्रह्म के सम्बन्ध में उत्पन्न छौर उत्पादक छादि शब्दों का प्रयोग नहीं हो सकता; क्योंकि वह एक और अनन्त होने से किसी वस्तु की उत्पत्ति नहीं कर सकता। वस्तु का मध्य में भी वही रूप होना चाहिये जो छादि और अन्त में होता है। यदि मध्य में कोई दूसरा रूप दिखाई पड़ने लगे तो उसे भ्रममात्र सममना चाहिये। सदा एक समान रूपवाले ब्रह्म की जो श्रिणिक विकृति दिखाई पड़ती है उसे छानाजनित भ्रम समभना चाहिये, क्योंकि वास्तव में विकार रहित वस्तु में विकार होना असम्भव है।

(५) त्रह्म को जगत् का कारण कहना ठीक नहीं है:-नित्यानन्द्तपाऽज्ञस्य कारणं नास्ति कार्यकृत् । ( \$1१०।१० ) स्वसत्तायां स्थितं ब्रह्म न बीजं न च कारणम् ॥ ( ३।९७।२ ) संस्थितं सर्वदा सर्वे सर्वाकारमिवोदितम्। अहरयत्वाद्रक्रभ्यत्वात्र तत्कार्ये न कारणम् ॥ ( ५।९६।२६ ) आख्यानाख्यास्वरूपस्य निराभासप्रभादशः । सतो वाप्यसतो वाथ कर्थ कारणता भवेत् ॥ ( ई।१६।२८ ) यदि कारणतापत्तियोग्यं सान्तं पदं भवेत्। ( ११९७।८ ) अनिक्तितमनाभासमप्रतस्यं कथं भनेत्॥ (६।९७।९) न च शुन्यमनाचन्तं जगतः कारणं भवेत्। ब्रह्मामूर्ते समूतस्य दृश्यस्याबह्यरूपिणः ॥ ( 🐉 १९३।१७ ) न चाविकारमजरं सविकारं क्षयाहते। कारणं कचिदेवेद किञ्चित्रवितुमहंति ॥ (६।१९५।१४) न हि कारणत: कार्यमुदेत्यसहशं कचित्। (३।१८।१८) ज्ञानस्य ज्ञेयवा नास्ति केवलं ज्ञानमञ्चयम् ॥ (६।१९०।५) सम्पद्यते हि यत्कार्ये कारणैः सहकारिभिः। गुरुयकारणवैचित्रयं किश्चित्तत्रावस्रोक्यते ॥ (३।१८।२०) न ब्रह्मजगतामस्ति कार्यकारणतोदयः। कारणानामभावेन सर्वेषां सहकारिणाम् ॥ (३।२१।३७)

अजन्मा परमात्मा नित्य ही आनन्द से परिपूर्ण है। इसिलये वह जगत्रूपी कार्य का कारण कैसे हो सकता है? अपनी ही सत्ता में स्थित बहा न किसी का कारण है और न बीज। वह सदा ही सर्व आकारों में स्थित है, लेकित न दिखाई देता है और न प्राप्त होता है।

इसलिये न वह कारण है और न कार्य (कार्य और कारण भिन्न होते हैं, किन्तु त्रहा तो सब ही आकारों में समान रूप से मौजूद है। इस लिये न वह कारण है और न कार्य। जिसका रूप ऐसा है जो वर्णन में न आ सके और जिसका प्रकाश किसी दूसरे प्रकाश के श्राधीन नहीं है, जो सत् और असत् दोनों हो है, भला वह कारण कैसे हो सकता है ? यदि वह कारण हो सकता है तो अवर्णनीय, स्वयंप्रकाश और अतक्यं कैसे रह सकता है ? आदि और अन्त रहित, निराकार ब्रह्म भला अब्रह्म रूप, साकार, दृश्य जगत् का कारण कैसे हो सकता है ? अविकार और अजर ब्रह्म विना चय की प्राप्त हुए विकार वाले जगत् का कारण कैसे हो सकता है ? जैसा कार्य होता है वैसा ही उसका कारण समकता चाहिये। लेकिन ज्ञान ज्ञय कैसे हो सकता है ? जो कार्य सहकारी (कार्य के उत्पादन में कारण की सहायता करनेवाले ) कारणों की सहायता से उत्पन्न होता है वही मुख्य कारण से भिन्न रूप का हो सकता है। लेकिन ब्रह्म के साथ दूसरे सहकारी कारण न होने से ब्रह्म से भिन्न जगत् रूपवाला कार्य कैसे उत्पन्न हो सकता है ?

(६) ब्रह्म को जगत् का बीज भी नहीं कह सकते:

हदं बीजेऽह्नुर इव हरयमास्ते महाशवे।

ब्रिते य प्रमज्ञत्वमेतचस्यास्ति शैशवम्॥ (४।१।२१)

मनः पछेन्द्रियातीतं वतस्यादिततरामणु।

बीजं तद्वितुं शक्तं स्वयंभूजंगतां कथम्॥ (४।१।२५)

आकाशादिप स्वस्य परस्य परमात्मनः।

सर्वांक्यानुपत्नंभस्य कीहशी बीजता कथम्॥ (४।१।२६)

गगनाङ्गाद्पि स्वच्छे श्रूच्ये तत्र परे परे।

कथं सन्ति जगन्मेरसमुद्रगमनादयः॥ (४।१।२८)

मेररास्ते कथमणौ छुतः किज्ञिद्दनाकृतौ।

तद्वद्रपथोरेक्यं क च्छावातपयोशिवः॥ (४।१।३२)

साकारवटधानादावङ्कराः सन्ति युक्तिमत्।

नाकारे तन्महाकारं जगरस्तीत्ययुक्तिकम्॥ (४।१।३३)

यनु ब्रह्म परं शान्तं का तत्राकारकल्पना।

परमाणुत्वयोगेऽपि नात्र केवात्र बीजता॥ (३।५४।३२)

जगदास्ते परस्याणोशन्तरित्यपि नोचितम्। सापप कणके मेरुरास्त इत्यज्ञकरुपना ॥ (ई।५४।२४) सति बीजे प्रवर्तन्ते कार्यकारणदृश्यः। निराकारस्य कि बीजं क्व जन्यजनककमः ॥ (\$198129) यत्रास्ति बीजं तत्र स्याच्छाखा विततरूपिणी। जन्यते कारणैः सा च वितता सहकारिभिः ॥ (६।५४।२०) सद्दकारीकारणानामभावे त्वह्नरोहतिः। वन्ध्याकरयेव दृष्टेह न कदावन केनचित् ॥ (४।२।३) समस्तमृतप्रवाये बीजमाकारि कि भनेत्। सहकार्यथ किं तस्य जायते यहशाजगत्॥ (\$148128) बीजं जहुडी जवपुः फलीभूतं विलोक्यते। ब्रह्माजहिल्लवपुः फलं बीजे च संस्थितम् ॥ (४।१८।२४) बीजोदरे तु या सत्ता बीजमेव हि सा भवेत्। बीजेऽज्ञरोऽज्ञरतया संश्रितो नोपजभ्यते ॥ (३।१९०।३४) जगसैवोपसभ्यते। ब्रह्मणोऽन्तर्जगत्तैवं अस्ति चेतन्नवेज्ञित्यं सा ब्रह्मैवाविकारि तत् ॥ (ई।१९९।३९) अविकारादनाकाराहिकायां क्रतिभापुरम् उरेतीति किलास्माभिनैंव हुएं न च श्रुतम् ॥ (ई।१९५।३६) अनाकृताबाकृतिमञ्ज चैतत्स्थातुमहति। परमाणी न वैवान्तरिव सम्भान्ति मेरवः ॥ (३।१९९।३७) समुद्रके स्वमिव जगद्वस्थि तिष्ठति। महाकारं निराकारे इत्युन्मत्तवची भनेत्॥ (51१९९।३८) शान्तं परं च साकारस्याधार इति राजते। न वक्तुं राजते क्वेब साकारस्याविनाशिता ॥ (५।१९५।३९)

जो व्यक्ति यह कहता है कि यह दृश्य जगत् ब्रह्म में इस प्रकार रहता है जैसे बीज में अंकुर रहता है वह अपने अज्ञान और शैशव का परिचय देता है। जो स्वयम्भू ब्रह्म मन और इन्द्रियों से भी अतीत है, जो सूदम से भी सूदम रूपवाला है, वह भला जगत् का बीज कैसे हो सकता है? आकाश से भी सूदम और संख्या आदि से अतीत ब्रह्म भला कैसे बीज हो सकता है? जगत् सुमेर-पर्वत, आकाश आदि भला आकाश से भी सूदम परम ब्रह्म में कैसे मौजूद रह सकते हैं। आकृति रहित परम सूदम ब्रह्म में जगत्, जो उससे इतना भिन्न है

जितनी धूप से छाया, कैसे रह सकता है ? आकारवाले बड़ के बीज में बढ़ का अंकुर रहे यह तो युक्तियुक्त भी जान पड़ता है, लेकिन परम शान्त त्रहा में आकारवाला जगत रहे यह समम में नहीं आ सकता। ब्रह्म में किसी ब्याकार की कल्पना करना ठीक नहीं है। इसलिये वह बीज नहीं हों सकता। जगत् परम खगु ( सूदम ) ब्रह्म के भीतर रहता है यह ऐसी ही अज्ञान जन्य कल्पना है जैसे यह कहना कि सरसो के कए के भीतर सुमेर-पर्वत। जब बीज ही मौजूद हो तब ही कार्य कारण की परिभाषा का प्रयोग होता है। निर्विकार न किसी का बीज ही हो सकता है और न उससे किसी की उत्पत्ति हो सकती है। जब बीज मौज़द होता है तभी सहकारी कारणों द्वारा अंकुर श्रीर शाखा आदि फैलते हैं। सहकारी कारगों के विना भी वीज से अंकुर की उत्पत्ति नहीं होती; यह कहना कि होती है ऐसा कहना है कि बाँम स्त्री के यहाँ कन्या उत्पन्न हुई है-जो कभी देखी न सुनी। जब सब प्राणियों का प्रलय हो गया तो उस समय आकारवाला कीन सा बीज रह गया श्रीर कीन से उसके सहकारी कारण रह गये जिनसे जगत की उत्पत्ति हो जाये ? (दूसरी बात यह है कि) बीज से जब अंकुर की उत्पत्ति होती है तो बीज का पूर्वरूप नष्ट हो जाता है: लेकिन ब्रह्म का रूप तो सदा ही एक समान रहता है। बीज के भीतर जो सत्ता होती है वह बीज के ही बाकार की होती है, खंकुर के आकार की नहीं। बीज में अंकुर कहीं दिखाई नहीं देता। लेकिन ब्रह्म के भीतर रहनेवाला जगत् तो जगत ही दिखाई पड़ता है। लेकिन यदि ब्रह्म में जगत् सदा ही रहे तो वह ब्रह्म के समान नित्य और विकार-रहित होगा। अविकार श्रीर श्रनाकार से विकार और श्राकारवाले की उत्पत्ति होना न देखा है और न सुना। यदि आकाररहित में आकारवाला रह सकता है तो परमागु के भीतर भी सुमेर रह सकता है। जो यह कहता है कि जगत् त्रद्य में इस प्रकार रहता है जैसे कि डिविया में रस्न, वह उन्मत्त है। परम शान्त ब्रह्म आकारवाले जगत् का आधार है यह कहना उचित नहीं है। आकारवाला कभी नाशरहित नहीं हो सकता।

(७) कारण रहित होने से जगत् अममात्र है :— कारणं यस्य कार्यस्य भूमिपाछ न विवते। विवते नेद्व वस्कायं तत्संविक्तिस्तु विश्रमः॥ (६।९४।५४) अकारणं तु यत्कार्य संदिवाग्रेऽनुभ्यते।
तद्द्रप्टुर्विश्रमाद्विद्धि सृगतृष्णाजलोपमस् ॥ (५१९४।१६)
कारणाभावतः कार्यमध्रत्या भवतीति यत्।
मिथ्याज्ञानाद्यते तस्य न रूपसुपपद्यते॥ (६१९५।९९)
कारणाभावतः कार्य न कस्वचिद्दिदं जगत्।
अकारणत्याद्रकायत्यं अमाद्विद्धि त्वदं जगत्॥ (६१९५।९७)
कारणेन विना कार्य किस्त किं नाम विद्यते।
यदपुत्रस्य सत्युत्रदर्शनं स अमो न सत्॥ (६१९४।१९)
यस्त्वकारणको भावि न स्वभावो विज्ञम्भते।
सर्वरूपेण संकल्पगन्यवनगरादिवत्॥ (६१९४।१६)
याद्योव परं बह्म ताद्योव ज्ञगत्त्रयम्॥ (३१३।२८)
स्वरूपमज्ञद्वत्त्वेव राजतेऽर्यविवर्तवत् ॥ (६१९४।१७)

जिस कार्य का कोई कारण नहीं वह कार्य वास्तिवक नहीं होता, वह केवल दृष्टि का अम है। जो कारण रहित कार्य प्रत्यज्ञ रूप से दिखाई पड़े उसे मृगतृष्णा के जल के समान देखने वाले की दृष्टि का अम सममो। विना कारण के जो कार्य होता है उसका स्वरूप अम से अतिरिक्त कुछ नहीं होता। इसिलिये कारण न होने से जगत् वास्तिवक कार्य नहीं है, भूममात्र है। विना कारण के कार्य कैसे हो सकता है? यदि कहीं दिखाई पड़े तो उसे भूम सममो – जैसे विना पुत्र वाले को पुत्र का दर्शन। जो कारण रहित जगत् दिखाई दे रहा है वह आत्मा ही के भीतर संकल्प और गन्धव नगर के समान मिथ्या दृष्टि उद्य हो रही है। जगत् का विवर्त (भूम) है। वास्तव में जगत् और ब्रह्म एक ही हैं।

(८) जगत् का दृश्य स्वप्न के समान है :—
स्वप्ने चिन्मात्रमेवाय स्वयं भाति बगत्त्या ।
यथा वयेव सगांदी नात्रान्यदुपग्यते ॥ (ई।१७६।५)
तस्मात्स्वप्नवदाभासः संविदात्मिन संस्थित: ।
सगांदिनानाकृतिना परमात्मा निराकृतिः ॥ (ई।१९५।४४)

जैसे स्वप्त में चिति जगत् का आकार धारण कर लेती है ठीक वैसे ही सृष्टि के आदि में भी चिति में जगत् का दृश्य उदय होता है। इसलिए संवित् रूप आहमा में स्वयं निराकार परमात्मा ही जगत् के रूप में प्रकट हो रहा है।

#### (९) अजातवाद:-

न चोत्पन्नं न च ध्वंसि यत्किलादौ न विवाते । उत्पत्तिः कीष्टभी तस्य नाशशब्दस्य का कथा ॥ ( ३।११।५ ) यथा स्वप्नेऽवनिनांस्ति स्वानुभृताऽपि कुत्रचित्। तथेयं दृश्यता नास्ति स्वानुभृताव्यसन्मयी ॥ ( \$1१६१।२२ ) न किञ्चिद्पि सम्पन्नं न च जातं न दृश्यते । (३।१३।४०) न मिध्यात्वं न सत्यत्वं किमपीदमजं ततम् ॥ ( ५।१९५।२३ ) वत्सवं कारणाभावात्र जातं न च विद्यते । ( \$193189 ) यदकारणकं तस्य सत्ता नेहोपपचते ॥ ( ५।५३।१६ ) यथा सौवर्णकटके दृश्यमानिमदं स्कुटम्। कटकरवं तु नैवास्ति जगन्वं न तथा परे ॥ (३।११।८) हेम्स्यूर्मिकारूपघरेऽज्यूमिकात्वं न विचते। यथा तथा जगहुपे जगजास्ति च ब्रक्षणि ॥ (३।२१।३३) अनुभृतास्वपीमानि जगन्ति च्योमरूपिणि। पृथ्व्यादीनि न सन्त्येव स्वप्नसङ्खलपगोरिव ॥ (३।१९।६) पिण्डप्रहो जगत्यस्मिन्विज्ञानाकाशरूपिणि। मरुनयां जलमिव न सम्भवति कुजवित्॥ (३।१९।०) जाग्रतस्वप्नसुषुक्षादिपरमार्थविदां विदाम् । न विद्यते किञ्चित्वि यथास्थितमवस्थितम् ॥ ( \$1१४६।२१ ) स्वप्रसङ्ख्यपुरयोनांस्त्यप्यनुभवस्थयोः मनागपि यथा रूवं सर्गादी जगतस्तथा॥ ( \$1१४६।२२ ) जगत्संविदि जातायामपि जातं न किञ्चन। (३।१३।४८) परमाकाशमाश्चयमच्छमेव व्यवस्थितम् ॥ (३।१३।४९) जातशब्दो हि सन्मात्रपर्यायः श्र्यतां कथम्। प्रादुर्भावे जनिस्तुकः प्रादुर्भावस्य भूवेषुः ॥ ( ५।१४६।१६ ) CHIPTIE सत्तार्थ एव भूः प्रोक्तस्तरमात्सन्नातमुच्यते । सर्गतो जात इत्युक्ते संसर्ग इति शब्दितम् ॥ ( ५।१४६।१७ ) एवं न किचिद्रत्पन्नं दृश्यं चिज्ञगदाद्यपि। चिराकांशे चिदाकांश केवलं स्वात्मनि स्थितम् ॥ (३।२१।२४) तस्मादाम जगन्नासीन चास्ति न भविष्यति । चेतनाकाशमेवाञ्च कचतीत्थमिवात्मिन ॥ ( ४।२।८ )

जगत् नाम की कोई वस्तु न उत्पन्न हुई है और न नाश होती है श्रीर न है ही। जब है ही नहीं तो उसकी उत्पत्ति श्रीर नाश का क्या कहना है ? जैसे स्वय्त में अनुभूत होने पर भी पृथ्वी कहीं नहीं है वैसे ही अनुभव में आनेवाली दरयता भी कहीं नहीं है। न कुछ उत्पन्न हुआ है, न कुछ है और न कुछ वास्तव में दिखाई ही पड़ता है। न मिथ्यात्व है, न सत्यत्व है। जो है वह अजन्मा है। कारण के अभाव से जगत् न उत्पन्न हुआ है और न है। जो अकारण है उसकी सत्ता नहीं होती। जैसे सोने के कड़े में कड़ापन दिखाई देने पर सोने से अतिरिक्त कड़े की कोई सत्ता नहीं है तैसे ही ब्रह्म से अतिरिक्त जगत् की कोई सत्ता नहीं है। जैसे अँगूठी के आकारवाले सोने में अँगूठी की कोई सत्ता नहीं है वैसे ही ब्रह्म में जगत् नाम की कोई वस्तु नहीं है। जैसे स्वप्न और संकल्प में अनुभूत होने पर भी पृथ्वी आदि नहीं होती वैसे ही अनुभव में आनेवाला जगत् भी शून्य ही है। इस शून्य, विज्ञानआकारवाले जगत् में स्थूलता तनिक भी नहीं है; जैसे मरुस्थल में उत्पन्न हुई मृगतृष्णा की नदी में जल नहीं होता। परमार्थ को जाननेवालों के लिये जामत्, स्वप्न और सुपुप्ति आदि कुछ भी नहीं है - जो है सो है। जैसे स्वप्न और संकल्प के जगत् अनुभव में आने पर भी असत् हैं वैसे ही हर्य जगत् भी असत् है। जगत्का दृश्य दिखाई देने पर भी कुछ उत्पन्न नहीं हुआ है। परम आकाश शुद्ध रूप से स्थित है। "जात" ( उत्पन्न ) होने का अर्थ धातु के अनुसार वर्तमान ही है। कैसे ? सुनो ! जात का अर्थ है "प्रादुर्भूत"। प्रादुर्भूत में "भू" धातु है। भू का अर्थ सत्तात्मक है। इसलिये जात शब्द का अर्थ सत् ही है। इसलिये जगत् उत्पन्न नहीं हुआ। इसलिये जगत् नाम की कोई वस्तु न उत्पन्न हुई है और न है। केवल चिदाकाश ही अपने में स्थित है! हे राम जगत् न उत्पन्न हुआ है न है और न होगा। चेतनाकाश ही अपने आप में प्रकाशित हो रहा है।

(१०) यह सिद्धान्त उसको नहीं बताना चाहिये जो इसका अधिकारी नहीं है:—

अर्घन्युत्पन्नबुद्धे स्तु नैतद्वयक्तं हि शोभते । दृश्यानया भोगदृशा भावयन्नेष नश्यति ॥ (४।३९।२१) परां दृष्टि प्रयातस्य भोगेच्छा नाभिजायते ।
सर्वे ब्रह्मेति सिद्धान्तः काले नामास्य युज्यते ॥ (४।३९।२२)
आदौ शमदमप्रायेगुणैः शिष्यं विशोधयेत् ।
पश्चात्सर्वमिदं ब्रह्म शुद्धस्त्वमिति बोधयेत् ॥ (४।३९।२३)
अज्ञस्पार्धप्रबुद्धस्य सर्वे ब्रह्मेति यो बदेत् ।
महानरकजालेषु स तेन विनियोजितः ॥ (४।३९।२४)
प्रदुद्धबुद्धेः प्रक्षीणभोगेच्छस्य निराशिषः ।
नास्त्यविद्यामलमिति युक्तं वक्तुं महात्मनः ॥ (४।३९।२५)

जिसमें अभी बुद्धि का पूरा प्रकाश नहीं हुआ है उसको इस प्रकार के सिद्धान्त का उपदेश करना उचित नहीं है, क्योंकि वह इस सिद्धान्त को भोग की दृष्टि से काम में लाकर नाश की ओर प्रवृत्त होगा। जिसके चित्त में भोग की इच्छा न हो और जिसकी दृष्टि ऊँची हो गई हो उसी को "सब कुछ ब्रह्म ही है" इस प्रकार का उपदेश देना चाहिये। पहिले शिष्य को शम, दम आदि अच्छे गुणों द्वारा शुद्ध करना चाहिये। तब उसको "यह शुद्ध ब्रह्म ही है" इस प्रकार का उपदेश करना चाहिये। जो अज्ञानी और अप्रबुद्ध को "सब कुछ ब्रह्म है" इस सिद्धान्त का उपदेश देता है वह उसे नरक की ओर प्रवृत्त करता है। जिसकी बुद्धि चेतन हो गई है, जिसके मन से भोग की इच्छायें निकल गई हैं और जिसको किसी प्रकार की आशायें नहीं हैं, उस महात्मा को ही यह उपदेश देना चाहिये कि न अविद्या है और न पाप है। और को नहीं।

त्रहा चिन्मात्र सत्ता ही नहीं है, आमन्द भी है। संसार और जीवन में जो आनन्द का लेश दिखाई पड़ता है वह त्रहानन्द का ही आभास मात्र है। सारे प्राणी आनन्द की लोज में रहते हैं, किन्तु कोई भी आनन्द को प्राप्त नहीं कर सकता जब तक कि वह आनन्द की तलाश वाह्य विषयों में करता रहता है। आनन्द की प्राप्ति तभी होती है जब जीव वाहर के विषयों में उसकी खोज न करके अपने आत्मा में ही उसका अनुभव करने लगता है। संसार में आनन्द कहीं नहीं है। आनन्द केवल आत्मा में ही है। जब तक मनुष्य की दृष्टि वाहर के विषयों पर लगी रहती है तब तक वह दुःखी रहता है। विषयों को त्याग कर जब वह आत्मा में स्थित हो जाता है तब ही सुखी हो सकता है। योगवासिष्ठ का यह सिद्धान्त यहाँ पर विशेषतया प्रतिपादित किया जायेगा। योगवासिष्ठ के अनुसार सब ही प्राणी आनन्द की प्राप्ति के लिये प्रयत्न करते हैं:—

आनन्दायैव भुतानि यतन्ते यानि कानिचित्। (१।१०८।२०) सब प्राणी स्नानन्द के लिये ही यत्न करते हैं।

लेकिन जीवन में आनन्द कहाँ है।

(१) विषयों के भोग दूर से देखने मात्र को अच्छे लगते हैं:—

आपातमात्रमथुरमावश्यकपरिक्षयम् । भोगोपभोगमात्रं मे कि नामेदं सुखावहम् ॥ (९।२२।३०) आपातमथुरारम्भा भङ्गरा भवहेतवः । अचिरेण विकारिण्यो भीषणा भोगभूमयः ॥ (ई।६।८)

विषयों का भोग कभी भी सुख देनेवाला नहीं है, वह तो दूर से देखने मात्रको अच्छा लगता है और इस भर में जीस हो जाता है। संसार के सभी भोग आरम्भ में और दूर से अच्छे दिखाई पड़ते हैं, लेकिन वे सब ज्ञासिक हैं, संसार में फँसाने वाले हैं, भय के उत्पादन करने वाले और अल्प काल में ही दुःख में तबदील हो जाने वाले हैं।

(२) संसार के सब मुख दु:खदाई हैं :-सर्वस्या एव पर्यन्ते सुखाशायाश्च संस्थितम् । ( ४।५९।६ ) मालिन्यं दु:समप्येवं ज्वालाया इव कज्ञसम् ॥ ( ४१२९१७ ) सतोऽसचा स्थिता मूर्धिन मूर्धिन रम्येष्वरम्यता । सुखे ु मूर्जि दुःखानि किमेकं संश्रयाम्यहम् ॥ ( १।९।४१ ) रम्येष्वरम्यता दृष्टा स्थिरेष्वस्थिरतापि च। सत्येष्वसत्यवाधंषु तेनेह विरसा वयम् ॥ ( ६।९३।९१ ) विषया विषवेषस्या वामाः कामविमोहदाः। रसाः सरसवैरस्या लुठब्रेषु न को इतः॥ ( ई।९३।३९ ) आपदः सम्पदः सर्वाः सुखं दुःखाय केवस्नम् । जीवितं मरणायैव वत मायाविज्यस्मितम् ॥ ( ५।९३।७३ ) भोगा विषयसम्भोगा भोगा पृव फणावताम् । द्शस्त्येव मनावस्त्रष्टा हृष्टाः नष्टाः प्रतिक्षणम् ॥ ( ५।९३।७९ ) सम्पदः प्रमदारचैव तरङ्गोत्सङ्गभङ्गराः। कस्तास्वहिफणाच्छत्रच्छायासु रमते बुधः ॥ ( ५।१३।७८ ) **बा**रदम्बधरच्छायागत्वर्यो यौवनश्चियः । भापातस्म्या विषयाः पर्यन्तपरितापितः॥ ( ३।९३।८४ ) संसार प्रव दःखनां सीमान्त इति कथ्यते । तनमध्ये पतिते देहे सुखमासायते कथम् ॥ (१।१।२२)

जैसे अप्रिका ज्वाला के सिर पर धुएँ की कालस मौजूद रहती है वैसे ही संसार के सभी सुखों की आशाओं का अन्त दुःख में ही होता है। भाव का अन्त अभाव में, सौन्दर्य का अन्त कुरूपता में और सुख का अन्त दुःख में होता है-किसके पीछे दौड़ ? रम्य वस्तुओं में अरम्यता दिखाई पड़ती है; स्थिर पदार्थों में अस्थिरता; सत्य में असत्यता। इसी कारण मेरे लिये किसी वस्तु में रस नहीं रहा। विषय विष के समान दु खदाई हैं; स्त्रियाँ काम के मोह में फँसाने वाली हैं; स्वादों का अन्त निरसता में होता है; इनके चकर में पड़ कर कौन नहीं मारा जाता ? संसार की जितनी सम्पत्तियाँ हैं वे सब आपत्तियाँ हैं, जितने सुख हैं वे सब दुःख देने वाले हैं; जीवन मरने के लिए है। विषयों के भोग साँपों के फणों की नाई विषते हैं; जहाँ जरा उनको स्पर्श किया कि कौरन ही हैंस लेते हैं। विषय भोग इतने चिण्णक हैं कि देखते-देखते उनका

अन्त हो जाता है। सम्पत्तियाँ और स्त्रियों का सौन्दर्य तरङ्गों के समाम चलायमान हैं। कौन बुद्धिमान आदमी इनके सहारे ऐसे रहेगा जैसे कोई साँपों के फणों की छाया में बैठकर सुखी होगा? यौवन का सौन्दर्य ऐसा अस्थिर है जैसा कि शरद्ऋतु के बादल की छाया; दूर से रम्य दिखाई पड़नेवाले विषय जीवन के अन्त तक दुःख देते हैं। संसार तो दु:खों की अन्तिम सीमा है, उसमें पड़कर सुख कैसे प्राप्त हो सकता है?

(३) संसार का सारा व्यवहार असार है:-

पातः पक्चफलस्येव मरणं दुर्निवारणम् । (कृष्टा३)
आयुर्गछरतियसं जलं करतळादिव ॥ कृष्टा४।
शैलनधारय इव सम्प्रयात्येव यौवनम् । (कृष्टा६)
इन्द्रजाछमिवासस्यं ज्ञोवनं जीर्णसंस्थिति ॥ (कृष्टा६)
सुखानि प्रपछायन्ते शरा इव धनुरच्युताः । (कृष्टा६)
पतन्ति चेतो दुःखानि तृष्णा गुध्र इवामिषम् ॥ (कृष्टा७)
सुद्रुद्धः प्रावृषीवाष्मु शरीरं क्षणभंगुरम् । (कृष्टा७)
सम्भागभं इवासारो व्यवहारो विचारगः ॥ (कृष्टा८)
सत्वरं युवता याति कान्तेवाप्रियकामिनः । (कृष्टा८)
बछादरितरायाता चैरस्यमिव पादपम् ॥ (कृष्टा९)

जैसे पके हुए फल का नीचे गिरना नहीं हक सकता, (उसे अवश्य ही गिरना है), वैसे हो मौत भी नहीं रोकी जा सकती, (एक न एक दिन अवश्य ही आती है)। प्रत्येक ज्ञण आयु ऐसे जीण होती जा रही है जैसे कि हथेली पर रक्खा हुआ जल। यौवन इस तेजी से दौड़ा जा रहा है जैसे कि पहाड़ी नदी; अस्थिर जीवन ऐसा मूठा है जैसे इन्द्रजाल का हश्य। सुख इतनी जल्दी से भाग जाते हैं जितनी जल्दी से धनुष से छूटे हुए वाण। दुःह मन के ऊपर इस प्रकार आक्रमण करते हैं जैसे गिद्ध मांस के ऊपर आ गिरता है। शरीर इतना ज्ञणभंगुर है जितने कि वरसाती नालों के ऊपर के बुल्बुले। विचार करने पर संसार का सारा व्यवहार इतना सारहीन दिखाई पड़ता है जितना कि केले का खम्भा। यौवन इस शीव्रता से भाग जाता है जैसे किसी अप्रिय कामी को छोड़ कर उसकी प्रिया दूसरे युवक के साथ भाग जाती है। सब विषयों में नीरसता उदय हो जाती है, जैसे कटे हुए पेड़ का रस सूख जाता है।

# ( ४ ) सांसारिक अम्युदय सुख देनेवाला नहीं है :--

रम्ये धनेऽघ दारादी हुर्यस्यावसरो हि कः। वृद्धायां स्नानुष्णायां किमानन्दी जलाधिनाम् ॥ (४।४६।३) धनदारेषु वृद्धेषु दुःस्तं युक्तं न तुष्टयः। वृद्धायां मोहमायायां कः समाधासवानिह् ॥ (४।४६।४)

धन और स्त्री पुत्र आदि की वृद्धि होने पर हर्ष करने का अवसर क्या है? मृग-तृष्णा की नदी में यद्यपि बाढ़ भी आ जाए तो भी जल की चाहना रखनेवालों (प्यासों) को क्या आनन्द हो सकता है? धन और स्त्री आदि के बढ़ने पर खुशी न होनी चाहिये बल्कि दुःख होना चाहिये। मोह की माया के अधिक होने पर किसको आनन्द होता है?

# ( ५ ) मुख दु:ख का अनुभव कव होता है :-

यथा प्राप्तिक्षणे वस्तु प्रथमे तुष्टये तथा। न प्राप्त्येकक्षणादुर्ध्वमिति को नानुभूतवान् ॥ (ई।४४।२) बाञ्डाकाले यथा वस्तु तुष्ट्ये नान्यदा तथा । (ई।४४।३) वाञ्छाकाळे सुद्ये यत्तत्र वाञ्छेत कारणम् ॥ (६।४४।४) बद्धवासनमर्थो यः सेव्यते सखयत्यसौ। बद्धवास्त्रवास्य वः सन्तः दुःस्त्रव नाशतः ॥ (६११२०।१८) अविनाभावनिष्टस्वं प्रसिद्धं मुखदुःस्वयोः । तनुवासनमर्थो यः सेव्यते वा विवासनम् ॥ (६।१२०।१९) मासी मुखायते नासी नाशकाले न दुःखदः । (ई।१२०।२०) यत्सुखं दुःखमेवादुः क्षणनाञ्चानुभृतिभिः ॥ (६।६८।३१) अकृत्रिममनाथन्त यत्पुखं तत्पुखं विदुः ॥ (६।६८।३१) इच्छोदयो यथा दःसमिच्डाक्षान्तिर्यथा ससम् । तथा न नरके नापि ब्रह्मक्तोकेऽनुभूवते ॥ (ई।३६।२४) यत्र नाम्युदितं चित्तं तत्मुखमकृतिसम्। न स्वगादी सम्भवति मरी हिमगृहं यथा।। (१।४४।२६) विचोपशमजं स्कारमवाच्यं वयसा सुसम्। क्षयातिशयनिर्मुक्तं नोदेति न च साम्यति ॥ (६।४४।२७) आशापरिकरे राम नृनं परिहते हदा। प्रमानागतसीन्दर्यो हादमायाति चन्त्रवत् ॥ (९१७४।२४)

न तथा सुस्रसत्यङ्गसंत्रज्ञा वरवर्णिनी।

यथा सुस्रयति स्वान्तिमिन्दुसीतो निरास्रता॥ (१।७१।४०)

अपि राज्यादपि स्वगांदगीन्दोरपि माधवीत्।

अपि कान्तासमासङ्गान्नैराश्यं परमं सुन्तम्॥ (१।७१।४४)

इदमेवास्तिवदं मास्तु ममेति हृदि रञ्जता।

न यस्यास्ति तमारमेशं तोत्वयन्ति कथं जनाः॥ (१।७४।५०)

किसको इस बात का अनुभव नहीं है कि इच्छित वस्तु की प्राप्ति के चण में जो खुशी किसी व्यक्ति को होती है वह खुशी उन वस्तु की प्राप्ति के चए के पीछे नहीं होती। जब किसी वस्तु की कोई इच्छा करता है तभी वह वस्तु उसको सुख देनेवाली जान पड़ती है - और जैसी सुखदाई वह इच्छा रहते हुए जान पड़ती है वैसी दूसरे समय (जव कि उसकी इच्छा न हो ) नहीं जान पड़ती। अतएव हमारी इच्छा ही वस्तु में मुख का आभास उत्पन्न करती है। वासना के रहते हुए जब किसी वस्तु का उपभोग किया जाता है तभी वह मुखदाई जान पड़ती है, स्रोर जो वस्तु सुखदाई जान पड़ती है उसके नष्ट होने पर ही इसको दुःख होता है। जिस वस्तु से इसको सुख होता है उसी से इमको दुःख भी होता है। बिना वासना के अथवा अल्प वासना से जिस वस्तु का सेवन किया जाता है वह न तो भोग करने से सुख देती है और न उसका नाश होने से हमको दुःख ही होता है। अनुमूति के चिंगिक होने के कारण मुख दु:ख में परिणत होता है। जो मुख किसी ख़ास बाह्य कारण से उत्पन्न नहीं होता; जो अनादि और अनन्त है, वही आत्मा का मुख असली मुख है—( क्योंकि वह मुख इिंग्सिक न होने के कारण दुःख में परिण्य नहीं होता)। इच्छा के उदय होने पर जो दुःख होता है वह दुःख नरक में भी नहीं होता, और इच्छा के शान्त होने पर जो मुख होता है वह मुख बहालोक में भी नसीव नहीं होता। जैसे मरुमूमि में कहीं पर भी वर्फ का स्थान नहीं होता वैसे ही जो श्रकृत्रिम सुख चित्त ( इच्छा, वासना ) के न उदय होने से होता है वह स्वर्ग जैसे स्थानों में भी नहीं प्राप्त हो सकता। चित्त के शान्त हो जाने पर जिस सुख का अनुभव होता है वह सुख (आनन्द) इतना महान् है कि वचनों से प्रकट नहीं किया जा सकता। उसमें कमी और वृद्धि नहीं होती, और वह न उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है। जब हृद्य से सब आशाओं (इच्छाओं ) का त्याग कर दिया जाता है तव मनुष्य को बड़ा आनन्द होता है और उसके मुख की शोभा चन्द्रमा की शोभा को नाई हो जाती है। परम सुन्दर और चाही हुई स्त्री आलिङ्गन करने पर उतना आनन्द नहीं दे सकती जितना आनन्द अपने भीतर से आशाओं (इच्छाओं) के निकाल देने पर होता है। इच्छारहित होना राज्य से, स्वर्ग से, चन्द्रमा से, भगवान से, प्रेमिका की प्राप्ति से भी अधिक सुखदाई है। "यह वस्तु सुक्ते मिले. यह वस्तु मेरे से दूर हो"—जिस पुरुष के हृदय में इस प्रकार की भावना नहीं रही, भला उस आत्मा के स्वामी की तुलना किससे की जा सकती है? (अर्थात् उसके ऐसा सुखी कोई नहीं है)।

### (६) आत्मानन्द:-

क्षणं वर्षसहस्रं वा तत्र छन्ध्वा स्थिति सनः । रतिमेति न भोगौचे दृष्टस्वर्गे इवावनौ ॥ (११९४१६९) तत्पदं सा गतिः शान्ता तक्त्रेयः शास्तं शिवम् । तत्र विश्वान्तिमासस्य भूयो नो बाधते अमः ॥ (११९४१७०) तां महानन्दपद्वीं चित्तादासाय देहिनः । दृश्यं न बहु मन्यन्ते राजानो दीनतामिव ॥ (११९४१७२)

जैसे जिस आद्मी ने स्वर्ग का मुख देख लिया है उसका मन पृथ्वी पर नहीं लग सकता वैसे, जिसने कुछ समय के लिये भी आत्मा में स्थिति प्राप्त कर ली है उसका मन भोगों में नहीं लग सकता। आत्मानुभव ही हमारा अन्तिम पद है, वही हमारी अन्तिम शान्त गति है, वही हमारा परम, नित्य और कल्याणमय श्रेय है। उसमें विश्राम पाकर फिर हमको अम में नहीं पड़ना पड़ता। इस महा आनन्द की पदवी को प्राप्त करके प्राणी दृश्य जगत् को कुछ भी नहीं समकता ( उसकी कदर नहीं करता ), जैसे राजा लोग दीन अवस्था की चाहना नहीं करते।

## २२-- वन्धन और मोच

उपर बतलाए हुए आत्मानन्द का अनुभव किसी किसी पुरुष को ही होता है। जिसको आत्मा का ज्ञान ही नहीं है, और जो पुरुष आत्मा को न जानकर विषयों के भोगों में ही आनन्द की तलाश करता किर रहा है, और एक विषय में उसे न पाकर दूसरे विषयों की इच्छा करता हुआ एक जन्म से दूसरे जन्म में भटकता रहता है वह सदा ही दु:स्वी रहता है। इस प्रकार के भटकने और दु:स्व की अवस्था का ही नाम बन्धन है और इस अवस्था से झूटकर निजानन्द में स्थिर हो जाने का ही नाम मुक्ति या मोझ है। यहाँ पर हम योगवासिष्ट के अनुसार बन्धन और मुक्ति का वर्णन करेंगे।

## (१) बन्धन का स्वरूप—

पदार्थवासनादाक्यं बन्व इत्यिभिधीयते । (२।२।५)
सुखदुःसैर्युतो योऽसौ स्वयं बन्धानुभूतिमान् ॥ (५।१२५।३४)
उपादेयानुपतनं हेयैकान्तविवर्जनम् ।
यदेतत्मनसो राम तद्वन्यं विद्धि नेतरत् ॥ (५।१३।२०)
द्रष्टुर्दश्यस्य सत्ताङ्ग बन्य इत्यभिधीयते । (३।१।२२)
वासनावासने प्रव कारणं बन्धमोक्षयोः ॥ (६।१२५।६१)
जगत्त्वमहिमित्यादिर्मिथ्यातमा दृश्वमुच्यते ।
यावदेतत्त्वंभवति तावन्मोक्षो न विद्यते ॥ (३।१।२३)

जगत् के पदार्थों की वासना के दृढ़ होने का नाम बन्धन है। जो सुख और दुःखों से युक्त है वही बन्धन का अनुभव करता है। उपादेय (प्राप्त करने योग्य) वस्तुओं की प्राप्ति की इच्छा करना और हेय (त्यागने योग्य) वस्तुओं से द्रेप करना ही बन्धन है और दूसरा कुछ नहीं। द्रष्टा का दृश्य की सत्ता में विश्वास बन्धन है। वासना का होना और न होना ही बन्धन और मोज्ञ के कारण हैं। जगत्, तू, और में आदि का जो यह मूठा दृश्य है, जबतक इसमें विश्वास है तबतक मोज्ञ नहीं होता।

#### (२) बन्धन के कारण :-

#### (अ) वासना :-

वासनातन्तुबद्धा ये आशापशवशीकृताः । वस्यतां यान्ति ते लोके रज्जुबद्धाः खगा इव ॥ ( ४।२७।१८ ) ये निम्नवासना धीराः सर्वत्रासक्तजुद्धयः । न इप्यन्ति न कुप्यन्ति दुर्जयास्ते महाधियः ॥ ( ४।२७।१९ ) कोशकारवद्दात्मानं वासनातनुतन्तुभिः । वेष्टयचैव चेतोऽन्तवांलत्वामावनुष्यते ॥ ( १।१०।८ )

आशा के फाँसों में बँधे हुए और वासना की रिस्सियों से जकड़े हुए जीव संसार में इस प्रकार बन्धन को प्राप्त होते हैं जैसे रस्सी से बँधे हुए पत्ती। जो धीर पुरुप अपनी वासना (रूपी रस्सी) को तोड़ चुके हैं, जो सब जगह असक्त हैं और जो न किसी अवस्था में प्रसन्न होते हैं और न किसी से कुद्ध, वे कभी बन्धन में नहीं पड़ते। वासनाओं के तागों से मन अपनी मूर्खता के कारण अपने आप को इस प्रकार बन्धन में डाल लेता है जैसे कि रेशम का कीड़ा।

#### (आ) अपने आप को परिमित समझना :-

इयनमात्रपरिच्छित्रो येनात्मा भव्यभावितः।
स सर्वजोऽपि सर्वत्र परं इपणतां गतः॥ (४।२७।२२)
अनन्तस्याप्रमेयस्य येनेयत्ता प्रकल्पिता।
आत्मनस्तस्य तेनात्मा स्वात्मनैवावशीकृतः॥ (४।२७।२३)
आस्थामात्रमनन्तानां दुःखानामाकरं विदुः।
अनास्थामात्रममितः सुखानामाकरं विदुः॥ (४।२७।२५)
अयं सोऽद्दं ममेदं तदित्याकल्पितकल्पनः।
आपदां पात्रतामेति पयसामिव सागरः॥ (४।२७।२१)

जिसने अपने भीतर यह भावना दृढ़ कर ली है कि "मैं केवल इतना ही हूँ" वह सर्वज्ञ और विभु होता हुआ भी जुद्रता को प्राप्त होता है। जिसने अनन्त और अप्रमेय आत्मा को महदूद (परिच्छिन) मान लिया है उसने अपने आपको बन्धन में डाल दिया। आस्था अनन्त दुःखों का उद्रम है और अनास्था अनन्त सुखों का। जैसे समुद्र में जलों का प्रवेश होता है वैसे ही उस प्राणी के अपर अनेक आपत्तियाँ आती हैं जो "यह मैं हूँ, यह मेरा है" इस प्रकार की कल्पना करता रहता है।

### (ई) मिथ्या भावना :-

मिध्याभावनया व्रक्षन्स्विविकश्पकलक्षिताः। न व्रक्ष वयमित्यन्तर्निक्षयेन द्वाधोगताः॥ (४।१२।२) व्रक्षणो व्यतिरिक्तत्वं व्रक्षाणवगता अपि। भावयन्त्यो विमुद्धन्ति भीमासु भवसृमिषु॥ (४।१२।३)

खपनी कल्पनाओं द्वारा उत्पन्न की हुई इस प्रकार की मिथ्या भावना के दढ़ होने से कि ''मैं ब्रह्म नहीं हूँ" हमलोग अधोगित को प्राप्त होते हैं। ब्रह्मरूपी समुद्र में वास करते हुए भी हमलोग यह समक्त कर कि हम ब्रह्म से कोई खलग वस्तु हैं—और इस प्रकार की भावना को दढ़ करके—संसार की भयानक अवस्थाओं में मोह को प्राप्त होते हैं।

### (ई) आत्मा को भूलना:-

हेतुर्विहरणे तेपामात्मविस्मरणाहते । न कश्चिल्बात्यते साधो जन्मान्तरफष्ठप्रदः ॥ (३।१९।१४) नाहं ब्रह्मेति संकल्पात्सुहहाद्रध्यते मनः । (३।११४।२३)

संसार में घूमने और जनमजनमान्तर का फल पाने का हेतु जीवों के लिये आत्मा को भूलने के सिवाय कुछ भी नहीं है। "मैं ब्रह्म नहीं हूँ" इस संकल्प से मन दृढ़ बन्धन में पड़ जाता है।

#### ( उ ) अहं भावना :-

अहमित्येव संकल्पो वन्यायातिविनाशिने।
नाहमित्येव संकल्पो मोक्षाय विमन्नात्मने॥ (१९९१११)
"मैं यह हूँ" इस प्रकार का संकल्प नाशकारी बन्धन में डान्नेवाला
है और "मैं यह नहीं हूँ" इस संकल्प से मोच प्राप्त होता है।

( छ ) अज्ञान :--

बडो देहो न दुःखाहों दुःखो देहाविचारतः । अविचारो घनाज्ञानादकानं दुःखकारणम् ॥ (३।११९।१९) अपरिज्ञात आत्मेव अमतां समुपागतः । ज्ञात आत्मत्वमायाति सीमान्तः सर्वसंविदाम् ॥ (६।१०।४) जड़ देह को दु:ख नहीं होता, विचारहीन देहवाले को ही दु:ख होता है। गहरे अज्ञान से विचारहीनता आती है—इसिलये अज्ञान ही दु:ख का कारण है। आत्मा के अज्ञान से ही अम उत्पन्न होता और आत्मा के ज्ञान से ही सर्व प्रकार की सम्पत्तियों की प्राप्ति होती है।

#### (३) मोक्ष का स्वरूप:-

सक्छाशास्त्रसंसदस्या यतस्वयं चेतसः क्षयः। स मोक्षनाम्ना कथितस्वरवज्ञैरात्मद्शिभिः ॥ (९।७३।३६) जगर्भमं परिज्ञाय यहवासनमासितम्। विस्ताशेपविषयं विद निर्वाणहुच्यते ॥ (३।४२।२१) द्दीपनियांगनियांगमस्तंगतमगोगतिम् । आत्मन्येव द्यातं यातं सन्तमेवामलं विदुः ॥ (५॥३८।३२) यत् चञ्चलताहीनं तन्मनो सृतमुख्यते। तरेव च तपःशास्त्रसिदान्तो मोक्ष उच्यते ॥ (३।११२।८) परस्य पुंसः संकल्पमयत्वं चित्तमुकाते। अचित्तत्वमसंकल्पान्मोक्षस्तेनाभिजायते दृश्यं विरस्ततां यातं यदा न स्वदते क्वचित्। तदा नेड्डा प्रसरति तदेव च विमुक्ता॥ (ई।३७।३३) अत्यन्तविस्मृतं विश्वं मोक्ष इत्यमिधीयते। ईप्सितानीप्सिते तत्र न स्तः केवन कस्पवित् ॥ (३।२१।११) अज्ञानस्य महावन्धेर्मिध्यावेद्यातमनोऽसतः। अहमित्यर्थरूपस्य भेदो मोक्ष इति रुग्रतः ॥ (६१२०११७)

सब इच्छाओं से अलग होने पर जो चित्त का चीए हो जाना है उसे आत्मदर्शी तत्त्वज्ञानी मोच कहते हैं। जगन को भूम समस् कर, सब विषयों को नीरस समस् कर, वासना रहित होकर स्थित होने का नाम निर्वाए है। आत्मा में मनकी किया के ऐसे शान्त हो जाने को जैसे कि दीपक बुक्त जाता है निर्वाए कहते हैं। जब मन चख्रलता से मुक्त हो जाता है तब उसको मुदी मन कहते हैं। उसका ही नाम योग और शास्त्रों में मोच है। परम आत्मा जब संकल्पयुक्त होता है तब उसे मन कहते हैं। संकल्प रहित होने पर वह मन नहीं रहता। उस स्थित का नाम हो मोच है। जब हरय पदार्थ में रस न प्रतीत हो और उनमें किसी प्रकार का स्वाद न आवे, और उनके प्राप्त करने की

इच्छा मनमें न उदय हो तब मुक्ति का अनुभव होता है। जब जगत् का इतना विस्मरण हो जाए कि उसकी किसी वस्तु के लिये न इच्छा हो और न द्वेष, तब मोच का अनुभव होता है। मिथ्या झान से उत्पन्न हुई अझान की मूठी गाँठ जो अहंभाव के रूप में अनुभूत हो रही है जब खुल जाती है तब मोच का अनुभव होता है।

# ( ४ ) मोध का अनुभव कव होता है :--

यदा ब्रह्मगुणेजींवो युक्तस्त्वक् वा मनोगुणान् । (६।१२८।४५)
संशान्तकरणप्रामस्तदा स्यात्सवंगः प्रभः ॥ (६।१२८।४६)
देहेन्द्रियमनोबुद्धः परस्तस्माच यः परः । (६।१२८।४६)
सोऽह्मस्मि यदा ध्यायेचदा जीवो विद्युच्यते ॥ (६।१२८।४७)
सर्वभृतेषु चात्मानं सर्वभृतानि चात्मनि । (६।१२८।४८)
यदा पश्यत्यभेदेन तदा जीवो विद्युच्यते ॥ (६।१२८।४९)
कर्न् भोक्त्रादिनिर्मुक्तः सर्वोपाधिववर्गनतः । (६।१८८।४९)
सुखदुःखविनिर्मुक्तस्तदानां वित्रमुच्यते ॥ (६।१२८।४९)
बाग्रतस्वप्रमुषुसाच्यं दित्वा स्थानत्रवं यदा । (६।१२८।४९)
विश्रेचुरीयमानन्दं तदा जीवो विद्युच्यते ॥ (६।१२८।५९)
यदि सर्वं परित्यज्य तिष्ठस्युत्कान्तवासनः ।
असुनैव निमेषेण तत्मुक्तोऽसि न संन्यः ॥ (३।६६।६९)
यत्नाभिकापस्तव्यन्तं संत्यज्य स्थीयते यदि ।
प्राप्त प्रवाद्ग तन्मोक्तः किमेतावित दुष्करम् ॥ (३।६६।२१)

जब सब इन्द्रियाँ शान्त हो जाती हैं और जीव मन के गुणों का त्याग करके ब्रह्म के गुणों को प्रहण कर लेता है, तब वह विमुत्व का अनुभव करता है। जब जीव इस प्रकार का ध्यान करता है कि वह सब इन्द्रियों, मन और बुद्धिसे भी जो परे हैं उससे भी परे रहनेवाला तस्त्व है, तब मुक्त हो जाता है। जब जीव सब प्राणियों में आत्मा को और आत्मा में सब प्राणियों को देखता है और किसी प्रकार का भेद नहीं सममता, तब वह मुक्त होता है। कर्नृत्व और भोकृत्व से मुक्त, सब उपाधियों से खूटा हुआ, मुख दुःख के अनुभव से बरी होने पर जीव मुक्त होता है। जब जीव जामन, स्वप्न और मुपुप्ति—तीनों अवस्थाओं से अपर उठ कर चौथी अवस्था के आनन्द का अनुभव करने लगता है, तब वह मुक्त होता है। यदि सब विषयों का मनसे करने लगता है, तब वह मुक्त होता है। यदि सब विषयों का मनसे

त्याग करके, वासनान्त्रों से ऊँचे उठ जाए तो जीव उसी ज्ञा मुक्त हो जाता है—इसमें जरा भी संशय नहीं है। मोज प्राप्त करना क्या मुश्किल है ? जिस-जिस विषय की इच्छा हो उस उसका त्याग करता रहे तो मोज ही है।

### ( ५ ) मोक्ष दो प्रकार का है :-

द्विविधा मुक्तता लोके संभवत्यनबाहते। सरेहैका विरेद्दान्या विभागोऽयं तथोः श्रुणु ॥ (५।४२।११)

मोच्च दो प्रकार का होता है-एक सदेह और दूसरा विदेह। उनका भेद सुनो।

#### (अ) सदेह मोक्ष:-

असंसक्तमतेर्यस्य त्यागादानेषु कर्मणाम् । नैयणा तत्स्थिति विद्धि त्वं जीवन्युकतामिष्ठ ॥ (१।४२।१२)

जिस जीते हुए पुरुष के लेने और देने के कामों में किसी प्रकार की वासना नहीं रहती (केवल कर्म करता है) उसे जीवन्मुक्त (जीते हुए अर्थात् शरीर के रहते हुए ही मुक्त ) कहते हैं।

#### (आ) विदेह मोक्ष:-

सैव देहश्चवे राम पुनर्जननवर्जिता। विदेहमुक्तता प्रोक्ता तत्स्था नायान्ति दृश्यताम् ॥ (५।४२।१३)

शरीर के नष्ट हो जाने पर जब फिर जन्म होने की सम्भावना न हो उस प्रकार की मुक्ति को विदेह-मुक्ति कहते हैं।

# (६) सदेह और विदेह प्रक्ति में विशेष मेद नहीं है:-

न मनागपि भेदोऽस्ति सहेद्वाहेद्दमुक्तयोः। सस्पन्दोऽप्यथवाऽस्पन्दो वायुरेव यथानिकः॥ (२।४।५)

जैसे चलती हुई और स्थिर वायु में जरा भी भेद नहीं है ठीक वैसे हो सदेह और विदेह मुक्ति में कोई विशेष भेद नहीं है।

# (७) मुक्ति और जड़स्थिति का मेद:-

चिच्छक्तिवांसनाबीजरूपिणी स्वापर्धांमणी । स्थिता रसतवा नित्यं स्थावरादिषु वस्तुषु ॥ (\$११०१२३)

यथा बीजेवु पुष्पादि सुदो राशौ घटो यथा। तथाऽन्तः संस्थिता साधो स्थावरेषु स्ववासना ॥ (१।२०।१९) यत्रास्ति वासनाबीजं तत्सुपुप्तं न सिद्ध्ये। निर्वीजा वासना यत्र तत्त्वं सिद्धिदं स्मृतम् ॥ (१।१०।२०) अतः मुप्ता स्थिता मन्दा यत्र बीज इवाङ्करः । वासना तत्सुपुप्तस्वं विद्धि जन्मप्रदं पुनः ॥ (ई।१०।१६) स्थावरादय एते हि समस्ता बडधर्मिणः। सुपुप्तपदमारूडा जन्ययोग्याः पुनः पुनः॥ (🐉१०११८) वासनायास्तथा वह र्र्जणव्याधिष्टिषामपि । स्नेहवैरविषाणां यः शेषः स्वल्पोऽपि वाघते ॥ (६।१०।२१) अन्तः संछीनमननं परितः सप्तवासनम् । सुपुष्ठ जडधमांपि जनमदः खशतप्रदम् ॥ (६११०११७) तत्र बूरस्थिता मुक्तिर्मस्ये वेद्विदां वर । सुप्तपुर्यहका यत्र चित्स्यता दः खदायिनी ॥ (१।१०।११) निर्देग्ववासनाबीजसत्तासामान्यरूपवान् । सरेहो वा विरेहो वा न भयो दःसभारभवेत् ॥ (१।१०।२२) बुद्धिपूर्वे विचार्येदं यथावस्त्ववछोकनात्। सत्तासामान्यवोधी यः स मोक्षत्रेदनन्तकः ॥ (१११०११३) परिज्ञाय परित्यागो वासनानां य उत्तमः। सत्तासामान्यरूपत्वं तत्त्रैवल्यपदं विदः॥ (६।१०।१४) विचायाँयैः सहालोक्य शासाण्यध्यात्मभावनात् । सत्तासामान्यनिष्ठत्वं यत्तद्बहा परं विदुः॥ (६११०।१५)

जड़ वस्तुओं के भीतर भी वासना के बीज के रूप में सोई हुई चित्-शक्ति उनके रस (विशेष तत्त्व) के आकार में वर्तमान रहती है। जैसे बीज में फूल आदि, और मिट्टी में घड़ा रहता है, वैसे ही जड़ वस्तुओं के भीतर उनकी वासना रहती है। वह सुपुप्ति (जड़वत् स्थिति) जिसमें वासना का बीज शेष रहता है, सिद्धि देनेवाली नहीं है (अर्थात् इस प्रकार की स्थिति का नाम मोच नहीं है)। सिद्धि देनेवाली वह तुर्या स्थिति है जिसमें वासना निर्वीज हो जाती है। वह अवस्था जिसमें मन्द रूप से वासना सोई रहती है जैसे कि बीज के भीतर अंकुर रहता है, दूसरे जन्मों के देनेवाली है। स्थावर आदि जितनी ऐसी जड़ स्थितियाँ हैं जिनमें वासना सुप्त अवस्था में रहती

है, अवश्य ही दूसरे जन्मों की उत्पन्न करानेवाली हैं। आग, ऋग, व्याधि, बैरी, प्रेम, बैर और विप का जैसे जरा सा भी छांश शेष रह जाने पर दुःख देता है वैसे ही वासना का लेशमात्र भी दुःख देनेवाला होता है। जड़ अवस्था की सुप्रि की स्थिति जिसमें कि मन का अभी उदय नहीं हुआ है और जिसमें सोई हुई वासनाएँ मौजूद हैं अनेक जन्मों के दुःखों के देनेवाली है। उस हालत से मुक्ति बहुत दूर है जिसमें चित्त के भीतर दुःख देनेवाली सीई हुई वासना मौजूद है। इसके विपरीत वह सत्ता सामान्य रूपवाली स्थिति है जिसमें वासनारूपी बीज दम्ध हो गया है। ऐसी स्थिति, चाहे सदेह हो अथवा विदेह हो, दुःख देनेवाली नहीं है। बुद्धिपूर्वक विचार करके और वस्तुओं का यथार्थ रूप जानकर सत्ता सामान्य स्थिति का जो अनुभव होता है उसे मोच कहते हैं। जानकर वासनाओं का त्याग करना और तब सत्ता-सामान्य रूप में स्थित होना कैवल्यपद (मोन्न) कहलाता है। सज्जनों के साथ विचार करके, शाखों का अध्ययन करके और आध्यात्मिक भावना दारा जो सत्ता सामान्य रूप में स्थिति प्राप्त होती है वही ब्रह्म का अनुभव है।

(८) बन्धन और मोक्ष दोनों ही वास्तव में मिथ्या हैं:-

मिध्योबास्युदिता तेपामितरा मोक्षकरपना।

मिध्येवास्युदिता तेपामितरा मोक्षकरपना॥ (३।१००।३९)

प्वमज्ञानकारेव बन्धमोक्षदशोऽस्स्रृतेः।

वस्तुतस्तु न बन्धोऽस्ति न मोक्षोऽस्ति महामते॥ (३।१००।४०)

बन्धमोक्षादिसंमोहो न प्राज्ञस्यास्ति कश्चन।

संमोहवन्धमोक्षादि हाज्ञस्यैवास्ति राधव॥ (३।१००।४२)

नित्यासंभववन्धस्य बद्धोऽस्मोति कुकरपना।

यस्य। काल्पनिकस्तस्य मोक्षो मिथ्या न तत्त्वतः ।। (३।१००।३७)

बन्धन और मोत्त दोनों ही अज्ञानियों की मिथ्या कल्पनायें हैं। बन्धन और मोत्त दोनों अज्ञान और भूल के कारण से हैं। वस्तुतः न बन्धन है और न मोत्त। वन्धन और मोत्त का मोह अज्ञानियों के लिये ही है, ज्ञानियों के लिये नहीं। जो कभी वन्धन में नहीं पड़नेवाला है बह मला कैसे बद्ध हो सकता है? जो कल्पना द्वारा बद्ध हो जाता है उसी के लिये मुक्ति भी है। वास्तव में न बन्धन है और न मुक्ति।

## २३-मोच प्राप्ति का उपाय

यद्यपि बन्धन काल्पनिक ही है तथापि अज्ञानियों के लिये वह इतना ही सत्य प्रतीत होता है जितना कि उनका अहंभाव और दरय जगत्। इसलिये मोज्ञप्राप्ति का प्रयन्न करना पड़ता है। मोज्ञ-प्राप्ति का सज्ञा साधन क्या है इस विषय में लोगों में बहुत मतभेद है। योगवासिष्ठ का स्पष्ट सिद्धान्त यह है कि ज्ञान के सिवाय मोज्ञप्राप्ति का कोई उपाय नहीं है। ज्ञान द्वारा ही मोज्ञ का अनुभव सिद्ध होता है। इस सिद्धान्त का विशेष प्रतिपादन यहाँ पर किया जाता है।

(१) ज्ञान के सिवाय मोक्षप्राप्ति का दूसरा और कोई उपाय नहीं है:—

संसारोत्तरणे तत्र न हेतुर्वनवासिता।
नापि स्वदेशावासित्वं न च कहतपःक्रियाः ॥ (ई।१९९।३०)
न क्रियायाः परित्यागो न क्रियायाः समाश्रयः ।
नावारेषु समारंभविचित्रपःखपाळ्यः ॥ (ई।१९९।३१)
न तीयंन न दानेन न स्नानेन न विद्या ।
न ध्यानेन न योगेन न तपोभिनंबाध्वरैः ॥ (ई।१७४।२४)
न देवं न च कमाणि न धनानि न बान्धवाः । (५।१३।८)
किञ्चिक्षोपकरोत्यत्र तपोदानवतादिकम् ॥ (३।६१४)
न शास्त्रात्र गुरोवांक्यात्र शानात्रेष्यर्यनात् । (ई।१९७)१८)
तपस्तीर्यादिना स्वगाः प्राप्यन्ते न तु मुक्तता ॥ (ई।१७४।२६)
ततो विक्त महावाहो यथा ज्ञानेतरा गतिः ।

संसार-समुद्र से पार होने का उपाय न वन में वास करना है, न किसी विशेष देश में वास करना, न शरीर को कष्ट देने वाले तप और कियायें, न कियाओं का त्याग करना, न किन्हीं कियाओं का अनुष्ठान करना, न किसी विशेष और विचित्र प्रकार के आचार व्यवहार; न तीर्थाटन, न दान, न कोई विशेष प्रकार की विद्या, न कोई विशेष ध्यान, न योग, न तप, न यह, न दैव (तक़दीर) न विशेष प्रकार के कर्म, न धन, न बन्धुजन, न ब्रत आदि, न शास्त्र, म गुरु का वाक्य, न ईश्वर की पूजा। तप और तीर्थ आदि से स्वर्ग की प्राप्ति होती है, मोच्च की नहीं। इसलिए मैं कहता हूँ कि बन्धन में पड़े हुए मन के लिये संसार से पार होने का ज्ञान से अतिरिक्त और कोई उपाय नहीं है।

### (२) ज्ञान ही मोक्ष-प्राप्ति का एक साधन है:-

ज्ञानयुक्तिप्छवेनेव संसारार्विय सुदुस्तरम् । महाधियः समुत्तीणां निमेषेण रघृहहः॥ (२।११।३६) अत्र ज्ञानमनुष्ठानं न त्वन्यदुषयुज्यते । (३।६।२) ज्ञानादेव परा सिद्धिर्न त्वनुष्टानदुःस्रतः ॥ (३।६।१) बहुकालमियं रूडा मिथ्याज्ञानविवृचिका। जगन्नाम्स्यविचाराक्या विना ज्ञानं न शास्यति ॥ (३।८।२) अयं स देव इत्येव संपरिज्ञानमात्रतः। जन्तोनं जायते दु:सं जीवन्युक्तत्वमेति च॥ (३।६।६) ज्ञानेन सर्वदु:खानां विनाश उपजायते । (५।९३।१८) ज्ञानवानुदितानन्दो न क्वचित्परिमज्जति ॥ (५।९३।२४) ज्ञानवानेव सुखवान्ज्ञानवानेव जीवति। ज्ञानवानेव बलवांस्तस्मावज्ञानमयो भव ॥ (५।९२।४९) ज्ञानान्निर्दःसतामेति ज्ञानाद्यानसंक्षयः। ज्ञानादेव परा सिद्धिनांन्यस्माद्राम बस्तुतः ॥ (९।८८।१२) ज्ञायते परमात्मा चेदाम दु:खस्य संततिः। क्षयमेति विपावेशशान्ताविव विपुचिका ॥ (३।७।१०) दुरुत्तरा या विपदो दःखकल्लोळसंकुसाः। वीयते प्रज्ञया वास्यो नानाऽपद्मयो महामते ॥ (९।१२।२०) कलना सर्वजन्तनां विज्ञानेन शमेन च। प्रबुद्धा ब्रह्मतामेति अमतीतरथा जगत्॥ (५।१३।५९)

बुद्धिमान् लोग दुस्तर संसार-समुद्र से ज्ञानयुक्ति-रूपी नौका द्वारा जरासी देर में पार हो जाते हैं। मोज्ञशिप्त के लिये ज्ञान ही एक अनुष्ठान है: दूसरा कोई नहीं है। ज्ञान से ही परम सिद्धि प्राप्त होती है और किसी अनुष्ठान के कष्ट से नहीं। मिथ्या ज्ञानरूपी विष्विका बहुत पुराना रोग है; इसी का नाम जगत् और अविचार है। यह बिना ज्ञान के शान्त नहीं होता। आत्मा के प्रत्यन्न ज्ञान से प्राणी के दुःस

शान्त हो जाते हैं और उसे जीवन्मुक्ता का अनुभव होता है। ज्ञान से सब दुःखां का नाश हो जाता है। ज्ञानवान को ही परम आनन्द प्राप्त होता है और वह संसार में नहीं ह्वता। ज्ञानी हो सुखी, ज्ञानी ही बलवान होता है, ज्ञानी ही जीता है। इसिलये ज्ञानी बनो। ज्ञान से सब दुःखों की शान्ति हो जाती है; ज्ञान से अज्ञान दूर हो जाता है। ज्ञान से ही परम सिद्धि प्राप्त होती है; दूसरे किसी उपाय से नहीं। जैसे विष का असर चले जाने पर विष्चिका रोग शान्त हो जाता है। जैसे विष का असर चले जाने पर विष्चिका रोग शान्त हो जाते है उसी प्रकार आत्मा का ज्ञान प्राप्त होने पर सब दुःख शान्त हो जाते हैं। नाना प्रकार की आपित्तयों और कठिन से कठिन दुःखदाई विपत्तियों के समुद्र को ज्ञान द्वारा पार किया जा सकता है। ज्ञान और शम (मन को शान्त करने) से ही सब प्राण्यों का जीव ब्रह्मरूप हो जाता है। अन्यथा वह जगत् में मूमण करता रहता है।

(३) मोक्ष-प्राप्ति के लिये किसी देवता की आराधना करने की जरूरत नहीं है।

(अ) आत्मा के सिवाय किसी देवता की आराधना नहीं करनी चाहिये:—

आत्मेव द्यात्मनो चन्धुरात्मेव रिपुरात्मनः।
आत्मात्मना न चेन्न्नातस्तदुपायोऽस्ति नेतरः॥ (ई।१६२।१८)
अभ्यायवैराग्ययुनादाक्रान्तेन्द्रियपन्नगात् ।
नात्मनः प्राप्यते यत्तत्प्राप्यते न जगत्त्रयात्॥ (६।४३।१८)
आराध्यात्मनात्मानमात्मनात्मानमर्वयेत् ।
आत्मनात्मानमालोक्य संतिष्ठस्वात्मनात्मनि॥ (६।४३।१९)
सर्वेषामुत्तमस्थानां सर्वासां चिरसंपदास्।
स्वमनोनिप्रद्वो भूमिर्भृमिः सस्यित्रयामिव॥ (६।४३।३६)
कास्मवनिवारेभ्यो मूर्खाणां प्रपलायिनास्।
कल्पिता वैष्णवी भक्तिः प्रवृत्त्ययं द्यास्थाने॥ (६।४३।२०)
क्रियते माधवादीनां प्रणयपार्थना स्वयस्।
तथेव क्रियते कस्मान्न स्वकस्यव चेतसः॥ (६।४३।२६)
सर्वस्यव जनस्यास्य विष्णुरभयन्तरे स्थितः।
तं परित्यज्य ये यान्ति बिर्ह्मविष्णुं नरायमाः॥ (६।४३।२६)

वरमाप्रोति यो वापि विष्णोरमिततेजसः । तेन स्वस्यैव वत्प्राप्तं फळमभ्यासशास्त्रिनः ॥ (१।४३।३४)

आत्मा ही अपना बन्धु, आत्मा ही अपना शत्र है। आत्मा द्वारा यदि हमारा त्राण नहीं होता तो दसरा और कोई उपाय ही नहीं है। जो गति अभ्यास, वैराग्य और इन्द्रिह-निव्रह द्वारा आत्मा से प्राप्त होती है वह तीनों लोकों में और किसी से भी नहीं मिलती। इसिलये आत्मा की ही पूजा करो, आत्मा की ही आराधना करो, आत्मा का ही दर्शन करके आत्मा में स्थित रहो। जैसे भूमि से सब अन उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार अपने मन के निव्रह करने से ही सब उत्तम स्थानों और सब चिरस्थायी सम्पत्तियों की प्राप्ति होती है। विष्णु आदि देवताओं की भक्ति तो उन लोगों को शुभ मार्ग पर लाने के लिये बनाई गई है जो मूर्ख आध्यात्म शास्त्र, यह और विचार से दूर भागते हैं। यदि विष्णु आदि देवताओं को प्रसन्न करने का यत्न कर सकते हो तो अपने मन ही को शुद्ध करने का यत्न क्यों नहीं करते ? सब प्राणियों के हृद्य में विष्णु (आत्मा) निवास करते हैं। अपने भीतर रहने वाले विष्णु को छोड़कर विष्णु का तलाश जो लोग बाहर करते हैं वे अधम हैं। अमित तेजवाले विष्णु से जो वर प्राप्त होता दिखाई पड़ता है वह भी वास्तव में अपने ही अभ्यास रूपी वृत्त का फल है।

(आ) कोई देवता भी विचाररहित पुरुष को आत्मज्ञान नहीं दे सकता:—

रामापर्यवसानेथं माया संद्यितनामिका।
आत्मवित्रवयेनीय क्षयमायाति नान्यया॥ (११४४।१)
विरमाराधितोप्येष परमग्रीतिमानिष।
नाविचारवतो ज्ञानं दातुं शक्नोति माधवः॥ (११४३।१०)
यद्यदासायते किञ्चित्केनचित्क्वचिदेव हि।
स्वराक्तिसंप्रवृत्त्या तस्त्रभ्यते नान्यतः क्वचित्॥ (११४३।१३)
न हरेनं गुरोनांथांतिकञ्चिदासायते महत्।
आकान्तमनसः स्वस्मायदासादितमात्मनः॥ (११४३।१७)
गुरुश्चेदुद्धरत्यज्ञमात्मीवात्योरुपाहते ।
वष्ट्रं दान्तं वस्त्रीवदं तत्कस्मान्नोखरत्यस्तौ॥ (११४३।१६)

है राम! यह संसार-नामवाली अनन्त माया अपने आत्मा को जीत लेने पर ही शान्त होती है, दूसरे किसी उपाय से नहीं। बहुत समय तक आराधना करने से बहुत प्रसन्न होने पर भी विष्णु आदि देवता विचार न करने वाले पुरुष को ज्ञान नहीं दे सकते। जो पुरुष कुछ भी कहीं और कभी प्राप्त करता है वह सब अपने हो शक्ति के प्रयोग से प्राप्त करता है, और किसी के द्वारा नहीं। जो अपने मन को वश में करने से और आत्मा को जानने से सिद्धि होती है वह न धन से, न गुरु से और न हिर से मिल सकती है। यदि गुरु आदि किसी व्यक्ति का उसके अपने पुरुषार्थ के विना ही उद्धार कर सकते हैं तो वे ऊँट, हाथी और बैल का उद्धार क्यों नहीं कर देते?

(इ) ईश्वर सब के भीतर रहता है:—
य एप देवः कथितो नैय वृरेऽविष्ठिते।
क्षरीरे संस्थितो नित्यं चिन्माविमिति विश्वतः॥ (३।७१२)
चिन्माव्रमेय क्षतिनुचिन्मात्रं गरुदेखरः।
चिन्माव्रमेय तपनिश्चन्मात्रं कमलोजवः॥ (३।७१४)
न होय दूरे नाभ्याशे नालभ्यो विषमे न च।
स्वानन्दाभासस्योऽसौ स्वरेहादेव लभ्यते॥ (३।६१३)
संत्यत्य हृद्गुदेक्षानं देवमन्यं प्रयान्ति ये।
ते स्तमभिवाञ्चन्ति त्यक्तहस्तस्थकौस्तुभाः॥ (१।८११४)

वह ईश्वर कहीं दूर नहीं है। चित्मात्र रूप से शरीर के भीतर ही सदा रहता है। शिव भी चित्मात्र है, विष्णु भी चित्मात्र है, त्रह्मा भी चित्मात्र है, सूर्य भी चित्मात्र है। न भगवान दूर है और न कठिनाई से प्राप्त होने वाले हैं। वह तो अपने ही भीतर से ही निजानतन्द के रूप में प्रकट होते हैं। निज हृदय की गुफा में वास करने वाले ईश्वर को छोड़कर जो व्यक्ति दूसरे ईश्वर की तलाश करता है वह अपने हाथ में आई हुई कौस्तुम मणि को छोड़कर मामूली रत्न की तलाश करता है।

(ई) ज्ञान से ही ईश्वर की प्राप्ति होती है:—
अस्य देवाधिदेवस्य परस्य परमात्मनः।
ज्ञानादेव परा सिद्धिनंत्वनुष्ठानदुःस्तः॥ (३।६।१)
विना तेनेवरेणायमात्मा सभ्यत एव नो। (ई।६८।३०)
अत्र ज्ञानमनुष्ठानं न त्वन्यदुपयुज्यते॥ (३।६।२)

इस देवों के देव परम परमात्मा की प्राप्ति ज्ञान द्वारा ही होती है और किसी प्रकार के अनुष्ठान के दुःख से नहीं। विना ज्ञान के और किसी साधन से यह आत्मा प्राप्त नहीं होता। परमात्मा के प्राप्त करने में ज्ञान ही एक अनुष्ठान है, और दूसरा कोई नहीं है।

# ( उ ) आत्मदेव की पूजा करने की विधि:-

अन्युत्पन्नधियो ये हि बालपेलवचेतसः। क्रिमाचांमयं तेषां देवार्चनम्दाहतम् ॥ (१।३०।५) संवेदनात्मकतया गतया सर्वगोचरम् । न तस्याह्यानमंत्रादि किजिदेवोपयुज्यते ॥ (११३५१२४) न दीपेन न ध्येन न पुष्पविभवार्णैः। नाब्रदानादिदानेन न चन्द्रनविछेपनैः ॥ ( \$1३८।२३) न च कुंकुमकर्रभोगेशियौर्न चेतरै:। नित्यमक्छेशवाभ्येत शीतलेनाऽविनाशिना ॥ (ई।३८।२४) प्केनैवाऽस्तेनेष योधेन स्वेन पुज्यते। पुतरेव परं ध्यानं पुजेपेव परा स्मृता ॥ (ई।३८।२५) नित्यमेव शरीरस्थमिसं ध्यायेत्परं शिवम् । (ई।३९।३) पुषोऽसौ परमो योग पुषा सा परमा किया ॥ (ई।३८।३६) शमबोधादिभिः पुष्पैदेव आत्मा यद्व्यते । तत् देवार्चनं विद्धि नाकारार्चनम्बनम् ॥ (ई।२९:१२८) पूजनं ध्यानमेवान्तर्नान्यद्रत्यस्य पूजनम् । (११३८/६) स्वसंविदातमा देवोऽयं नोपहारेण पुज्यते ॥ (ई।३८।२२) परयञ्धणवनस्ृशानि प्रक्रशनसम्बद्धस्त्वपन्यसन् । (ई।३८।२६) प्रलपन्वस्थनगृहन्युद्धसंविन्मयो भवेत् ॥ (१।३८।२७) ध्यानासृतेन सम्पूज्य स्वयमात्मानमीचरम् । (ई।३८।२७) ध्यानोपहार प्वात्मा ध्यानं ग्रस्य समीहितम् ॥ (६।३८।२८) ध्यानमध्ये च पार्च च श्रुद्धसंबेदनात्मकम् । ध्यानसंवेदनं पुष्पं सर्वे ध्यानप्रं विद्ः॥ (ई।३८।२९) विना तेनेतरेणायमात्मा लभ्यत एव नो। ध्यानात्त्रसादमायान्ति सर्दभोगस्खिथः ॥ (६१३८१३०)

जिनकी बुद्धि चेतन नहीं हुई और जिनका चित्त चक्रल है, केवल उन्हीं लोगों के लिये बाहरी और बनावटी देव-पूजा की विधि है। जो देव सब जगह मौजूद है और ज्ञान रूप से सब प्राणियों के भीतर है, उसके लिये आहान और मंत्र आदि की आवश्यकता नहीं है। आत्मदेव की पूजा में न दीपक की, न घूप की, न फूलों की, न अन्न की, न दान की, न चन्द्रन लगाने की, न केसर, कपूर और भोग की अ।वश्यकता है। उसकी पूजा केवल एक ही विधि से होती है। वह है उसका ध्यान जिसमें किसी शकार का क्लेश नहीं है और जो शीतलता देने वाला अमृत है। यही बड़ा भारी ध्यान है और यही बड़ी भारी पूजा है कि शरीर में स्थित परम शिव आत्मा का ध्यान किया जाए। यही परम योग है और यही वड़ी भारी किया है। शम और बोध आदि फुलों द्वारा आत्मा की पूजा करना ही असली पूजा है; किसी आकार की पूजा करना वास्तविक पूजा नहीं है। अपने भीतर आत्मा का ध्यान करने के सिवाय और कोई आत्मा की पूजा हीं नहीं है। संवित् (ज्ञान) रूप आत्म देव किसी उपहार से प्रसन्न नहीं होता। देखते हुए, सुनते हुए, छूते हुए, सूँघते हुए, खाते हुए, जाते हुए, सोते हुए, साँस लेते हुए, बोलते हुए, त्याग करते हुए, प्रहण करते हुए, अर्थात् सब ही कामों को करते हुए, संवित्मय वनना चाहिये। अपने आत्मा रूपी ईश्वर को ध्यान रूपी अमृत से पूजो। आत्म देव के लिये ध्यान ही सर्वोत्तम उपहार है। ध्यान ही इसकी प्रसन्न करने की विधि है। शुद्ध संवेदनात्मक ध्यान ही इसके लिये अर्ध्य और पादा है; वहीं इसके लिये फल हैं। ध्यान का आश्रय लो, विना ध्यान के श्रौर किसी विधि से आत्मा की प्राप्ति नहीं होती। आत्म-ध्यान से ही सब भोग सुख और लक्मी की प्राप्ति होती है।

# ( ऊ ) ज्ञानी लोगों की देवपूजा :-

यथाप्राप्तेन सर्वेण तमर्थयति यस्तुना।
समया सर्वया बुद्ध्या चिन्मात्रं देवचित्परम् ॥ (६१३९१३०)
यथाप्राप्तकमोत्थेन सर्वार्थेन समर्थयेत्।
मनागपि न कर्तव्यो यस्रोऽत्रापूर्ववस्तुनि ॥ (६१३९१३१)
प्राप्तदेइतया नित्यं यथार्थक्रिययाऽनया।
कामसंसेवनेनाय प्रत्येच्छोभनं विश्वम् ॥ (६१३९१३२)
भक्ष्यभोज्याञ्चपानेन नानाविभवशालिना।
श्यासनायानेन यथासेनाच्येच्छित्वम् ॥ (६१३९१३३)

कान्तान्नपानसंभोगसंभारादिविकासिना । सुलेन सर्वरूपेण सम्बन्ध्याऽऽत्मानमर्चयेत् ॥ (ई।३९।३४) आधिज्याविधीतेन मोहसंरम्भशास्त्रिता । सर्वोपहबदु:खेन प्राक्षेनात्मानमर्चयेत् ॥ (ई।३९।३५) दारिह्येणाध राज्येन प्रवाहपतिसातमना । विचित्रचेद्दापुष्पेण झुदातमानं समर्चेयेत्॥ (\$13९1३७) शगह्रे पविकासेन शुद्धातमानं समर्थयेत् । (११३९१३८) मैठ्या माधुर्वधर्मिण्या हत्स्यमात्मानमर्चवेत् ॥ (ई।३९।३९) उपेक्षया कहणवा सदा हृदिसया हृदि । ञ्ख्या शक्तिपदस्या बोधेनातमानमचेतेत् ॥ (६।३९।४०) आकरिमकोपयातेन स्थितेनानियतेन च। भोगाभोगंकभोगेन प्राप्तेनात्मानस्वयेत् ॥ (ई।३९१४१) भोगानामनिषिदानां निषिदानां च सर्वदा। स्थागेन वीतरागेण स्वात्मानं शुद्धमर्थयेत् ॥ (११३९१४२) इंहितानीहितीयेन युक्तायुक्त सयातमना । (ई।३९१४३) निविकारसंवेतिव्य परमाचनमारमनः ॥ (६।३९।४४) सर्वदेव समयास चेष्टानिहासु हहिषु। परमं साम्यमाधाय नित्यातमार्थावतं चरेत् ॥ (६।३९,४५) त्यक्तेनासेन वार्येन सर्थानामीकामवरेत् । (६।३९।४३) नहं नहसुपेश्चेस प्राप्तं प्राष्ठसुपाहरेत् ॥ (६।३९।४४) आपातस्मणीयं वद्यवापातसुदःसहस् । तत्सर्वे सुसमं बुद्धवा नित्यात्मार्थावतं चरेत् ॥ (६।३९।४७) अयं सोऽहमयं नाहं विभागमिति सन्त्यजेत । सर्वे बह्मेति निश्चित्य शुद्धात्मानं समर्वयेत् ॥ (ई।३९१४८) सर्वदा सर्वरूपेण सर्वाकारविकारिणा। सर्वे सर्वप्रकारेण प्राप्तेनात्मानमर्वयेत् ॥ (६।३९।४९) अनीहितं परित्यज्य परित्यज्य तथेहितम्। उभवाश्रयणेनापि नित्यमात्मानमर्थयेत् ॥ (१।३९१५०) दशकालकियायोगाचन्पैति शुभाशुभस्। अविकारं गृहीतेन तेनैवातमानमचीव ॥ (६।३९।५३) चिन्मात्र आत्मदेव की पूजा सम बुद्धि से सभी यथा प्राप्त

वस्तुओं द्वारा होती है। उसकी पूजा के लिये किसी अप्रापन्थीर अपूर्व

वस्तु की प्राप्ति के लिये यत्न करने की आवश्यकता नहीं है। उसकी पूजा सब ही यथाप्राप्त वस्तुओं से करनी चाहिये। देह द्वारा की जाने वाली सब कियाओं से आत्मा की पूजा होती है। काम के भोग से. भच्य भोजन के खाने से, नाना प्रकार के विभव की प्राप्ति से, यथाप्राप्त सवारी पर चढ़ने से और विस्तर पर सोने से, खी, और अन्नपान आदि के उपभोग से सब प्रकार के सुखां के मोग से, आधि और व्याधि के सहन से, मोह में डालने वाली शीति के अनुभव से, यथाप्राप्त सब मुसीबतों के दुःख बद्दित करने से, यथाप्राप्त दरिद्रता या राज को भोगने से, नाना प्रकार की चेष्टाओं से, राग द्वेष से, मधुर मित्रता से. करुणा उपेचा अथवा प्रसन्नता से, शक्ति के शुद्ध उपयोग से, अकस्मात प्राप्त, अनियत अथवा स्थिर भोगों के उपभोग से, वीतराग होकर निषद अथवा अनिषिद्धभोगों के त्याग से, युक्त अथवा अयुक्त, इच्छित अथवा अनिच्छित भोगों को निर्विकार रहकर भोगने से, सब प्रकार की दृष्टियों में, चेष्टाओं में सदा ही समभाव रखने से, धन को प्राप्त करने अथवा उसका त्याग करने से, जो गया उसकी उपेका और जो आता है उसकी प्राप्ति करने से. जो दूर से मुखदाई अथवा दुखदाई दिखाई पड़ते हैं उन सब दृश्यों में सम बुद्धि होकर विचरण करने से भैं यह हूँ यह नहीं हूँ इस विचार की त्याग कर सब कुछ ब्रह्म है यह भाव निश्चित करनेसे, सब रूप से, सब आकारों से, सब प्रकार से, इच्छित और अनिच्छित दोनों प्रकार के पदार्थों के त्याग वा प्रहण से, देश, काल और किया द्वारा जो कुछ शुभ अथवा अशुभ फल प्राप्त हों इनको विना किसी मानसिक विकार के प्रहरण करने से ( अर्थात सव प्रकार की कियाओं को करते हुए और सब भोगों को भोगते हुए ), प्राणी आत्म देव की पूजा कर सकता है। ( तात्पर्य यह है कि आत्मा की पूजा के लिये न किसी विशेष किया के करने की आवश्यकता है और न त्यागने की। आवश्यकता है केवल आत्मभाव में स्थित रह कर जीवन विताने की और आत्म देव के निरन्तर ध्यान करने की )।

(ए) बाहरी देवता की पूजा मुख्य नहीं गौण है :--

हद्गुहावासिचित्तस्यं मुख्यं सानातर्वं वपुः । शङ्खचकगदाहस्तो गौण काकार आत्मनः ॥ (९।४३।२७) यो हि मुरूवं परित्यत्त्व गौणं समनुधावि ।
त्यक्त्वा रसायनं सिद्धं साध्यं संसाधयत्यसौ ॥ (११४३१२८)
सुरूवः पुरुवयत्त्रोत्थो विचारः स्वात्मदर्शने ।
गौणो वरादिको हेतुर्मुरूपहेतुपरो भव ॥ (११४३१११)
अभ्यासायत्नो प्रथमं मुरूवो विधिकदाहतः ।
तद्भावे तु गौणः स्यात्युज्यपृज्ञामयक्रमः ॥ (११४३१२१)
अग्रासात्मविवेकोऽन्तरज्ञ्चित्तवशीहतः ।
इंत्यक्कगदापाणिमचयेत्परमेश्वरम् ॥ (११४३१३०)
तत्युज्जनेन कटेन तपसा तस्य राधव ।
काले निर्मलतामेति चित्तं चैराग्यकारिणा ॥ (११४३१३१)
नित्याभ्यासिवेकाभ्यां चित्तमाद्य प्रसीद्दि ।
आम्र एव दशामेति साहकारीं द्यनैः द्यनैः ॥ (११४३१३२)
प्रतद्यात्मनैवात्मा फलमान्नोति भाषितम् ।
हरियुजाकमारूयेन निर्मलेनारिस्दन्न ॥ (११४३१३३)

श्रात्मा का मुख्य आकार वह नित्य चित तस्व है जो हृद्य की गुफा में वास करता है। हाथ में शंख, चक, गदा आदि को धारण करने वाला विष्णु आदि रूप गौं है। जो मुख्य आकार को छोड़कर भगवान् के गौए आकार के पीछे दौड़ता है वह सिद्ध रसायन को फॅक कर दूसरी को सिद्ध करने का प्रयास करता है। आत्मा के दर्शन करने में मुख्य यस्त पुरुष का स्वयं किया हुआ आत्म विचार है। वर आदि गौए साधन हैं। गौए को छोड़कर मुख्य का आश्रय लेना चाहिये। जो आदमी अपने चित्तको वस में न कर सकता हो और जिसके अन्दर आत्मा और अनात्मा का विवेक उत्पन्न न हुआ हो उसी को चाहिये कि शंख, चक, गदा आदि को हाथ में लिये हुए साकार ईश्वर की पूजा करे। संसार से वैराग्य उत्पन्न करने वाली उस भगवान् की पूजा करने के कष्ट धीर तप से समय पाकर उसका मन शुद्ध हो जायेगा। जैसे कवा आम धीरे-धीरे पक जाता है ऐसे ही उसका मन नित्य के अभ्यास और विवेक से कुछ काल में शुद्ध हो जाता है। इस प्रक्रिया में भी वास्तव में आत्मा ही फल देता है। हरि-पुजा आदि साधन तो निमित्त मात्र हैं।

# (४) जन्म भर कर्मी का त्याग नहीं हो सकता, इसलिये मोक्ष-प्राप्ति के लिये कर्मत्याग की आवश्यकता नहीं है:—

कर्मेंब पुरुषो राम पुरुषस्येव कर्मता। पते समिन्ने विद्धि त्वं यथा तृहिनकीतते ॥ (५।२८।८) मनागपि न भेदोऽस्ति संवित्स्यन्द्रमयोत्मनोः। कल्पनांशाहते राम सृष्टी पुरुपकर्मणोः ॥ (ई।२८।६) अस्य राधव सहमस्य कर्मणो बेदनात्मनः। कस्त्यागः किमनुष्टानं याबहेहमिति स्थितम् ॥ (६।२।३१) प्तचेतनमेवान्तर्विकसत्युद्भवश्रमेः वासनेष्डामन:कर्मसङ्ख्याचिभवात्मिमः ॥ (५।२।३४) प्रबुद्धस्याप्रबुद्धस्य देहिंगो देहगेहके। आदेष्ठं विद्यते चित्तं त्यागस्तस्य न विद्यते ॥ (३।।।३५) जीवतां तस्य संत्यागः कथं नामोपपद्यते । (५१२।३६) त्यामो हि कर्मणां तस्मादादेशं नोपपयते ॥ (\$12182) मुलं स्वकर्मणः संविन्मनसो वासनात्मनः। (ई।२।४३) सा जारेह समुच्छेत्तस्ते बोधान शस्यते ॥ (ई।२।४४) कुर्वतोऽकुर्वतो वापि स्वगंऽपि नरकेऽपि वा। याद्यासनमेतरस्यान्मनस्तद्नुभुयते ॥ (४१३८१४) तस्माद्जाततत्वानां पुंसां कुर्वतामकुर्वतां च। कर्वा न तु ज्ञातवस्वानामवासनत्वात् ॥ (४।३८।२) राजन्यावद्यं देहस्तावन्युक्तियामपि । यथाप्राप्तिकपात्यांगो रोवते न स्वभावतः॥ (११६।१६) यावदायुरिदं राम निश्चितं स्यन्दते तनुः। तद्ययात्राक्षमञ्यवं स्पन्दतामपरेण किम् ॥ (३।१९९१५)

कर्म पुरुष है और पुरुष कर्म है। जैसे बरक और शीतलता अभिन्न हैं वैसे ही पुरुष और कर्म अभिन्न हैं। पुरुष और कर्म में संवित और स्पन्दमय आत्मा में, कल्पना के अतिरिक्त जरा भी भेद नहीं है। अत्र वेदनात्मक सूद्म कर्म का, जब तक शरीर है तब तक त्याग और प्रहण निर्धिक है (अर्थात् जब तक शरीर है कर्म करना ही है)। जब तक आत्मा में चेत्य की ओर प्रवृत्ति है तब तक तो वह वासना, इच्छा, सन, कर्म, सङ्घल्प आदि रूपों में प्रकट होती ही रहती है। चाहे झानी हो अथवा अज्ञानी, जब तक शरीर में चित्त है तब तक कर्म का त्याग नामुमिकन है। शरीर जब तक रहता है तब तक कर्म का त्याग नहीं हो सकता। कर्म की जड़ वासनात्मक मन की संवित् है; वह बिना झान प्राप्त किये नष्ट नहीं की जा सकती। नरक में हो अथवा स्वर्ग में, कर्म करते हुए अथवा न करते हुए, जैसी जिसकी वासना होती है बैसा ही उसका मन अनुभव करता है। इसिलये जिसने तस्व की नहीं जाना वह तो, कर्म करे या न करे, कर्म का कर्ता है ही। झानी कर्म करने और न करने दोनों पर ही अकर्ता है क्योंकि उसमें वासना नहीं है। जब तक शरीर है तब तक मुक्त पुरुषों को भी स्वाभाविक कर्म का त्याग करना उचित नहीं है। जब तक आयु है तब तक शरीर तो अवश्य ही क्रिया करता ही रहेगा। इसिलए यथा प्राप्त अवसर के अनुसार बिना व्यत्र हुए काम करना चाहिए। (अतएव कर्मत्थाग की मुक्ति के लिए आवश्यकता नहीं है)।

यह उत्तर बतलाया जा चुका है कि मोच प्राप्ति के लिए किसी देवता विशेष की भक्ति और पूजा करने की आवश्यकता नहीं; और न कर्मत्याग करने की, और न किसी अन्य साधन की। केवल आत्मज्ञान ही एक पर्याप्त साधन है। अब यह देखना है कि मोचदायक ज्ञान का क्या स्वरूप है।

### (५) सम्यक् ज्ञान का स्वरूप :--

अनाचन्तावआसात्मा परमात्मेह विद्यते।
इत्येको निश्चयः स्कारः सम्यग्ज्ञानं बिदुर्जुवाः ॥ (६१७९१२)
इमा घटपटाकाराः पदार्थश्चतपंक्तयः ।
आत्मेव नान्यद्रस्तीति निश्चयः सम्यगीक्षणम् ॥ (६१७९१३)
ज्ञानस्य ज्ञेयता नास्ति केवलं ज्ञानमञ्जयम् ।
अवाच्यमितिवोधोऽन्तः सम्यग्जानमिति स्मृतः॥ (६१९९०१५)

यहाँ पर अनादि और अनन्त प्रकाश वाला परमात्मा ही है इस प्रकार का शङ्कारहित निश्चय सम्यक् ज्ञान कहलाता है। घट पट के आकार वाले जितने संसार के पदार्थ हैं वे सब आत्मा ही हैं, आत्मा के अतिरिक्त यहाँ पर अन्य कोई तत्त्व नहीं है—इस प्रकार का निश्चय सम्यक् ज्ञान है। ज्ञान कभी ज्ञेय नहीं हो सकता, यहाँ पर केवल अत्तय ज्ञान ही है और वह वर्णन नहीं किया जा सकता इस प्रकार का बोध सम्यक् ज्ञान है।

(६) आत्मज्ञान की उत्पत्ति अपने ही यतन और विचार से होती है:—

स्वपौरुषप्रयत्नेन विवेकेन विकासिना।
स देवो ज्ञायते राम न तपःस्नानकर्मभिः॥ (३।६।९)

हरयते स्वात्मनैवातमा स्वया सश्वस्थया थिया। (ई।११८८।४)
सर्वदा सवधा सवं स प्रत्यक्षोऽनुमृतितः॥ (१।७३।१९)
सुन्द्यां निजया बुद्ध्या प्रज्ञथेव वयस्यया।
पदमासाधते राम न नाम क्रिययान्यया॥ (१।१२।१८)
स्वयमेव विवारेण विधार्यातमानमत्मना।
यावक्षाचिगतं ज्ञेषं न ताबद्धिगम्यते॥ (१।९।६)
स्वयमाक्षोकय प्राज्ञ संसारास्म्महिष्टु।
किं सत्यं किमसत्यं वा भव सत्यपरायणः॥ (१।९।८)
विचारेणावदातेन परयत्यातमानमात्मना।
संसारमननं चित्रं विचारेण विकीयते॥ (१।१३।१३)

आत्मदेव का ज्ञान अपने ही पुरुपार्थ और विवेक से होता है; तप, स्नान आदि किसी अनुष्ठान से नहीं होता। आत्मा अपने आप ही अपनी सात्त्विक बुद्धि द्वारा जाना जाता है। वह सब जगह और हमेशा अपने अनुभव द्वारा ही जाना जाता है। अपनी प्रज्ञामयी हितकारिग्री बुद्धि द्वारा ही वह पद प्राप्त होता है, अन्य किसी किया से नहीं। जब तक कि अपने आप ही अपने विचार द्वारा आत्मा का दर्शन नहीं किया जाता तब तक उसका ज्ञान नहीं होता। बुद्धिमान आदमी को चाहिये कि संसार की सभी वस्तुओं के अपर इस दृष्टि से विचार करे कि इनमें से कौन सी सत्य है और कौन सी असत्य। निश्चय हो जाने पर असत्य का त्याग करे और सत्य का प्रदेश। शुद्ध विचार से ही आत्मा आत्मा को जानता है। संसार की भावना विचार ही से लीन होती है।

वैराग्येणाथ भाकोण महत्त्वादिगुणैरपि। यत्नेनापद्विद्यातार्थे स्वयमेवोञ्जयेन्मनः॥ (९१२११११) शास्त्रसञ्जनसत्कार्थसङ्गेनोपहतैनसाम् । सारावकोकिनी बुद्धिजांयते दीपकोपमा॥ (९१९१६)

हेराम! शास्त्र के अध्ययन से, गहरे वैराग्य से और सज्जनों के सङ्ग से मन को पवित्र करना चाहिये। आपित्तयों के नाश करने के लिये वैराग्य, शास्त्र और उत्तम गुणों द्वारा यत्नपृवक मन को ऊँचे उठाना चाहिये। शास्त्र के अध्ययन, सक्जनों की संगत और शुभ कर्मों के करने से पाप चीण होकर सार को समम्काने वाली दीपक के समान प्रकाश वाली बुद्धि का उदय हो जाता है।

#### (८) विचार के कुछ विषय:-

कोऽहं कथिमदं किंवा कथं मरणजन्मनी।
विचारयान्तरेवं त्वं महत्तामलमेण्यसि॥ (१।९८।३२)
येषु येषु पदाथषु प्रति बच्नाति मानवः।
तेषु तेष्वेव तस्यायं दृष्टो नाशोदयो मृश्चम् ॥ (१।९।३४)
आगमापायि विरसं दृशावैषम्यदृष्टितम्।
असारसारं संसारं किं तत्पश्यित दुर्मतिः॥ (१।९।३७)
सुखदुःखानुभावित्वमात्मनीत्यवषुथ्यते ।
असत्यमेव गगने बिन्दुताम्लानते यथा॥ (१।९।३३)
सुखदुःसेन देहस्य सर्वातोतस्य नात्मनः।
पते बज्ञानकस्यैव तस्मिन्नष्टे न कस्यचित्॥ (१।९।३४)
मिश्रीभृतमिवानेन देहेनोपह्नतात्मना।
व्यक्तीकृत्य स्वमात्मानं स्वस्थो भवत मा चिरम् ॥ (१।९।२४)

में कीन हूँ? यह संसार क्यों है, क्या है और कैसे है? जन्म और मरण क्यों होते हैं? इन सब बातों पर विचार करने से मन शुद्ध और महान होता है। जिस-जिस पदार्थ का मनुष्य आश्रय लेता है, वही नाशवान है—यह देखने में आता है। संसार असार है, उत्पन्न और नाश होने वाला है, दु:खदाई अवस्थाओं से परिपृर्ण है—क्या यह नीच बुद्धिवाले को मालूम है? आत्मा में सुख और दु:ख का अनुभव होना इतना असत्य है जितना कि आकाश में गोलाई और नीलेपन का होना। दु:ख और सुख न देह को होते हैं, न आत्मा को होते हैं। अज्ञान से ही

इनका अनुभव होता है। उसके नष्ट होने पर इनका अनुभव किसी को नहीं होता। आत्मा और शरीर एक दूसरे से मिले हुए स्थित हैं। देह से आत्मा को अलग करके सुखी हो।

(९) अविद्या से ही अविद्या का नाग्न होता है:—
यो सुमुक्षोरविषांशः केवलो नाम सात्त्वकः।
सात्त्विकरेव सोऽविषाभागैः शास्त्रादिनामभिः॥ (११४१११)
अविद्यां श्रेष्ठयाऽश्रेष्ठां क्षास्त्रयित्र तिष्ठति।
मस्तं मस्त्रेनापहरन्युक्तिज्ञो श्वको यथा॥ (११४११६)
काकतालीयवत्पश्चादविद्याक्षय आगते।
प्रपश्यात्पात्मनैवातमा स्वभावस्यैष निश्चयः॥ (११४१।७)
पश्यत्यातमातमौव विद्यास्यति चातमना।
आतमेवेहास्ति नाविषा इत्यविद्याक्षयं विदुः॥ (११४१।१०)

मोत्त चाहने वाले अधिकारी की सार्त्विक अविद्या शास्त्र आदि सार्त्वि अविद्या द्वारा नष्ट हो जाती है। जैसे बुद्धिमान घोत्री मैल को मैल से ही साफ करता है वैसे ही मुमुद्ध अश्रेष्ठ अविद्या को श्रेष्ठ अविद्या से दूर कर देता है। जब अविद्या चील हो जाती है तो काक-तालीय योग से (अकस्मात् ही) आत्मा में आत्मा का विचार उदय हो जाता है, और अपने स्वरूप का निश्चय हो जाता है। अविद्या के चील होने का यह अर्थ है कि आत्मा आत्मा का विचार करता है और आत्मा आत्मा को जानता है; और यह अनुभव होता है कि आत्मा हो है अविद्या नहीं है।

(१०) ज्ञानप्राप्ति में शास्त्र का उपयोग :—
वर्गत्रयोपदेशो हि शास्त्रादिप्तस्ति राघव।
व्रह्मप्राप्तिस्त्ववाच्यत्वाद्यास्ति तच्छासनेप्त्रपि॥ (६११९७१९०)
केवलं 'सर्ववाक्यायेंध्वंन्यमानावगम्यते।
काछश्रीः प्रसवेतेव स्वयं स्वानुभवेन सा॥ (६११९७१६०)
सवायांतिगतं शास्त्रो विधाते व्रह्मवेदनम्।
सर्वगातिगतं स्वच्छं सावण्यमिव योषिति॥ (६११९७१७०)
न शास्त्रात्र गुरोवांक्यात्र दानान्नेश्वराचनात्।
एप सर्वपदातीतो योधः सम्प्राप्यते परः॥ (६११९७१६०)
प्रतान्यकरणान्येव कारणत्वं गतान्यसम्।
परमात्मे कविश्रान्तौ यथा राघव तच्छणु॥ (६११९७१९०)

शास्त्राद्भ्यासयोगेन वित्तं यातं विद्युद्ताम् । अनिच्छदेवमेवाद्य पदं परयति पावनम् ॥ (६११९७।२०) पुतच्छाखादविद्यायाः सास्त्रिको भाग उच्यते । वामसः सास्त्रिकेनास्या भागेनायाति संक्षयम् ॥ (ई।१९७।२१) नृनं मसं प्रयानेन आखयच्छास्यस्पिणा। पुरुषः गुज्वामेति परमां वस्तुशक्तितः॥ (५।१९७।२२) मुमुधुशाख्योरेवं मियः सम्बन्धमात्रतः। सर्वसंवित्पदातीतमात्मज्ञानं प्रवर्तते ॥ (ई।१९७१२५) बोप्टेन छोप्टं सिछिडे श्वालयन्वालको यथा। क्षवेण छोडयोईस्तनैर्मस्यं छभते परम् ॥ (५।१९७।२७) तथा शास्त्रविकल्पौद्यैर्विकल्पांश्रेतनाद्युधः । क्षालवन्स्वविवारेण परमां याति शुद्धताम् ॥ (ई।१९७।२८) महावाक्यार्थनिध्यन्दं स्वात्मज्ञानमवाप्यते । शासारेरिश्चरसतः स्वाद्विय स्वानुभृतितः ॥ ३।१९७।२९) शासार्थेर्द्रपते नातमा गुरोर्वचनतो न च। बुड्यते स्वयमेवैय स्वयोजवशतस्ततः ॥ (६।४१।१५) गुरूपरेशशासायै विना चातमा न बुध्यते। प्तरसंयोगसत्तेव स्वातमज्ञानवकाश्चिनी ॥ (६।४१।१६)

शास्त्र में (धर्म, अर्थ और काम इन) तीन वर्गों का हो उपरेश है। वहा प्राप्ति का विषय तो अवाच्य होने के कारण शास्त्र में नहीं मिलता। शास्त्र के सब वाक्यों के अर्थों पर विचार करने से समय पाकर ब्रह्म प्राप्ति का अनुभव होता है। ब्रह्मज्ञान शास्त्र के सब अर्थों से परे का विषय है, जैसे स्त्री का सौन्दर्य उसके शरीर के सब अर्थों से परे की बखु है (अर्थात् जैसे स्त्री का सौन्दर्य किसी एक या सब अङ्गों में नहीं है बिक्त सब अङ्गों से अपर है वैसे हो ब्रह्मज्ञान भी शास्त्र के सब वाक्यों से परे और अपर का विषय है)। सब शब्दों से अतीत ब्रह्मज्ञान न शास्त्र से प्राप्त होता है, न गुरु के वाक्यों से और न दान और ईश्वरप्जा आदि से। ये सब परमात्मा में विश्राम प्राप्ति के कारण न होते हुए भी जिस कारण होते हैं, हे राम, वह सुनो। शास्त्र के अनुसार अभ्यास और योग करने से चित्त शुद्धहोता है, और शुद्ध होने पर चित्त आप से आप ही परम पद का अनुभव करने लगता है। शास्त्र (भी अविद्या के अन्तर्गत होने।से) अविद्या का अंश है; किन्त है सात्त्वक अंश।

सास्विक भाग से अविद्या का तामसिक भाग चय को प्राप्त हो जाता है। शास्त्र रूपी मैल से अविद्या रूपी मैल को घोकर पुरुष परम शुद्धि को प्राप्त कर लेता है। सुमुच्च और शास्त्र के मेल से सब ज्ञानों से परे का आत्मज्ञान उदय हो जाता है। जैसे बालक हाथों में लगी हुई मिट्टीको मिट्टी से घोकर साफ कर लेता है, वैसे ही शास्त्रगत कल्पनाओं के द्वारा अपने मन की सांसारिक कल्पनाओं को दूर करके ज्ञानी परम पित्रता को प्राप्त कर लेता है। जैसे गन्ने में मौजूद रस को चूस कर मनुष्य उसका खाद लेता है ऐसे ही शास्त्रों के महावाक्यों में जो ब्रह्मानन्द भरा हुआ है उसका भोग ज्ञानी अपने निज के अनुभव द्वारा हो करता है। वास्त्रव में आत्मा शास्त्र द्वारा नहीं जाना जाता, न गुरु के वचन द्वारा। वह तो अपने अनुभव द्वारा ही जाना जाता है। गुरु के उपदेश और शास्त्र के अध्ययन बिना भी आत्मज्ञान नहीं होता। अधिकारी, शास्त्र और गुरु तीनों का संयोग होने पर ही आत्मानुभव का प्रकाश होता है।

reflie sir in independ the hell the manner of a e-proper of the fifth of and no come bet a dis-"Ent-one" the angle of the account to be a best a first them the all the account to be उपर यह बतलाया जा चुका है कि योगवासिष्ठ के अनुसार ज्ञान ही मुक्ति का एक साधन है। बह ज्ञान केवल वाचिक ज्ञान नहीं है, न वह तक मात्र ही है। मुक्ति का अनुभव करने वाला ज्ञान आत्मा का अनुभव है, और वह अनुभव वास्तविक होना चाहिये, केवल कथन मात्र नहीं। जीव को त्रह्म दृष्टि प्राप्त करके, उसमें आरूद होकर उस दृष्टि के अनुसार व्यवहार भी करना है। यदि हमारा जीवन हमारी उच्चतम दृष्टि के अनुसार नहीं है तो हमारा ज्ञान परिपक ज्ञान नहीं है। केवल वाद-विवाद और जीविका के लिये जो ज्ञान प्राप्त किया जाता है वह ज्ञान ऐसा नहीं है जो मोज्ञ-पदको दिला सके। ज्ञानी वह है जिसका जीवन आध्यात्मिक जीवन हो। यदि जीवन को ऊँचा बनाने के लिये ज्ञान प्राप्त नहीं किया और केवल नाम, यश और जीविका आदि के लिये त्रह्मज्ञान प्राप्त किया और केवल नाम, यश और जीविका आदि के लिये त्रह्मज्ञान प्राप्त किया है, तो ऐसे ज्ञानी को योगवासिष्ठ में ज्ञानी न कहकर "ज्ञानवन्धु" कहा है। "ज्ञानी" और "ज्ञान-वन्धु" का भेद योगवासिष्ठ में इस प्रकार वतलाया है:—

### (१) ज्ञानवन्धु:-

अज्ञातारं वरं मन्ये न पुनज्ञांनवन्युताम् । (६१२१११) व्याच्छे यः पठित च द्याखं भोगाय विक्षियवत् ॥ (६१२११३) यतते न त्वनुष्ठाने ज्ञानवन्युः स उच्यते । (६१२११३) कर्मस्यन्देयु नो बोधः फिलतो यस्य दृश्यते ॥ (६१२११४) वसनाशनमात्रेण तृष्टाः शाखफक्षानि ये । ज्ञानवन्यून्स्तान्विधाच्छाखार्यशिल्पनः ॥ (६१२११५) प्रवृत्तिखक्षणे धमं वर्तते यः श्रुतोचिते । अवृस्वर्तिज्ञानत्वान्ज्ञानवन्युः च उच्यते ॥ (६१२११६) आत्मज्ञानं विदुर्जानं ज्ञानान्यन्यानि यानि तु । त्रि१२११०) आत्मज्ञानं विदुर्जानं ज्ञानान्यन्यानि यानि तु । सम्यानविष्ठानात् ॥ (६१२११०) आत्मज्ञानमासाय ज्ञानान्यस्याने ये । सम्यानविष्ठाः कष्टचेष्ठं ते ते स्मृता ज्ञानवन्थवः ॥ (६१२११८)

में ज्ञानबन्धु से अज्ञानी को ज्यादा अच्छा सममता हूं। ज्ञानबन्धु वह है जो शास्त्रों का पठन और चर्चा शिल्पकार की नाई भोगों को प्राप्त करने के लिये करता है, उनके अनुसार चलने के लिये नहीं; जिसके ज्ञान का उसके जीवन पर कोई प्रभाव नहीं होता; जो अन्न और वस्त्र मात्र की प्राप्ति को शास्त्र के अध्ययन का उचित फल सममता है जैसे कि शिल्प-शास्त्र का जानने वाला; और जो श्रुति में कहे हुए प्रवृत्ति मार्ग पर चलना ही अपना धर्म सममता है और ज्ञान से दूर रहता है। आत्मा का ज्ञान ही वास्त्रव में ज्ञान है और वस्तुओं के ज्ञान तो ज्ञानाभास हैं क्योंकि उनके द्वारा सार वस्तु का ज्ञान नहीं होता। जो लोग आत्मज्ञान को न पाकर और प्रकार के ज्ञानों से सन्तुष्ट हो जाते हैं वे ज्ञानबन्धु कहलाते हैं।

# (२) ज्ञानी :-

ज्ञानेन ज्ञे यनिष्ठस्वाद्योऽचितं चित्तमेव च ।

न बुध्यते कर्मफलं स ज्ञानीत्यिभिधीयते ॥ (ई।२२।१)

ज्ञात्वा सम्यगन्ज्ञानं दृश्यते येन कर्ममु ।

निवांसनात्मकं ज्ञस्य स ज्ञानीत्यिभिधीयते ॥ (ई।२२।२)
अन्तःशीतछतेद्वामु प्राज्ञे यस्यावछोक्यते ।
अकृतिमैक्शान्तस्य स ज्ञानीत्यिभिधीयते ॥ (ई।२२।३)
अधुनर्जन्मने यः स्याद्वीधः स ज्ञानश्रन्थभाक् ।

वसनाधनदाशेषा व्यवस्था शिल्पजीविका ॥ (ई।२२।४)
प्रवाह्यतिते कार्ये कामसंकल्पवर्धितः ।

तिष्ठत्याकाश्रहृदयो यः स पण्डित उच्यते ॥ (ई।२२।५)

जो पुरुष ज्ञान से जाने हुए ज्ञेय पदार्थ के ध्यान में इतना लग जाए कि उसको अपने मन का भी ध्यान न रहे—जिसका चित्त अचित्त हो जावे—और कर्मफल की भी चिन्ता न रहे, वह ज्ञानी है। जो जानने योग्य वस्तु को जान कर कर्म करने में वासनारहित हो जाता है, वही ज्ञानी है। जिसके मन की इच्छाएँ शान्त हो गई हैं और जिसकी शीतलता बनाबटी नहीं, वास्तविक है, उसे ज्ञानी कहते हैं। जिसका ज्ञान ऐसा है जिससे पुनर्जन्म होने की सम्भावना नहीं है, वही ज्ञानी है। खाना पहनना और देना आदि कियाएँ तो शिल्पी की जीविका मात्र हैं। जैसा अवसर आ पड़े उसके अनुसार कामना और

संकल्प के बिन शान्त हृद्य होकर जो काम करता रहता है वहीं ज्ञानी है।

# (३) विना अभ्यास के ज्ञान सिद्ध नहीं होता :--

जन्मान्तरश्वताभ्यस्ता राम संसारसंस्थितिः।
सा चिराभ्यासयोगेन विना न श्रीयते क्वचित् ॥ (९।९२।२३)
पौनःपुन्थेन करणमभ्यास इति कथ्यते ।(ई।६७।४३)
अभ्यासेन विना साघो नाभ्युदेत्यात्मभावना ॥ (ई।१९।१)
विचन्तनं तत्कधनमभ्योन्यं तत्प्रवोधनम्।
पृतदेकपरत्यं च तद्भ्यासं विदुर्वधाः॥ (३।२२।२४)
उदितौदार्यसौभ्दर्यवैराग्यरसरिजता ।
आनन्दस्यन्दिनी येषां मतिस्तोऽभ्यासिनः परे॥ ३।२२।२६)
अत्यन्ताभावसम्पत्तौ ज्ञातुज्ञेयस्य वस्तुनः।
युक्त्या शास्त्रर्थवन्ते ये ते ज्ञह्माभ्यासिनः स्थिताः॥ (३।२२।२७)
नाभ्यासेन विना ज्ञाने श्रिवे विश्वान्तिमेष्यसि ॥ (ई।१९५।१३)

सैकड़ों जन्मों में अनुभूत होने के कारण बहुत दृढ़ हुई संसार-भावना का ज्ञय विना बहुत समय तक (ज्ञान का) अभ्यास और योग किये नहीं होता। किसी काम को पुन:-पुन: करने का नाम अभ्यास है। विना अभ्यास के आत्म-भावना का उदय नहीं होता। उसी का चिन्तन करना, उसी का वर्णन करना, एक दूसरे को उसी का ज्ञान कराना, उसी एक के विचार में तत्पर रहना, ( ब्रह्मज्ञान का) अभ्यास कहलाता है। जिनके भीतर वैराग्य रस से रिख्नत, उदारता और सीन्द्य से परिपूर्ण आनन्द का प्रसार करने वाली बुद्धि का उदय हो गया है, वे आत्मज्ञान के अभ्यासी हैं। जो युक्ति और शास्त्र की सहायता से ज्ञाता और ज्ञेय दोनों के अभाव का अनुभव करने का यत्न करते रहते हैं वे अभ्यासी कहलाते हैं। विना अभ्यास कल्याणकारी ज्ञान में विश्राम नहीं प्राप्त होता। अभ्यास करते रहने से समय पाकर अवश्य शान्ति का अनुभव होगा।

(४) संसार से पार उतरने के मार्ग का नाम 'योग' है-संसारोचरणे युक्तियोंगशब्देन कथ्यते। तां विद्धि द्विप्रकारां त्वं विज्ञोपश्चमधींमणीम् ॥ (६।१३।३) भारमज्ञानं प्रकारोऽस्या एकः प्रकटितो सुवि।

द्वितीयः प्राणसंरोधः श्रृणु योऽयं मयोच्यते ॥ (६११३।४)

प्रकारौ द्वाविप प्रोक्तौ योगश्चन्द्रेन यद्यपि।

तथापि रूदिमायातः प्राणयुक्तावसौ सृश्चम् ॥ (६११३।६)

असाध्यः कस्यविद्योगः कस्यविद्याननिश्चयः।

मम त्विभातः सात्रो सुसाध्यो ज्ञाननिश्चयः॥ (६११३।८)

हौ कसौ विचनाशस्य योगो ज्ञानं च राधव।

योगस्तर्वृत्तिरोधो हि ज्ञानं सम्यगवेक्षणम्॥ (६१७८।८)
विचवित्तपरिस्पन्दपक्षयोरेकसंक्षये ।

स्वयं गुणी गुणी स्थित्वा नश्यतो हो न संझयः (४१७८१७)
संसार से पार उत्तरने की युक्ति का नाम योग है। वह चित्त को
शान्त करने वाली युक्ति दो प्रकार की है। इसका एक प्रकार है
आत्मज्ञान और दूसरा है प्राण्-निरोध। यद्यपि दोनों मार्गों का नाम
योग है, तथापि "प्राण् निरोध" के लिये ही "योग" शब्द अधिक प्रचलित है। किसी के लिये योग-मार्ग किठन है, किसी के लिये ज्ञान-मार्ग
किठन है। मेरी राय में तो ज्ञान-निश्चय का अभ्यास ज्यादा सुगम है।
चित्त को शान्त करने के दो उपाय हैं एक योग और दूसरा ज्ञान।
योग का अर्थ है चित्तकी वृत्तियों का निरोध करना और ज्ञान का अर्थ
है यथावस्थित वस्तु को जानना। चित्त और चित्त की वृत्ति (स्पन्दन)
दोनों में से किसी एक का ज्ञय होने से दूसरे का भी ज्ञय हो जाता है।
एक गुणी है, दूसरा उसका गुण है; एक के नष्ट होने पर दोनों ही नष्ट
हो जाते हैं; इसमें कोई सन्देह नहीं है।

. (५) योग की निष्ठा (प्राप्य अवस्था):

जीवस्य च तुरीयाख्या स्थितियां परमात्मनि।
अवस्थावीजनिवादिनिर्मुका चित्सुखात्मिका (६।१२८।९१)
योगस्य सेयं वा निष्ठा मुखं संवेदनं महत्॥ (६।१२८।९१)
मनस्यस्तंगते पुंसां चदुन्यन्नोपळम्यते।
प्राज्ञानतासृतक्छोळे केवळासृतवारियौ॥ (६।१२८।९२)

जीव की परमात्मा में उस प्रकार की स्थिति जिसका नाम तुर्या है, जो जाप्रत्, स्वप्न और सुपुप्ति आदि अवस्थाओं के बीज से रहित है, जो आनन्द और चितिका अनुभव है, और परम झान और आनन्द है, वही योग का प्राप्य अनुभव है। उस स्थिति का अनुभव विना उस अमृत के समुद्र में, जिसमें की सब लहरें शान्त हो गई हैं, मन के अस्त हुए, असम्भव है।

# (६) तीन प्रकार का योगाम्यास:-

प्कतत्त्वधनाभ्धासः प्राणानां विलयस्तथा।

मनोविनिष्ठक्षेति योगश्चवार्थसंद्रः॥ (६१६९१२७)

पृकार्थाभ्यसनप्राणरोधचेतःपरिक्षयाः।

पृकस्मिन्नेव संसिद्धे संसिज्यन्ति परस्परम्॥ (६१६९१३०)

विष्वेतेषु प्रयोगेषु मनःप्रशमनं वरम्।

साध्यं विद्धि तदेवाशु यथा भवति तिष्ठल्यम्॥ (६१६९१२९)

योग ( संसार से पार उतरने की युक्ति ) शब्द के तीन अर्थ हैं :—
(१) तत्त्व का गहरा अभ्यास, (२) प्राणों का निरोध और (३) मन का निप्रह । इन तीनों—एक तत्त्व का अभ्यास, प्राण निरोध और चित्त-नाश—में से किसी एक का अभ्यास हो जाने पर तीनों ही सिद्ध हो जाते हैं। इन तीनों प्रयोगों में से मनको शान्त करना सबसे उत्तम है। इसके सिद्ध हो जाने पर शीघ ही कल्याण हो जाता है।

### १-एक तत्त्व का गहरा अभ्यास :--

पुकतत्त्वधनाभ्यासाच्छान्तं शाम्यत्यतं मनः। विक्षीनत्वातस्वभावस्य तेन प्राणोऽपि शाम्यति ॥ (१।६९।४८)

एक तत्त्व के गहरे अभ्यास से मन सहज में शान्त हो जाता है। मन के स्वभाव में लीन हो जाने पर प्राण भी शान्त हो जाता है।

एक तत्त्व के गहरे अभ्यास करने की भी योगवासिष्ठ में तीन रीतियाँ वर्णन की गई हैं: — ब्रह्म-भावना, पदार्थों के अभाव की भावना और केवलभावना। उनका विवरण नीचे दिया जाता है।

#### (अ) ब्रह्म-भावना :-

विचार्य यदनन्तात्मतत्त्वं तन्मयतां नय । मनस्ततस्तष्ठयेन तदेव भवति स्थिरम् ॥ (६१६९।४९) प्रत्याद्वारवतां चेतः स्वयं भोग्यक्षयादिव । विक्रीयते सद्व प्राणैः परमेवावशिष्यते ॥ (६१६९।५२) यथैव भावयत्यातमा सततं भविष्यति स्वयम् । त्रयेवाप्यते शक्त्या शीघ्रमेव महानपि ॥ (४।११।५९) भाविता शक्तिरात्मानमात्मतां नयति क्षणात् । अनन्तमस्त्रितं प्रावृद् मिहिका महती यथा ॥ (४।११।६०)

अनन्त आत्मतत्त्व का विचार करके मन को तन्मय बनाने का यत्न करना चाहिये। मन के तल्लीन होने पर वह स्थिर हो जाता है। आत्मतत्त्व (त्रह्म) में मन को स्थिर करने से प्राणों सहित मन ऐसे लीन हो जाता है जैसे कि वह मोग्य पदार्थों का ज्ञीण होने पर हो जाता है। आत्मा जैसी-जैसी भावना करता है वह शीघ्र ही वैसा ही हो जाता है और वैसी ही शक्ति से पूर्ण हो जाता है। जैसे वरसाती नाले बारिश होने से बड़ी-बड़ी नांद्याँ बन जाते हैं वैसे ही भावना हारा मन आत्मा होकर अनन्त और सब कुछ हो जाता है। अर्थात अपने आप को ब्रह्म सममते-सममते वह एक दिन ब्रह्म ही बन जाता है)।

### (आ) पदार्थों के अभाव की भावना :-

सत्यदृष्टी प्रपद्मायामसत्ये निर्विकल्पचिद्वज्ञातमा स आत्मा समवाप्यते ॥ (४।२१।४३) भ्रमस्य जागतस्यास्य जातस्याकाशवर्णवत्। अत्यन्ताभावसम्बोधे यदि रुहिरलं भवेत् ॥ (३।७।२७) तज्ज्ञातं ब्रह्मणा रूपं भवेत्रान्येन कर्मणा। दृश्यात्यन्ताभावतस्तु ऋते नाच्या ग्रुमा गतिः ॥ (३।०।२८) जगन्नाम्नोऽस्य दृश्यस्य स्वसत्तासम्भवं विना । बुध्यते परमं तस्वं न कदाचन केनचित्॥ (३।७।३०) अत्यन्ताभावसम्पत्ती इष्ट्रदृश्यद्दशां मनः। एकध्याने परे हुड़े निविकलपसमाधिनि ॥ (३।२१।७६) वासनाक्षयबीजेऽस्मिन्किञ्चदङ्करिते हदि। क्रमाबोदयमेष्यन्ति रागद्वेषादिका इशः ॥ (३१२११७७) निम्छत्वमुपेष्यति । संसारसम्भवश्चायं प्रतिष्ठामलमेष्यति ॥ (३१२११७८) निर्विकलपसमाधानं विनाइन्ताजगितस्थतेः। अत्यन्ताभावसम्पत्ति नोदेत्येव विमुक्तता॥ (३।२१।१२) अनुत्पाद्मयी होपा ज्ञातृज्ञेयस्य वस्तुन: । अत्यन्ताभावसम्पत्ती युक्त्या कार्स वेतन्ते ये ते ब्रह्माम्यासिनः स्थिताः ॥ (३।२२।२७) समांदावेव नोत्पन्नं दृश्यं नास्त्वेव तत्सदा। इदं जगददं चेति वोधाभ्यास उदाहतः॥ (३।२२।२८) दृश्यासम्भववोधो हि ज्ञानं ज्ञेयं च कथ्यते। तद्भवासेन निवांणमित्यभ्यासो महोदयः (३।२२।३१)

असत्य दृष्टि के चीए हो जाने पर और सत्य दृष्टि के दृढ़ हो जाने पर आत्मा निर्विकलप और शुद्ध चितिका आकार धारण कर लेता है, जगत रूपी भ्रम के, जो कि आकाश के रङ्ग की नाई देखने मात्र को है वास्तविक नहीं है, अत्यन्त अभाव के ज्ञान के हुइ हो जाने पर ब्रह्म के रूप का ज्ञान होता है; अन्य पकार से नहीं। दृश्य जगत के अत्यन्त अभाव की भावना के विमा दूसरी और कोई शुभ गति नहीं है। इस जगत् नाम वाले दृश्य की सत्ता को असम्भव समझे विना कभी भी कोई परम तस्व को नहीं जान सकता। द्रष्टा, दर्शन और दृश्य सब को अत्यन्त असत् समम्बर निर्विकल्प समाधि में एकतत्त्व के ध्यान में निमम्न होने पर, हृदय में वासना के त्त्य के अंकुर का बीज आरोपित होने पर, कम से राग द्वेष आदि की उत्पत्ति नहीं होती, संसार की भावना निर्मुल हो जाती है. और निर्विकल्प समाधि भी हड़ होने लगती है। ऋहं भाव और जगत के अत्यन्त असत् होने का अभ्यास किये बिना नित्यरूप मुक्ति का अनुभव उदय ही नहीं होता। जो लोग युक्ति और शास्त्र के अध्ययन द्वारा ज्ञाता और ज्ञेय दोनों को अत्यन्त असत् समभने का प्रयत्न करते हैं वे ब्रह्माभ्यासी कहलाते हैं। यह जगत्, मैं और सब दृश्य वस्तुयं कभी न उत्पन्न हुई हैं, और न हैं — इस प्रकार का निश्चित ज्ञान और ज्ञान का वास्तविक अभ्यास है। दृश्य के असम्भव होने के ज्ञान का ही नाम ज्ञान है। यही जानने योग्य भी है। इसके अभ्यास से ही निर्वाण की प्राप्ति होती है। इसलिये अभ्यास वडी चीज है।

### (इ) केवलीभाव:--

यद्द्रप्टुरस्पाद्रप्टत्वं दृश्याभावे भवेद्वलात् । तद्विद्धि केवलीभावं तत एवासतः सतः (३।४।५३) तत्तामुपगते भावे रागद्वेषादिवासनाः । श्वास्यन्त्यस्पिन्दिते वाते स्पन्दनश्चुण्यता यथा ॥ (३।४।५४) त्रिज्ञगत्त्वमहं चेति दृश्येऽसत्तामुपागते । इष्टुः स्यात्केवज्ञीभावस्तादृशो विमलात्मनः ॥ (३।४।५६) अहं त्वं बगदित्यादी प्रशान्ते हस्यसंभ्रमे । स्याचाहकी केवलता स्थिते ब्रह्मवीक्षणे ॥ (३।४।५८)

हरय के अत्यन्त अभाव होने पर जब द्रष्टा का द्रष्टत्व (द्रष्टापन) आप ही लय हो जाता है तब जो सत्ता शेष रहती है उसे केवलीभाव कहते हैं। जैसे हवा के रुक जाने पर उसकी कियायें शान्त हो जाती हैं वैसे ही उस भाव (केवलीभाव) के प्राप्त हो जाने पर राग द्वेष आदि की सभी वासनायं शान्त हो जाती हैं। तीनों जगत्, तुम, मैं और सब हश्य शान्त हो जाने पर द्रष्टा को अपने शुद्ध आत्म स्वरूप होने का केवलीभाव अनुभव में आने लगता है। मैं, तुम, और जगत् आदि हश्य के अम के शान्त हो जाने पर और द्रष्टा के अनुभव में न आने पर केवलता का अनुभव उदय होता है।

#### २-- प्राणों की गति का निरोध:--

वाळबृन्तस्य संस्पन्दे शान्ते शान्तो यथानितः।
प्राणानित्तपरिस्पन्दे शान्ते शान्ते तथा मनः॥ (कृष्ट्राष्ट्र१)
तस्मिन्संरोधिते नृतमुपशान्तं भवेन्मनः। (११७८।१६)
मनःस्पन्दोपशान्त्यायं संसारः प्रविष्ठीयते॥ (९१७८।१६)
प्राणशक्तो निरुद्धायां मनो राम विकीयते।
इञ्यच्छायानु तद्द्व्यं प्राणस्यं हि मानसम्॥ (९११३।८३)

जैसे पंखे की गति रुक जाने पर हवा की गति रुक जाती है वैसे ही प्राणों की गति के रुक जाने पर मन शान्त हो जाता है। प्राण के निरोध करने से अवश्य ही मन शान्त हो जाता है। मन के शान्त होने पर अवश्य ही यह संसार विलीन हो जाता है। प्राण की शक्ति के निरुद्ध हो जाने पर अवश्य ही हे राम! मन विलीन हो जाता है। जैसे द्रव्य की छाया की गति द्रव्य की गति के समान होती है वैसे प्राण का रूप भी मानसिक है।

(अ) प्राण और पन का सम्बन्ध चित्त का ही

वनाया हुआ है :--

तेन सङ्गल्पितः प्राणः प्राणो मे गतिरित्यपि। न भवामि विनानेन तेन तक्तरप्रायणम् ॥ (३।१३९।२) पृषं यन्मनसाभ्यस्तह्यस्त्रध्यं तथेव तत्। तेन मे जीवितं प्राणा इति प्राणे मनः स्थितम् ॥ (५।१३९।१०) मनने ही प्राणों की कल्पना की है और इस बात की भी कल्पना की है कि प्राण उसकी गति है और प्राण के बिना उसकी स्थित नहीं है। इस कारण से ही वह प्राण के ऊपर निर्भर रहता है। मन जिसका अभ्यास कर लेता है उसी का अनुभव करता है। मन सममता है कि प्राण उसका जीवन है, इसलिये ही प्राण में मन की स्थित है।

(आ) प्राणविद्याः—

सर्वदुः सक्षयकरी सर्वसीभाग्यवधिनी । (६।२४।८) कारणं जीवितस्येह प्राणिवन्ता समाश्रिता ॥ (ई।२४।१) इडा च पिङ्गला चास्य देइस्य मुनिनायक। सस्थिते कोमले मध्ये पार्थकोष्ठे निमीलिते ॥ (६।२४।२०) पद्मयुग्मत्रयं यन्त्रमस्थिमांसमयं सुद्। कर्वाधीनालमन्योन्यमिलकोमससइलम् ॥ (१।२४।२१) सेकेन विकसत्पन्नं सक्छाकाशवारिणा । चन्नित तस्य पत्राणि सृद् व्याप्तानि वायुना ॥ (६।२४।२२) चलत्मु तेषु पत्रेषु स महत्परिवर्धते। वाताहते ह्यतापत्रजाले बहिरिवाभितः ॥ (६१२४।२३) वृद्धि नीतः स नाडीय कृत्वा स्थानमनेकथा। देहेऽस्मिन्प्रसरस्यथ ॥ (६।२४।२४) **ऊ**र्वाघोवतंमानासु प्राणापानसमानाधी स्ततः स हृदयानिल: । संकेतै: प्रोच्यते तज्ज्ञैर्विचित्राकारचेष्टितै: ॥ (कृ।२४।२५) हत्पद्मयन्त्रजितये समस्ताः प्राणक्षक्तयः। कथ्वांघः प्रस्ता देहे चन्द्रविस्वादिवांशवः ॥ (६।२४।२६) यान्त्यायान्ति विकर्पन्ति हरन्ति विहरन्ति च। उत्पतनित पतन्त्याञ्च ता पताः प्राणशक्तयः ॥ (५।२४।२७) स प्य हत्यद्मगतः प्राण इत्युच्यते बुधैः। अस्य काचिन्मुने शक्तिः प्रस्पन्दयति स्रोचने ॥ (ई।२४।२८) काचित्स्पर्शमुपादत्ते काचिद्वहति नालया। काचिद्वं जरयति काचिद्वक्ति वर्वासि च॥ (द्वारशार्र) बहुनात्र किमुक्तेन सर्वमेव शरीरके। करोति भगवान्वायुर्यन्त्रेहामिव यान्त्रिकः ॥ (६।२४।३०) तत्रोध्वांधो द्विसंवेतौ प्रस्तावनिली सुने । प्राणापानाविति ख्यातो प्रकटो हो वरानिको ॥ (ई।२४।३१)

सहस्रविनिकृताङ्गाद्विसतन्तुलवाद्यि दुर्लक्ष्या विद्यमानापि गति: सुक्ष्मतराऽनयो: ॥ (६।२४।३७) प्राणोऽयमनिशं ब्रह्मन्स्यन्दशक्तिः सदागतिः। सवाग्राभ्यन्तरे देहे प्राणोऽयमुपरि स्थितः ॥ (६।२५।३) अपानोअप्यनिशं ब्रह्मस्यन्दशक्तिः सदागतिः। सवाद्याभ्यन्तरे देहे त्वपानोऽयमवाक्निध्यतः ॥ (६।२९।४) प्राणापानगति प्राप्य सुस्वस्थः सुखमेधते। प्राणस्याभ्युद्यो ब्रह्मन्यग्रपत्रावृष्टदि स्थितात् ॥ (६।२५।२९) हादशाङ्गलपर्यन्ते प्राणोऽस्तं यात्ययं वहिः। अपानस्योदयो बाह्याद्द्वादशान्तानमहामुने ॥ (६१२५१३०) अस्तङ्गतिरथाम्भोजमध्ये हृदयसंस्थिते । प्राणो यत्र समायाति हादशान्ते नभःपदे ॥ (६।२९।३१) समनन्तरम् । पदात्तस्माद्यानोऽयं सादेति बाह्याकाशोन्मुखो प्राणो बहुत्विनिशिखा यथा ॥ (६।२९।३२) हृदाकाशोन्मुकोऽपानो निम्ने वहति वास्वित् ॥ (६।२५।३३) अपानशिक्तोऽन्तस्था कला प्राणविवस्थता ॥ (६।२९।३६) यत्र प्रस्ता तदासाय पदं भूयो न शोचपते। प्राणार्चस्य तथाऽस्तस्था यत्रापानसितांञ्चना ॥ (५१२५१३७) ग्रस्ता तत्पद्मासाच न भुयो जन्मभाङ्नरः। प्राण एवार्कतां याति सवाह्याभ्यन्तरेऽम्बरे ॥ (१।२९।३८) आप्यायनकरीं पश्चाच्छक्तितामधितिष्टति । प्राण एवेन्द्रतां त्यक्त्वा शरीराप्यायकारणीम् ॥ (६।२९।३९) क्षणादायाति सूर्यत्वं संशोषणकां पदम्। अर्कतां सम्परित्यज्य न यावचन्द्रतां गतः ॥ (६।२५।४०) प्राणस्तावद्विचार्यान्तेऽदेशकाले न शोडयते। हृदि चन्द्राकयोज्ञांत्वा नित्यमस्तमयोदयम् ॥ (६।२५।४१) आत्मनो निजमाधारं न भृयो जायते मनः। सोदयास्तमणं सेन्दुं सर्रातम सगमागमम् ॥ (६।२९।४२) अपानेऽस्तङ्गते प्राणः समुरेति इदम्बुजात् ॥ (६।२९।४७) प्राणे त्वस्तङ्गते बाह्यादपानः प्रोदितः क्षणात् ॥ (६।२२।४८)

प्राण्विद्या से जीवके सब दुःखोंका नाश होता है और सब प्रकार के सौभाग्य की वृद्धि होती है। शरीर के मेरुद्ग्ड (पार्श्वकोष्ठ)

के मध्य में दो मिली हुई कोमल इडा और पिङ्गला नामक नाड़ियाँ स्थित हैं। अस्थि और मांस से बने हुए, ऊपर और नीचे को जाने वाली नालियों समेत, कोमल पंखड़ियों वाले कमल के फुल के जोड़ों के समान, तीन यन्त्र (शरीर के ऊपरी भाग में ) स्थित हैं। इन यन्त्रों के पत्र वायु के प्रवेश से विकसित होते हैं। वायु से व्याप्त होने पर उनके पत्र घीरे-धीरे हिलते हैं। उन पत्तों के हिलने से वायु की वृद्धि होती है, जैसे वायु द्वारा लता और पत्रों के स्पन्दित होने पर बाहर चारों श्रोर हवा फैलती है। भीतर जब वायु का आकार बढ़ता है तो वह वायु अपर नीचे चारों क्रोर शरीर में नाड़ियों द्वारा फैज़ती है। हृदय में प्रविष्ट वायु शरीर में फैल कर नाना प्रकार की चेष्टायें करती हुई और विशेष स्थानों में रहती हुई प्राण, अपान, समान, व्यान और उदान नामों से प्रसिद्ध होती है। शरीर के भीतर हृद्य में स्थित तीनों यन्त्रों में फैलती हैं जैसे चन्द्रमा से किरगों फैलती हैं। वे प्राग्रशक्तियाँ जाती हैं, आती हैं, आकर्षण करती हैं, हरण करती हैं, विहार करती हैं, उपर चढ़ती हैं, नीचे गिरती हैं। इदयकमल में रहने वाली वायु प्राण कहलाती है: इसकी एक शक्ति तो आँखों में जाकर उनका सख्रालन करती है; एक त्वचा में जाती है; एक नाक में; एक भोजन को पचाती है, एक जिह्ना में जाकर वाणी का सञ्चालन करती है। बहुत कहने से क्या, सारे शरीर को भगवान प्राण इस प्रकार चलाता है जैसे कि कोई यांत्रिक (इञ्जीनियर) किसी यन्त्र को चलाता हो। शरीर के भोतर रहने वाली वायु के दो विशेष भाग हैं, एक ऊपर की ब्रोर जाता है ब्रौर दूसरा नीचे की ओर-उनके नाम हैं प्राण और अपान। कमल की नाल एक तन्तु के हजारवें हिस्से से भी सूचम और दुर्लच्य गति प्राण और अपान की है। देह के बाहर और भीतर ऊपरी भाग में सदा-गति और स्पन्दशक्ति वाला प्राण सदा रहता है। देह के बाहर और भीतर नीचे के भाग में सदागित और स्पन्दशक्ति वाला अपान सदा रहता है। प्राण और अपान की गति को जान कर और वश में करके योगी स्वस्थ रहकर सुख भोगता है। हृदय में स्थित कमलपत्र से प्राण का उदय होता है और द्वादश (१२) अङ्गल तक वाहर आकर वह अस्त हो जाता है। अपान का १२ अङ्गल दूरी पर उदय होकर भीतर हृदय में स्थित कमल के मध्य में अस्त होता है। जहाँ बारह

श्रंगुलपर वाहर प्राणका अस्त होता है वहींसे प्राणके अस्तके पीछे अपानका उद्य होता है। प्राणकी गति अप्रिशिखाकी नांई हृद्यसे ऊपरकी ओर बाहरको है, और अपानकी गति जलकी नाई हृदय आकाशकी और वाहर से भीतरको नीचेकी और है। अपान रूपी चन्द्र-माकी कला जब और जहाँ प्राण रूपी सूर्य द्वारा प्रस्त हो जाती है ( अर्थात् जव और जहाँ अपान और प्राण एक होते हैं ) उस स्थान-को प्राप्त करके फिर शोक नहीं होता ( अर्थात् उस समयही निस्पन्द अवस्थाका अनुभव होता है जो कि आत्माकी अवस्था है । इसी प्रकार जब प्राएकी कलाको अपान प्रस्त कर लेता है (अर्थात् जहाँ भीर जब प्राण और अपान एक हो जाते हैं और स्पन्दन नहीं होता ) उस स्थानको प्राप्त करके फिर जन्म नहीं होता। भीतर और बाहर रहनेवाली वायु ही प्राण और अपान का, जो कि शरीर को पुष्ट करते हैं, रूप धारण करती है। जब बाहर ( १२ अंगुल पर ) प्राण तो शान्त हो जाए और अपान का उदय न हो, तब ध्यान लगाने पर शोक नहीं होता। इसी प्रकार हृदयके भीतर जब अपान शान्त हो जाए और प्राणका उद्य अभी न हुआ हो, उस समय ध्यान लगाने से पुनर्जन्म नहीं होता, क्योंकि वही आत्मा का आधार है। वह ऐसा स्थान है जिसमें प्राण और अपान, उदय और अस्त सूर्य और चन्द्रमा, दोनों का समा-गम होता है। हृदय में अपान के अस्त होने पर प्राण का उदय होता है और बाहर प्राण् का अस्त होने पर अपान का उद्य होता है। इन दोनों उदय और अस्त के बीच की अवस्था, जिसमें प्राण और अपान दोनों ही की गति का अनुभव नहीं होता, आत्मा की निजी अवस्था है। उसमें स्थित होना ही योगी का ध्येय है। उसमें तव नित्य स्थिति होती है जब कि प्राण् की गति का विलक्त निरोध हो जाए।

### (इ) स्वाभाविक प्राणायाम:-

जाडातःस्वपतश्चेव प्राणायामोऽवसुत्तमः।
प्रवर्तते यतस्तज्ज् तत्तावङ्गेयसे श्रृणु॥ (१।२९१९)
बाद्धोन्मुख्दर्य प्राणानां यदृष्टदृम्युजकोडरात्।
स्वरसेनास्तयत्नानां तं धीरा देवकं विदुः॥ (६।२९१६)
द्वादशाङ्गुज्वपर्यन्तं वाद्धमाकमतामधः।
प्राणानामक्रसंस्पर्शो यः स प्रकृष्टव्यते॥ (६।२९१७)

बाह्यात्परापतत्यन्तरपाने बत्नवर्जितः। योऽयं प्रपुरणः स्पन्नों विद्रस्तमपि प्रकम् ॥ (६।२५।८) अपानेऽस्तइते प्राणो यावद्याभ्युदितो हृदि। वाबत्सा कुम्भकावस्था योगिभियांनुभृयते ॥ (३।२९।९) रेचकः कुम्भक्षीय प्रकथ त्रिया स्थितः। अपानस्योदयस्थाने शादकान्सादयो बहिः॥ (६।२५।१०) स्वभावाः सर्वेकालस्थाः सम्यग्यत्नविवर्जिताः। ये प्रोक्ताः स्कारमतिभिस्ताच्छ्णु त्वं महामते ॥ (१।२५।११) हादशाङ्गु सपर्यन्ताहास्यादभ्युदितः प्रभो । बो वातन्तस्य तजीव स्वभावात्प्रकादयः ॥ (द्वार्वाश्य) सुदन्तरस्था निष्पन्नघटवया स्थितिवहिः। द्वादशाङ्गलपर्यन्ते नासापसमसंमुखे ॥ (६१२५।१३) व्योभित नित्यमपानस्य तं विदुः कुम्भकं बुधाः। बाह्मोन्सुकस्य वायोवां नासिकाआविधर्मति: ॥ (दै।२९।१४) तं बाह्यपुरकं त्वाद्यं विदुर्धांगविदो जनाः। मासापादपि निर्मत्य हाद्शान्तावधिर्मतिः ॥ (६।२९११) या वायोस्तं विद्धीरा अपरं बाह्यपुरकम्। बहिरस्तकृते प्राणे बावकापान उत्गत: ॥ (६।२९।१६) तॉबत्युणं समावस्थं विद्यः क्रम्भकं विदुः। यत्त्रकर्मुख्यत्वं स्याद्यानस्योद्यं विना ॥ (६।२५।१७) तं वाह्यरेवकं विद्याचिन्त्यमानं विमुक्तिद्रम्। द्वादशान्ताचतुरभाय रूपपीवरता परा ॥ (६।२६।१६) अपानस्य बहिण्डं तमपरं पूरकं विदु:। वाह्यानान्तरां है तान्कुरभकारीननारतम् ॥ (५१२५११९) प्राणापानस्वभावांस्तान्युध्वा भूयो न वायते (६।२९।२०) मण्डतस्तिष्ठतो वापि जावतः स्वपतोऽपि वा ॥ (६।३५।२१) **९ते** निरोधमायान्ति प्रकृत्याऽतिचलानिकाः । यत्करोति यद्रशाति युद्धग्रैवालमनुस्मरन् ॥ (६।२९।२२) कुम्भकादीब्रदः स्वान्तस्तत्र कतां न किञ्चन। अञ्चडामिस्मिस्ञ्यापारे बाह्यं परिजद्दन्मनः ॥ (३।२५।२३) दिनैः कतिपये रेव पदमाप्नोति केवलम् । (पार्वा) प्रतदस्यसतः पुंचो बाग्रे विषयवृत्तिषु ॥ (क्री२९१२४)

बन्नावि रति चेतः श्रद्धतौ ब्राह्मणो यथा। (३१२५।२५) अस्तद्भतवति प्राणे त्वपानेऽभ्युदयोन्सुसे ॥ (१११५।५०) बहिः कुम्भकमालम्ब्य विरं सूबो न शोच्यते । अपानेऽस्तहते प्राणे किञ्चिद्रभ्युद्योन्मुखे ॥ (ई।२९।५१) अन्तःक्रम्भक्मालम्ब्य विरं भूयो न शोज्यते। प्राणरेचकमाल्यक्य अपानावृद्रकोटिगम् ॥ (१।२५।५३) स्वडं कुम्भक्रमभ्यस्य न भृयः परितव्यते। अपाने रेवकाधारं प्राणपुरान्तरस्थितम् ॥ (५।१५।५३) स्वसंस्थं पूरकं दृष्वा न भूयो जायते नरः। प्राणापानाबुसावन्तयंत्रे ती विख्यं गती ॥ (३।२५।५४) तदालम्बय पर्दं बान्तमात्मानं नानुतव्यते । प्राणमकोन्मुलेऽयाने देशं कालं च निष्कलम् ॥ (ई।२५।६१) विचार्य विश्वस्तवां न भूयः परिशोच्यते। अपानमक्षणपरे प्राणे हृदि तथा वहिः॥ (१।१५।५६) देश कालं च सम्प्रेक्ष्य न भूयो जायते मनः। यत्र प्राणी वापानेन प्राणेनापान एव च॥ (१।२९।५७) निगीणी बहिरन्ता देशकाली च पश्यती। क्षणमस्तं गतप्राणमपानोद्ववितम् ॥ (५१२५१९४) अयस्नसिद्धवाद्यस्यं कुम्भकं तत्पदं विदुः। अयत्नसिद्धी हान्त-थकुम्भवः परमं पदम् ॥ (१।२५।५९) प्रतनदातमनी रूपं शुद्धीया परमेव चित्। प्तंतचत्सदाभासमेतत्याच्य न शोक्यते ॥ (१।२६।६०)

जो सबसे उत्तम प्राणायाम है और जिसको ज्ञानी लोग सोते जागते करते रहते हैं उसको अपने कल्याण के लिए सुनो। हृद्य कमल के कोश से (फेफड़ों से ) प्राण के बाहर निकलने का नाम रेचक है। बाहर बारह अंगुल से प्राणों के भीतर के खड़ों में लाने का नाम पूरक है। बाहर से अपान के अन्दर आजाने पर उसके द्वारा भीतर के खड़ों को यत्न से भरने का नाम भी पूरक है। हृद्य में आकर जब अपान अस्त हो जाए और वहाँ से प्राण्का उद्य न हो, तो वह अवस्था कुम्भक कहलाती है। योगी लोगों को उसका अनुभव होता है। रेचक कुम्भक और पूरक भी तीन प्रकार के हैं। वे स्वाभाविक हैं और सदा होते रहते हैं; उनको करने के लिये विशेष यत्न की आवश्यकता नहीं

है। बुद्धिमानों ने जिस प्रकार उनका वर्णन किया है वह सुनो। जोवाय बारह अंगुल बाहर से उदय होती है उसके वहीं पर (बाह्य ) पूरक आदि प्राणायाम होते हैं। नाक से बाहर बारह अंगुलकी दूरी पर, मिट्टी में अप्रकटित घड़े की नांई, जब वायु आकाश में स्थित रहती है तो उसे बाह्य कुर्भक कहते हैं। बाहर की ओर जानेवाली वायु के नाककी फुक्कल तक जानेको योग जागनेवाले लोग प्रथम बाह्य पूरक कहते हैं; और नाक की फुक्कल से बाहर बारह अंगुल तक प्राण के जाने को धीर लोग दूसरा बाह्य पुरक कहते हैं। प्राण के बाहर जाकर ऋसत हो जाने पर जब तक कि वहाँ से अपान का उदय नहीं होता उस पूर्ण और सम अवस्था को बाह्य कुंभक कहते हैं। अपान के उदय होने से पूर्व जो उसकी अन्दरकी श्रोर जाने की प्रवृत्ति होने लगती है उस मुक्तिदायक प्राणायाम को बाह्य रेचक कहते हैं। बारह अङ्गल बाहर से उठकर अपान का आकार-मय होना दूसरा पूरक कहलाता है। इन वाहरी और भीतरी प्राणों के स्वभावों, कुंभक आदि को जानकर योगी दूसरा जन्म नहीं लेता। चलते, ठहरते, सोते, जागते, इन प्राणायामां को करते रहने से स्वाभाविक चक्रल वृत्तिवाले प्राग्त भी वश में आ जाते हैं। इन प्राग्तायामों को करता रहता हुआ पुरुष बुद्धिको इनमें लगाकर जो चाहे करे और खाये पिये, उसको कर्तृत्वका स्पर्श नहीं होता। इस अभ्यास में खुब लग कर, बाहर से मनको रोक कर, कुछ दिन में मनुष्य केवल पदको प्राप्त कर तेता है। इनका अभ्यास करने पर मनको बाहर के विषयों में आनन्द नहीं आता, जैसे बाह्यण को कत्ते के मांस में ( खाल में ) मजा नहीं खाता । जब प्राण बाहर जाकर जस्त हो जाए और खपानका उदय होने को हो ( हुआ न हो ), उस बाह्य कुंभकका अवलम्बन करके योगी शोक से रहित हो जाता है। जब हृदय में अपान का अस्त हो जाए और प्राण का उदय न हुआ हो, उस भीतरी कुंभक का अवलंबन करके भी योगी शोक से पार हो जाता है। प्राण को निकाल कर अपान को महरा न करके जो शुद्ध (बाह्य ) क्रम्भक होता है उसका अभ्यास करके योगी को परिताप नहीं होता। अपान को भीतर लेकर प्राण की बाहर न निकाल कर जो भीतरी कुंभक होता है उसका अभ्यास करने से मनुष्य का पुनर्जन्म नहीं होता । प्राण श्रीर अपान दोनों ही जब भीतर लीन हो जाएँ, उस अवस्था का अभ्यास करके आत्मा के शान्त हो जाने पर शोक नहीं होता। प्राण को भच्छ करने को जब

अपान उद्यत होता है उस कल्पना रहित काल का ध्यान करने से फिर शोक नहीं होता। इसी प्रकार अपान को भन्नण करने को जब प्राण् उद्यत होता है उस देश और काल का ध्यान करके शोक नहीं होता। जब और जहाँ बाहर और भीतर प्राण् और अपान एक दूसरे को निगल जाते हैं और चण भर के लिये प्राण् वायु की गति रक जाती है, प्राण् और अपान दोनों का अभाव हो जाता है, उस विना किसी यत्न किये सिद्ध अवस्था को बाहर और भीतर का कुम्भक कहते हैं; उस अवस्था में ही आत्मा के शुद्ध रूप का भान होता है। उसमें स्थिर होकर शोक नहीं होता।

### (ई) प्राणों की गति को रोकने की युक्तियाँ :-

वैराग्यात्कारणाभ्यासाद्य कितो व्यसनक्षवात् । परमार्थावयोधाच रोध्यन्ते प्राणवायवः ॥ (१।१३।८५) शाबसजनसंपक वैराग्याभ्यासयोगतः अनास्थायां वृतास्थायां पूर्वसंसारमृत्तिषु ॥ (११७८।१८) यथाभिवाञ्चितस्यानाचिरमेकतथोदितात् । पुकतत्त्वधनाभ्यासात्प्राणस्पन्दो निरुद्धवते ॥ (१।७८।१९) प्रकादिनिजायामाद्रहडाभ्यासाद्वेदजात् पकान्तध्यानसंयोगात्प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (१।७८।२०) ओङारोचारणप्रान्तशब्दतत्वानुभावनात् सुपुष्ते संविदो जाते प्राणस्यन्दो निस्तृष्यते ॥ (१।७८।२१) रेचके नृतमभ्यस्ते प्राणे स्कारे समागते। न स्प्रकात्यद्वरंध्राणि प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (५।७८।२२) प्रके नृतमभ्यस्ते प्रादृगिरिधनस्थिते। प्राणे प्रशान्तसञ्चारे प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (१।७८।२३) कुरभके कुरभवत्कालमनन्तं परितिष्ठति । अम्यासारस्वंभिते प्राणे प्राणस्पन्दो निरुद्ध्यते ॥ (१)७८।२४) वालुमूलगतां यलाजिद्वयाकस्य घंटिकाम्। कथ्वरन्ध्रमते प्राणे प्राणस्यन्दो निस्तृथ्यते ॥ (१।७८।२५) समस्तकळनोन्मुक्ते न किञ्चिन्नाम स्ट्रमले। ध्यानात्संविदि सीनायां प्राणस्पन्दो निरुद्धवते ॥ (५।७८।२६) द्वादशाङ्गुलपर्वन्ते नासाये विमलाम्बरे ।

संविद्द्दि प्रशास्यन्त्यां प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (११७८१२७)
श्रूमध्ये तारकालोकशान्तावन्तसुपागते ।
चेतने केतने छुद्धे प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (११७८१२९)
अस्यासादूध्वरन्त्रेण तालुख्वें द्वादशान्त्रमे ।
प्राणे मिलतसंवृत्ते प्राणस्यन्दो निरुद्धयते ॥ (११७८१३८)
श्राटित्येवं यदुक्तं ज्ञानं तस्मिन्द्द्वात्रिते ।
असंश्रिष्टविकलपांधे प्राणस्यन्दो निरुद्धयते ॥ (११७८१३१)
तस्मात्संविन्मये छुद्धे हृदये हृतवासने ।
बलान्नियोजिते चित्ते प्राणस्यन्दो निरुद्धयते ॥ (११७८१३८)
एभिः क्रमैस्तथान्येश्च नानासङ्कलपकलिपतेः ।
नानादेशिकवकस्थैः प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (११७८१३९)
अस्यासेन परिस्पन्दे प्राणानां क्षयमागते ।
मनः प्रशाममावाति निवांणमविश्वर्थते ॥ (११७८१३६)

वैराग्य, कारणका अभ्यास, व्यसनत्त्र्य, परमार्थका ज्ञान; शास्त्र और सञ्जनोंका संपर्क; अभ्यास, संसार की वस्तुओं में श्रास्था का त्याग, ध्यान द्वारा प्राप्त एकता का अनुभव; एक तत्त्वका गृह अभ्यास; पूरक आदि प्राणायामीं का अभ्यास, एकान्त में बैठकर ध्यान लगाना; श्रोंकार के उचारण द्वारा शब्द तत्त्व की भावना, सुपुन्न अवस्था में संवित् को ले जाना, रेचक का अभ्यास, प्राण को शान्त करने का अभ्यास, पूरक के अभ्यास द्वारा प्राण को शान्त करने का अभ्यास, तालू के मूल में स्थित घंटी को जिहा से दवाकर प्राण को उध्वरन्ध्र में लेजाना, सब कल्पनाओं को शून्याकार आत्मा में लीन करके ध्यान लगाना, नाक की फुक्कल से बारह अङ्कल बाहर ध्यान लगाकर संवित् को लीन करना, भ्र खों के मध्य में स्थित तारे का ध्यान लगाकर चेतन आत्मा में स्थिति प्राप्तकरना, अभ्यास द्वारा प्राण् को ऊर्ध्वरन्ध्र द्वारा तालू से बारह अङ्कुल पर लेजाकर शान्त करना; अकस्मात् ही जो आत्मज्ञान उदय हो जाए उसमें दढ़ता से स्थित होकर कल्पनाओं को लीन करना; चित्तको बलपूर्वक शुद्ध वासना रहित संवित्-मय आत्मा में लगाना आदि अनेक विधिओं द्वारा, जिनका अनेक गुरुओं ने उपदेश दिया है, प्राण की गति का निरोध हो जाता है। अभ्यास द्वारा प्राणों की गति के रुक जाने पर मन शान्त हो जाता है और निर्वाण ही शेष रह जाता है।

### ३—मनका लय:— (अ) मन संसार-चक्रकी नाभि है:—

चित्तं नाभिः किछास्येह मायाचकस्य सर्वतः। स्थीयते चेत्तदाकस्य तन्न किञ्चित्प्रबाधते ॥ (१।४९।४०) विसम्बुतमबष्टव्ये थिया पुरुषयत्नतः । निरुद्धये ॥ (919010) ग्हीतनाभिवहनान्मायाचकं इदं संसारचकं हि नाभी सङ्ख्यमात्रके। (\$13519) रुद्धवते ॥ संरोधिवायां बहुनाइधुनन्दन (कार शह) परं पौरुपमास्थाय बलं प्रज्ञां च युक्तितः। (\$1= 910) नार्भि संसारचडस्य चित्तमेव निरोधयेत्॥ (\$12 619) मनोनिष्टतया विश्वमिदं परिणति गतम्। (4158188) तिस्मि ते जितं सर्वे सर्वमासाहितं भवेत् ॥ (११२४१११) चित्सत्तेव जगत्सत्ता जगत्सत्तेव चित्तकम् । एकामावाद्द्वभोनांदाः स च सत्यविचारणात्॥ (8150156) विज्ञान्तरेव संसारः कुम्भान्तः कुम्भलं यथा। विक्तनाशे न संसारः कुम्भनाशे न कुम्भलम् ॥ (9190188) शान्ते वातपरिस्पन्दे यथा गन्यः प्रशास्यति। तथा ज्ञान्ते मनःस्यन्दे ज्ञाम्यन्ति प्राणवायवः ॥ (है।६९।४४) वित्ते त्यक्ते छयं याति हैतमैक्यं च सर्वतः। शिष्यते परमं शान्तमच्डमेकमनामयम् ॥ (१११३।४४) अस्याश्चित्तं विदुः क्षेत्रं संस्तोः सस्यसन्ततेः। क्षेत्रे स्वक्षेत्रवां याते बाढे: क इव सम्भवः॥ (१।९३।४५) चित्तमेव विचित्रेष्टं भावाभावविकासिना। विवसतेऽर्थभावेन जलमूर्मितवा यथा॥ (११९३।४६) चिचोत्साद्नरूपेण सर्वत्यागेन भूपते । सर्वमासायते सम्यवसाम्राज्येनेव सर्वदा ॥ (६।९३।४७) संसारस्यास्य दुःसस्य सर्वोपङ्बदायिनः । उपाय एक एवास्ति मनसः स्वस्य निवदः ॥ (४।३९।२) मनोविङयमात्रेण दुःखशान्तिस्वाप्यते । (३।११२।९) समें सर्वगतं शान्तं बहा सम्पचते तदा ॥ (३।१११।१५) स्वपौरुषेकसाञ्चेन स्वेप्सितस्यागरूपिणा । सन्। प्रशासमात्रेण विना नास्ति श्रुमा गतिः ॥ (३।१११।१२)

इस मायाचककी नाभि मन है। यदि इसको जोर से पकड़ कर स्थिर कर दिया जाये तो फिर संसार दुःख नहीं देता। मनको बुद्धि और पुरुषार्थ द्वारा बस में कर लेने पर यह माया-चक्र संसार ऐसे बस में आ जाता है जैसे कि नाभि के पकड़ने से पहिया। संकल्प नामक मनको रोकने से संसार की गति ऐसे रुक जाती है जैसे कि नाभि के रोक लेने पर पहिंचे की गति। परम पुरुषार्थ का आश्रय ले कर बल, प्रज्ञा और युक्ति द्वारा संसार-चक की नाभि, मनको रोकना चाहिये। यह संसार मन के सहारे पर ही चल रहा है, मन के जीत लेने पर सब कुछ जीता जाता है। चित्त की सत्ता से जगत् की सत्ता है, जगत् की सत्ता चित्त की सत्ता है; एक के अभाव होने पर दोनों ही का अभाव हो जाता है; और वह होता है सत्य के विचार से। चित्त के भीतर संसार इस प्रकार है जैसे कि घड़े के भीतर घटाकाश ; चित्त के नाश होने पर संसार इस प्रकार नहीं रहता जैसे कि घडे के नाश होने पर घटाकाश नहीं रहता। वायु का चलना बन्द हो जाने पर जैसे गन्ध का आना बन्द हो जाता है वैसे ही मन के स्पन्दन (गित ) के शान्त हो जाने पर प्राणों की गति भी रुक जाती है। चित्त के त्यांगे जाने और लीन होने पर, द्वेत और ऐक्य सब प्रकार से लीन हो जाते हैं; केवल एक शान्त और अविकार परम तत्त्व ही शेष रहता है। इस संसार रूपी खेती के खेत को चित्त कहते हैं। जब खेत ही न रहेगा तो खेती के पैदा होने की सम्भावना कहाँ है ? जैसे जल ही तरङ्ग के रूप में प्रकट होता है वैसे ही चित्त भाव और अभाव वाली वस्तुओं के रूपमें परिएत होता है। जैसे साम्राज्य के प्राप्त होने पर सव सम्पत्तियों की प्राप्ति हो जाती है वैसे ही चित्त नाश रूपी सर्वत्याग से सब कुछ प्राप्त हो जाता है। इस सब उपद्रवों के पैदा करनेवाले संसाररूपी दुःखसे छूटने का एक ही उपाय है। वह है अपने मन का नियह। मन के विलीन होने मात्र से दुःखों की शान्ति हो जाती है और सर्वगत, शान्त ब्रह्म का अनुभव होने लगता है। अपने ही पुर-पार्थ से सिद्ध होनेवाले, डच्छित वस्तुओं के त्याग स्वरूप मनके प्रशम विना श्रभ गति की प्राप्ति नहीं होती।

(आ) मन कैसे स्थल होता है :— अन्यात्मन्यात्मभावेन देहमात्रास्थयानया । पुत्रदारकुटुम्बेश्च चेतो गच्छित पीनताम् ॥ (९।५०।९७)

अहस्रारविकारेण ममतामल्हेलया । इदं ममेति भारेन चेतो गण्डति पोनताम् ॥ (९।९०।९८) जरामरणदु:खेन व्यथं मुज्ञतिमीयुपा । दोषाशाविषकोशेन चेतो गण्डति पीनताम् ॥ (५।५०।५९) संस्तेः। आधिज्याधिविलासेन समाश्वासेन हेबादेबप्रयत्नेन चेतो गच्छित वीनताम् ॥ (4140150) स्नेहेन धनखोभेन लाभेन मणियोषिताम । आपातस्मणीयेन चेतो गच्छति (4140148) भोगानिखबडेन दुराशाक्षीरपानेन आस्यादानेन चारेण विचाहियांति पीनताम् ॥ (१।५०।६२) विपवैषम्यशंसिना । आगमापायवपुपा भोगाभोगेन भीमेन चेतो गच्छति पीनताम् ॥ (१।९०।६३)

अनात्म में आत्मभाव से, देह में विश्वास से, स्त्री, पुत्र और कुटुम्ब से, अहङ्कार के विकार से, ममता के मलसे, "यह मेरा है" इस भाव से, व्यथं वृद्धिको प्राप्त होने वाले दोषों के कोश, जरा और मरण आदि देने वाले दुःखों से, उपादेय (प्राप्त करने योग्य) और हेय (त्यागने योग्य) को प्राप्त करने और त्यागने में प्रयत्न करने से, आधि और व्याधियों को प्राप्त कराने वाली संसार की आशाओं से, स्तेह से, धन के लोभ से, दूर से सुन्दर दिखाई देनेवाली मणि और त्रियों की प्राप्ति से चित्त स्थूल होता है। दुराशा रूपी दूध के पीने से, भोग रूपी वायु के वल से, आस्था रूपी चारे से चित्त रूपी सर्प मोटा होता है। उत्पत्ति और नाश वाले शरीर से विध के समान दुःखदायी भोगों के अधिक भोगने से चित्त स्थूल होता है।

(इ) मन किस प्रकार ब्रह्म हो जाता है :—
संयोजित परे चित्तं छुदं निवासनं भवेत्।
ततस्तु कल्पनाशृत्यमात्मतां याति राधव ॥ (३१९८१२)
मन एव विचारेग मन्ये विज्ञयमेण्यति।
मनोविज्ञयमात्रेण ततः क्षेयो भविष्यति॥ (३१९७१२०)
मनोनाम्नि परिक्षीणे कर्मण्याद्वितसंत्रमे।
मुक्त इत्युच्यते जन्तुः पुननंम न ज्ञायते॥ (३१९७१११)
प्रमुद्धानां मनो राम ब्रह्मैवेद्व द्वि नेतस्त्।
जन्नस्मानन्यमुद्धीनामञ्येनांन्यस्तरङ्गकः ॥ (३१९०१२)

यदा संक्षीयते चित्तमभावात्यन्तभावनात्। चित्तामान्यस्वरूपस्य सत्तासामान्यता तदा॥ (५।५५।२)

परम ब्रह्म में चित्त को लगाने से चित्त वासनारहित और शुद्ध हो जाता है। शुद्ध और वासनारहित होने पर वह कल्पनाश्न्य होकर आत्मभाव को प्राप्त कर लेता है। विचार द्वारा मन विलीन हो जाता है; और मन के लय हो जाने पर ही कल्याण होता है। मन नाम बाले उस कर्म के चीं ए होने पर जिसने कि इस भ्रम को रच रक्खा है, प्राणी जीवन्मुक्त हो जाता है; फिर उसका दूसरा जन्म नहीं होता। ब्रानियों का मन ब्रह्म ही है, और कुछ नहीं; जैसे जलमात्र पर दृष्टि रखने वालों के लिये समुद्र ही समुद्र है, तरङ्ग कोई वस्तु नहीं है। अभाव की अत्यन्त भावना द्वारा जब चित्त चीं ए हो जाता है वो सामान्य रूप वाली चितिका जो कि सत्ता सामान्य है, श्रनुभव होता है।

# (ई) मनके निरोध करने की युक्तियां :-

कक्रोन विना मर्च यथा दुष्टं मतहुजम् । (११९२१३९) न वाक्यते मनो जेतुं विना युक्तिमनिन्दताम् ॥ (६।९२।३४) साधयन्ति समुत्सुज्य वुक्ति ये तान्द्वयन्त्रिदः। भयाद्रयमुपायान्ति बलेशात्वलेशं व्रजन्ति ते ॥ (४।९२।४०) विम्दा: कर्तुमुख्का ये इटाबेतसी जयम्। (११९२१३८) ते निकनित नागेन्द्रमुन्मसं विसतन्तुभिः॥ (४।९२।३९) अध्यात्मविद्याधिगमः साधुसङ्गम एव च। वासनासम्परित्यागः प्राणस्पन्दनिरोधनम् । पुतास्ता युक्तयः पुष्टाः सन्ति चित्तज्ञये किला। (४।१२।३६) स्वसंविधवसंरोधाद्यथा चेतः प्रशास्यति । न तथाह तपस्तीर्थविद्यायज्ञित्रयागणैः ॥ (५।१६३।८) स्वेनैव पौरुपेणाञ्च स्वसंवेदनरूपिणा। यत्नेन चित्तवेतालस्त्यक्तवेष्टं वस्तु जायते ॥ (३।११११२) विवेकैकानुसंधानाबिहंशात्मतया मनः। चिदेकतामुपायाति इताभ्यासवकादिहा॥ (३१११२११९) त्यजन्नभिमतं वस्तु यस्तिवृति निरामयः। जितमेव मनस्तेन खदन्त इव दन्तिना । (३।१११।३)

तस्य चज्रखता येषा त्वविद्या राम सोच्यते।
वासनापदनार्झी तां विचारेण विनाशय ॥ (३।११२।११)
या योदेति मनोनान्नी वासना वासितान्तरा ।
तां तां परिहरेत्प्राज्ञस्तनोऽविद्याक्षयो भवेत् ॥ (३।११२।२२)
विषयान्त्रति भोः पुत्र सर्वानेव हि सर्वथा ।
अनास्था परमा होषा सा युक्तिर्मनसो जये ॥ (५।२४।१७)
ज्ञानादवासनोभावं स्वनाशं प्राप्तुयान्मनः ।
प्राणस्पन्दं च नाद्वते ततः शान्तिर्दि शिष्यते ॥ (६।६९।३५)
ज्ञानात्सर्वपदाथांनामसत्त्वंसमुदेत्यलम् ।
ततोऽङ्ग वासनानाशाद्वियोगः प्राणचेतसोः ॥ (६।६९।३६)
राजन्त्वात्मविचारोऽयं कोऽहं स्यामिति स्पष्टक् ।
चित्तदुर्द्धु मबीजस्य दहने दहनः स्मृतः ॥ (६।९४।२९)
यस्य मौक्यं क्षयं यातं सर्वे बह्नति मावनात् ।
नोदेति वासना तस्य प्राज्ञस्येवाम्बुधिमरी ॥ (६।८७।२९)

जैसे मतवाला दुष्ट हाथी विना अंकुश के नहीं जीता जा सकता वैसे ही मन भी विना ठीक युक्ति के नहीं जीता जा सकता। जो उचित युक्ति को छोड़ कर मन को जीतने का उपाय करते हैं वे हठी हैं: उनको एक भयके पीछे दूसरा भय और एक दुःख के बाद दूसरा दुःख होता रहता है। जो (बिना युक्ति के) बलपूर्वक चित्तको जीतने का प्रयत्न करते हैं वे मूर्ख उस व्यक्ति के समान हैं जो कि उन्मत्त हाथी को कमल के तन्तुओं से बाँधना चाहता है। चित्त के ऊपर विजय प्राप्त करने की निश्चित युक्तियाँ हैं-अध्यात्म प्रन्थों का अध्ययन, साधुओं का सत्सङ्ग, वासनात्रों का त्याग और प्राणों का निरोध। अपने ही ज्ञान और पुरुपार्थ द्वारा चित्त जितनी अच्छी तरह शान्त हो जाता है वैसा न तप से. न तीर्थ से, न विद्या से. न यज्ञ से. और न किसी विशेष अनुष्ठान से हो सकता है। अपने ही ज्ञानरूपी पुरुषार्थ से इच्छित वस्तुआं के त्याग से चित्तरूपी वेतालपर विजयप्राप्त होती है। विवेक द्वारा इस वात का निश्चय कर लेने पर कि मन बात्मा ( विति ) का ही अंश है और हढ़ अभ्यास के द्वारा मन आत्मा (चिति ) के साथ एकता का अनुभव करता है। इच्छित वस्तु का त्याग कर के जो विकार रहित स्थित हो जाता है वह मनको इस प्रकार जीत लेता है जैसे हाथी को श्रंकुश । मनकी वासना नामवाली चल्रालता जो अविद्या है उसको विचार द्वारा नष्ट कर देना चाहिये। जो जो दूसरी वस्तुओं के प्रिति वासना मनमें उठे, उस उसको त्यागने से अविद्या चीए। हो जाती है। मन के जीवने की एक युक्ति यह है कि सब विषयों के प्रित अनात्था उत्पन्न की जाए। ज्ञान द्वारा वासना रहित हो जाने पर मन का नाश हो जाता है और प्राएगों का स्पन्दन भी रुक जाता है; केवल शान्ति ही शोष रहती है। ज्ञानसे सब पदार्थों की असत्यता का निश्चय हो जाता है; उससे वासनाओं का चय होता है और प्राएग और मनका वियोग हो जाता है। "मैं कीन हूँ और क्या हो सकता हूँ" इस प्रकार का आत्मविचार वह आग है जिससे चित्तरूपी बुरे युत्त का बीज जलाया जा सकता है। "सब कुछ ब्रह्म ही है" इस प्रकार की भावनासे जिसका अज्ञान चीए हो गया है उस ज्ञानी के मन में वासना का इस प्रकार उदय नहीं होता जैसे कि महत्थल में वादल नहीं उठता।

यहाँ पर योगवासिष्ठ में जहाँ तहाँ वर्णन की हुई मन के निरोध करने की अनेक युक्तियों का संप्रह और विस्तार के साथ वर्णन किया जाता है:—

### १--ज्ञानयुक्ति:-

अपि पुष्पावदछन।दिप छोचनमीछनात् ।

सुकरोऽहंकृतेस्त्यागां न बखेशोऽत्र मनागिष ॥ (१११११३१)

यथैतदेवं तनय तथा ऋणु वदामि ते ।

अज्ञानमात्रसंसिद्धं वस्तु ज्ञानेन नत्रयति ॥ (१।११११३२)

यथा रज्जवां भुजङ्गत्वं मरावम्बुमतिर्थया ।

मिथ्यावभासः स्पुर्गति तथा मिथ्याप्यहंकृतिः ॥ (६।११११३४)

मननं कृत्रिमं रूपं ममैनन यतोऽस्म्यद्वम् ।

इति तत्त्यागतः शान्तं चेतो ब्रह्म सनातनम् ॥ (४।११।२४)

श्रहंकार (मन) का त्याग करने में जरा भी छेश नहीं होता; वह तो फूल को कुचज देने और श्राँखों के भीचने से भी सहल है। यह कैसे होता है? सुनो में बताता हूँ—जो वस्तु श्रज्ञान के कारण सत्य प्रतीत होती हो वह श्रवश्य ही ज्ञान से नष्ट हो जाती है। श्रहंकार वैसे ही मिथ्या है जैसे और मिथ्या ज्ञान। मन मेरा श्रमली स्वरूप नहीं है, बनावटी (मूठा) रूप है। इसिलये में मन नहीं हूँ—इस प्रकार मनको त्याग देने पर मन शान्त और सनातन ब्रह्म हो जाता है।

#### २-संकरपोंका उच्छेदन :-

(\$18150) सङ्कल्पनं मनोवन्बस्तदभावो विमुक्तता । अचित्तत्वमसङ्ख्यानमोश्रस्तेनाभिजायते (4183160) सङ्ख्पमात्रमेदेवं जगन्मिध्यात्वमुत्थितम् । व्रह्मस्ववापि (ई।३३।४२) असंकल्पनमात्रेण उपशान्ते हि सङ्कर्पे उपशान्तमिदं भवेत्। मुलाद्पि महामते ॥ (8148184) संसारद:समसिलं संकरपेनैव संकरपं मनसा स्वमनो सने। छित्त्वा स्वात्मनि तिष्ठ त्वं किमेतावति दृष्करम् ॥ (8148185) भावनाभावमात्रेण संकल्पः क्षीयते स्वयम्। न भयान्यनुगच्छति॥ (8148183) संकल्पनाशयवेन संकल्पो येन इन्तव्यस्तेन भावविपर्ययात्। निमेपेण छीछयेव निहन्यते ॥ (४१५४११६) अहंभावनमेवाहुः कल्पनं इल्पनाविदः। नमोऽर्थमावनं तस्य संकल्पत्याग उच्यते॥

संकल्प ही मनका बन्धन है, उसका अभाव ही मुक्तता है। संकल्प रहित होने से मनुष्य चित्त रहित हो जाता है, और चित्त रहित होने से मोच का अनुभव होने लगता है। संकल्प द्वारा ही जगत्का मिथ्या अनुभव उत्पन्न हुआ है और संकल्प के जीए होने पर यह कहीं लीन हो जाता है। संकल्प के शान्त हो जाने पर संसार का सारा दुःख जड़ से नष्ट हो जाता है। संकल्प को निर्मृत करना कठिन नहीं है; अपने संकल्प द्वारा संकल्प को, अपने मन द्वारा मन को काट कर आत्मा में स्थित हो जाओ। भावना के अभाव मात्र से संकल्प अपने आप ही ज्ञीस हो जाता है। संकल्प-नाश के यस्त से मनुष्य किसी प्रकार के भय को प्राप्त नहीं होता। भावविपर्यय (भाव अभाव सम-मने ) से आधे निमेपमें ही लीला मात्र से संकल्प को नष्ट करने की इच्छा करने वाला संकल्प का नाश कर सकता है। अपने अहंभावका श्रारोपण करना ही संकल्प है और श्रहंभाव को शून्य करनेका यत्न ही संकल्प-त्याग कहलाता है।

# ३-भोगों से विरक्ति :--

भोगेच आमात्रको यन्धस्तत्त्यागो मोक्ष उच्यते । (४।३९।३) यतो यतो विरज्यते ततस्ततो विमुच्यते ॥ (३।६१।३९)

किमन्यैः शास्त्रसन्दर्भेः कियतामिद्मेव तु । यद्यतस्वाहिह तत्सर्वे दश्यतां विपवहितत्॥ (813418) बाता चेदरतिर्जन्तोः भोगानप्रति मनागपि। तदसी वावतैवोचै: पदं प्राप्त इति श्रति: ॥ (३१६११३४) न भोगेप्वरितयांवज्जायते भवनाशनी । (वारशाइ७) न परा निवृ तिस्तावत्प्राप्यते जपदायिनी ॥ (4138136) तावद्श्रमन्ति दु:खेपु संसारावटवासिनः । विरति विषयेप्येते यावन्नायान्ति देहिन: ॥ (वारशारर) आत्मावङोकनेनैपा विषयारतिरुक्तमा । हृद्ये स्थितिमायाति श्रीरिवामभोजकोटरे ॥ (4128183) परदृष्टी वितृष्णत्वं तृष्णाभावे च हक्परा । एते मिथ: स्थिते हधी तेबोदीपदशे यथा ॥ (4128143) विवारो भोगगढांतो विवाराद्रोगगढ्णम् । (वारशहर) परं पौरूपमाश्चित्य भोगेप्वरतिमाहरेत् ॥ (4128130) कमादभ्यस्यमानेपा विषयारितरात्मण । सर्वतः स्कुटतामेति सेकसिका स्नता यथा॥ (१।२४।२०) पुरुपार्थाहते पुत्र नेह सम्प्राप्यते शुभम् । (६।२४।२६) माशायते हानभ्यन्ता काङ्क्षतायि शावत्मना ॥ (५।२४।२१)

सोगों की इच्छा होना ही बन्धन है, और उसका त्याग ही मोच कहलाता है। जिस जिस बस्तु से विरक्ति हो जाती है उसी उसी वस्तु से मुक्ति मिल जाती है। और शास्त्रोक्त साधनों से क्या प्रयोजन है, केवल इतना करना ही काफी है कि जो जो वस्तुएँ स्वाद देने वाली हैं उन सबको विष और अग्नि के समान भयंकर समस्त्रो। यदि प्राणी को हृद्य में भोगों के प्रति विरक्ति उत्पन्न जाए तो तुरन्त ही उच पद की प्राप्ति हो जाती है—ऐसा श्रुति कहती है। जब तक संसार को नाश करने वाली भोगों के प्रति विरक्ति मनमें उदय नहीं होती तब तक विजय प्राप्त कराने वाली परम निवृत्ति की प्राप्ति नहीं होती । संसार रूपी गड्डु में पड़े हुये प्राणी तभी तक अमते रहते हैं जब तक कि विषयों के प्रति विरक्ति नहीं उत्पन्न होती । विषयों से विरक्ति की उत्पत्ति आत्म-चिन्तन से हृदय में उत्पन्न हो कर कमल के फूल की शोभा की नाई प्रकाश पाती है। जैसे दीपक और उसका प्रकाश एक दूसरे से सम्बद्ध है वैसे ही परा दृष्टि प्राप्त हो जाने पर तृष्णा का ज्य होता है और तृष्णा के ज्य हो जाने पर परा दृष्टि की प्राप्ति होती है। भोगों की घृणा से विचार उत्पन्न होता है और विचार से भोगों के प्रति घृणा होती है। परम पुरुषार्थ का आश्रय लेकर भोगों के प्रति विरक्ति को उत्पन्न करो। जैसे पानी से सींचने से शनैः शनैः लता की वृद्धि होती है वैसे ही विषयों की विरक्ति घीरे-घीरे अभ्यास करने से सिंख होती है। हे पुत्र! बिना पुरुषार्थ के यहाँ पर कुछ भी प्राप्त नहीं होता, विना अभ्यास किये मूख किसी सिंखिको भी प्राप्त नहीं कर सकता, चाहे वह उसे कितना ही क्यों न चाहे।

#### ४-इन्द्रियों का निग्रह :-

विवेकवानुदारात्मा विजितेन्द्रिय उच्यते । वासनावीचियेगेन भवाज्यौ न स मुख्यते ॥ (ई।१६३।१५) मनो यद्दुसंघत्ते तत्सर्वेन्द्रियवृत्तयः । क्षणात्संपाद्यन्त्येता राजाज्ञामिव मन्त्रिणः ॥ (३।११४।४७) तस्मान्मनोनुरुधानं भावेषु न करोति यः । अन्तक्षेतनयत्नेन स झान्तिमधिगच्छति ॥ (३।११४।४८) परं पौरुपमाश्चित्य यवात्परमया धिया । भोगाञ्चाभावनां विचात्समूखामछमुद्धरेत् ॥ (३।११४।५१) विचमिन्द्रियसेनाया नायकं तज्जयाज्ञयः । उपानदृद्धपादस्य ननु चर्मावृतिव भूः ॥ (ई।१६३।६)

जो विवेकवाला और उदार-आत्मा है उसे जितेन्द्रिय कहते हैं—वह संसार समुद्र में वासना रूपी लहरों के बीच में पड़कर नहीं घवराता। जैसे राजा की आज्ञा का मंत्री लोग पालन करते हैं वैसे ही जो मन का निश्चय होता है उसीको इन्द्रियों की वृत्तियाँ सम्पादन करती हैं। इसिलये जो संसार के विषयों में मन को नहीं लगाते और अपने भीतर विवेक प्राप्ति का यत्म करते रहते हैं वे शान्ति का अनुभ करते हैं। परम पुरुपार्थ का आश्रय लेकर बुद्धिपूर्वक यत्म करके भोगों की आशा को चित्त से समूल नष्ट कर देना चाहिये। चित्त इन्द्रियों की सेना का नायक है। उसके जीतने से सब और जीत होती है, जैसे कि जूता पहनने वाले के लिये सारी पृथ्वी चमड़े से दक जाती है।

#### ५-वासनाओं का त्याग :-

वासनेव महाराज स्वरूपं विद्धि चेतसः। चित्तकाब्द्रस्तु पर्यायो वासनाया उदाहतः॥ यथा स्वप्नपरिज्ञानात्स्वप्नदेहो न वास्तवः। अनुभूयोऽप्ययं तहहासनातानवादसत्॥ (312218) प्रक्षीणवासना येह जीवतां जीवनस्थितिः। अमुक्तेरपरिज्ञाता सा जीवन्मुक्ततोच्यते ॥ (312216) सर्वेपणानां संशान्तौ शुद्धचित्तस्य या स्थितिः। तत्सत्यम् च्यते सेपा विमका चिदुदाहता॥ (816.013) इदमस्त ममेत्यन्तर्येषा राधव भावना। तां तृष्णां शृद्धकां विद्धि कष्ठानां च महामते ॥ (412010) वामेवां सर्वभावेषु सत्स्वसत्सु च सर्वदा। संत्यज्य परमोदारः परमेति महामनाः ॥ (618019) बन्वाशामथ मोक्षाशां सुखदुःखदशामपि। त्यक्वा सदसदाशां च विष्टाञ्चरूधमहाविधवत्।।

महाराज ! वासना को ही चित्त का स्वरूप जानो । वासना और चित्त दोनों पर्यायवाची शब्द हैं । जैसे "यह स्वप्न" है इस प्रकार का झान हो जाने पर स्वप्न का शारीर असत्य मालूम पड़ने लगता है वैसे हो वासनाओं के चीए हो जाने पर अनुभव में आने वाला संसार भी असत् हो दिखाई पड़ने लगता है । वासना के चीए हो जाने पर जो जीवन की स्थित होती है उसे जीवन्मुक्ति कहते हैं; उसका झान उनको नहीं हो सकता जो मुक्त नहीं हैं । सब इच्छाओं को त्याग देने पर शुद्ध चित्त की जो स्थित है वह मलरहित चिति है । उसोको सत्य कहते हैं । हे राम ! "यह वस्तु मेरी हो जाए" इस प्रकार की अपने भीतर की भावना को तृष्णा कहते हैं यही सबसे बड़ी जंजीर है । सब सत् और ससत् पदार्थों के प्रति इस प्रकार की वासना का पूर्णतया और सदा के लिये त्याग करके महामना और उदारातमा पुरुष परम पद को प्राप्त कर लेता है । बन्ध और मोज, सुख और दुःख, सत् और ससत् स्व की आशा का त्याग करके चोभ रहित समुद्र की नांई स्थिर हो जाओ ।

#### (अ) तृष्णा की बुराई:-

जरामरणदुःखानामेका रत्नसमुद्रिका।

आधिव्याधिविखासानां नित्यं मत्ता विज्ञासिनी ॥ (१११७।३९)

हादांन्यकारशर्वयां कृष्णवेह दुरन्तपा।

स्फुरन्ति चेतनाकाशे दोपकौ शक्यंक्तयः॥ (१११७।१)

हप्टर्देन्यो इतस्वान्तो हतौजा याति नीचताम्।

मुह्यते रौति पतित कृष्णयाभिह्तो जनः॥ (५११०।१०)

जीर्यन्ते जीर्यतः केका दन्ता जीर्यन्ति जीर्यतः।

क्षीयते जीर्यते सर्वे कृष्णवैका न जीर्यते॥ (५१९३।७६)

मृष्णा जरा ( बुढ़ापा ) और मरण के दुः लों की पिटारी है और आधि ( मानसिक रोग ) और व्याधि ( शारीरिक रोग ) को देने वाली है। अपार नृष्णा द्वारा हृदय में अज्ञान की अन्धेरी रात्रि के छा जाने पर ही चेतन ( आत्मा ) आकारा में दोषरूपी उल्लुओं की पंक्तियाँ उड़ने लगती हैं। नृष्णा से मारा हुआ व्यक्ति दीन हो जाता है, अपने भीतर का बल लो देता है, अपना तेज लो देता है, दुर्गति को प्राप्त होता है, मोह में पड़ता है, चिल्लाता है और पतन को प्राप्त होता है। बुढ़ापा आने पर दाँत गिरने लगते हैं, बाल सुकेद हो जाते हैं, सब कुळ जीर्ण और चीरा हो जाता है; तो भी तृष्णा चीरा नहीं होती।

(आ) इस संसार में न कुछ प्राप्त करने योग्य है और न कुछ त्यागने योग्य है।

मनः प्रकल्पिते भरने इदि विस्तीर्णपत्तने ।

वृद्धि चोपगते बृद्धि कि वृद्ध कस्य कि क्षतम् ॥ (४।४९।३९)

सर्वत्रासत्यभूतेऽस्मिन्यप्रज्ञेकान्तकारिणि ।

संसारे किसुपादेर्य प्राज्ञो यद्भिवाञ्चतु ॥ (४।४९।४२)

सर्वत्र सत्यभूतेऽस्मिन्द्रकातत्त्वमयेऽपि च ।

कि स्यात्रभुवने देर्य प्राज्ञाः परिद्दरन्तु यत् ॥ (४।४९।४३)

अायुवांयुविचदितात्रपटलीकम्याम्बुवद्रद्भुस् ।

भोगा मेघवितानमञ्ज्यविचसत्सौदापनीच्छकाः ॥

छोला यौवनकालना अस्त्यः कायः क्षणापायवान् ।

पुत्र श्रासमुपेत्य संस्रतिवशान्निवांणमन्विच्यताम् ॥ (६११३६।३३)

मन द्वारा कल्पित, हृदय में विस्तृत इस दृटे फूटे संसार नगर में किसी प्रकार की वृद्धि होने पर क्या किसका बढ़ता और क्या किसका घटता है ? इस सब प्रकार से फूठे ऐन्द्रजालिक संसार में ऐसी कौन सी प्राप्य बस्तु है जिसकी ज्ञानी आदमी इच्छा करे ? इस ब्रह्मतत्त्वमय सर्वत्र सत्यमय संसार में ऐसी कौनसी त्याच्य वस्तु है जिसको विद्वान त्यामे ? आयु इतनी च्रणभङ्गर (च्रिण्क) है जितना कि वायु द्वारा उड़ाकर लाया हुआ शरत ऋतु का बादल का टुकड़ा, मोग ऐसे च्रह्मत हैं जैसी कि मेघों में चमकती हुई विजली। यौवन और सौन्दर्य जल के बहाव की नाई तेजी से जाने वाले हैं; शरीर च्रण् में नष्ट होनेवाला है; इसलिये हे पुत्र इन सबसे विरक्त होकर निर्वाण को प्राप्त करने का प्रयत्न करो।

(इ) वासना त्याग के दो प्रकार :-

सर्वत्र वासनात्यागो राम राजीवक्कोचन। द्विविधः कश्यते तन्ज्ञैज्ञोयो ध्येयश्च मानद॥ (४।१६।६) द्वायेव राधव त्यागौ समौ मुक्तपदे स्थितौ।

द्वानेती ब्रह्मतां याती द्वानेव विगतज्वरी॥ (१।१६।१५)

हे सबको मान देने वाले राम, ज्ञानियों ने वासना-स्याग दो प्रकार का बतलाया हैं— एक ध्येय और दूसरा ज्ञेय। दोनों प्रकार के त्याग समान हैं और मुक्ति अवस्था में स्थिति रखने वाले, ब्रह्म रूप को प्राप्त और क्लेशों से बरी (मुक्त) हैं।

(१) ध्येय त्याग का स्वरूप:

अहमेषां पदार्थानामेते च मम जीवितम्।
नाहमेभिर्विना किश्चन्न मयेते विना किछ॥ (१।१६।७)
हत्यन्तर्निश्चर्य क्रवा विचार्य मनसा सह।
नाहं पदार्थस्य न मे पदार्थ इति भाविते॥ (१।१६।८)
अन्तःशीतलया बुद्ध्या कुवत्या क्रील्या क्रियाम्।
यो नृनं वासनात्यामो ध्येयो शम स कीर्तितः॥ (१।१६।९)
अहंकारमर्यो त्यक्त्वा वासनां क्रील्येव यः।

तिष्टति ध्येयसंत्यागी जीवन्युक्तः स उच्यते ॥ (४।१६।११) मैं इन सब वस्तुआं का और ये सब मेरा जीवन हैं—मैं इनके विना और ये मेरे बिना नहीं रह सकते—इस निश्चय को अपने भीतर हड़ करके और मनसे अच्छी तरह विचार कर और यह धारणा करके कि न ये वस्तुएँ मेरी हैं और न मैं इनका, शान्त बुद्धिसे जो वासना का त्याग किया जाता है उसे वासना का ध्येय त्याग कहते हैं। जो लीला से अपनी अहंकारमयी वासना का त्याग करके जीता है वह जीव-न्मुक्त कहलाता है।

#### (२) ज्ञेय त्याग:-

सर्वे समतया बुद्ध्वा यं कृत्वा वासनःक्षयम्। जहाति निर्ममो देहं जेयोऽसौ वासनाक्षयः॥ (९।१६।१०) निर्मूछकछनां त्यक्त्वा वासनां यः समं गतः। जेयत्यागमयं विद्धि मुक्तं तं रघुनन्दन॥ (९।१६।१२)

सम बुद्धिसे जो सब वासनाश्चों का चय करके और ममता रहित होकर शरीर का त्याग कर देता है उसका वासना त्याग झेय त्याग कहलाता है। जो कल्पारहित वासना का त्याग करके शान्ति को प्राप्त कर चुका है उस मुक्त पुरुष के त्याग को झेय त्याग कहते हैं।

# ( उ ) वासना को त्याग करने की तरकीव :-

बदो हि वासनावदो मोक्षः स्याहासनाक्षयः। वासनास्त्वं परित्यज्य मोक्षाधित्वमपि त्यज्ञ ॥ (8140186) तामसीवांसनाः पूर्वे त्यक्त्वा विषयवासिताः। मैत्र्यादिभावनानाम्नीं गृहाणामस्वासनाम् ॥ (8190130) परित्यज्य ताभिव्यवहरत्नपि। तामप्यन्तः अन्तःशान्तसमस्तेहो भव चिन्मात्रवासनः॥ (814015 8) परित्यज्य मनोबुद्धिसमन्वितास्। शेषे स्थिरसमाधानो येन स्यजसि सस्यज्ञ ॥ (8190,23) कलनाकालप्रकाशतिमिरादिकम् । वासनां वासितारं च प्राणस्यन्द्रनपूर्वकम् ॥ (8196153) समूलमपि संत्यक्वा व्योमसौम्यप्रशान्तथीः। यस्त्वं भवसि सर्डुख् स भवानस्तु सत्हृतः॥ (शरणारश) हृद्यात्संपरित्यज्य सर्वमेव महामतिः। यस्तिष्टति गतव्यत्रः स मुक्तः परमेश्वरः ॥ (४।५७।२५) समाधिमध कमांणि मा करोतु करोतु वा। इद्वेनास्तसवांस्यो सुक्त प्वोक्तमाश्चयः॥ (४।५७।२६) त्रेटकार्वेण न तस्यायों न तस्यायोंऽस्ति कर्मभि: ।

न समाधानजय्याम्यां यस्य निवांसर्न मनः ॥ (४।९७।२७)

यस्य मौर्ङ् क्षयं यातं सर्वे बहोति भावनात् ।

नोदेति वासना तस्य प्राज्ञस्येवाम्बुधिर्मरी ॥ (३।८७।२५)

परमाधांवबोधेन समूलं राम वासना ।

दीपेनेवान्धकारश्चीर्गष्टत्यालोक एति च ॥ (५।७४।२१)

वासना से वँधा हुआ मनुष्य बद्ध (बन्धन में ) है। वासना चीए होने से मोच होता है। ( सांसारिक ) वासनाओं को त्याग करके मोज्ञ की वासना भी त्याग दो। विषयों के सम्बन्ध की तामसी वास-नाओं का त्याग करके मैत्री आदि शुभ वासनाओं को धारण करना चाहिये। इनके अनुसार व्यवहार करते हुए, इनको भी त्याग कर, अपने अन्दर सब वासनाओं से रहित होकर चिन्मात्र आत्मा की बासना का आश्रय लो। मन और बुद्धि से संयुक्त उस चिन्मात्र की वासना को भी त्याग करके जो कुछ शेष रहे उसमें स्थिर हो जाओ। जिस वासना के द्वारा दूसरी वासनाओं का त्याग करो उसको त्याग दो। वासना को वासना करने वाले को, कलना काल, तिमिर ( अन्वेरा ) आदि और प्राण-स्पन्दन इन सबको जड़ सहित उखाड़ कर सौम्य आकाश की नांई शान्त होकर जो रहता है वहीं हो जाओ। जो व्यक्ति अपने चित्त से सब वस्तुओं का त्याग करके व्यथा से रहित हो जाता है, वही मुक्त और परम ईश्वर है। समाधि लगाए या न लगाए, कर्म करे या न करे. जो अपने हृद्य से सब आस्थाओं को त्याग देता है वही महाशय मुक्त है। जिसका मन वासना रहित हो गया है उसे न कर्म त्यागने की आवश्यकता है और न कर्म करने की, न समा-धिकी जरूरत है और न जप की। जैसे महभूमि से बादल नहीं उठ सकता वैसे ही उस पुरुष के हृदय में वासना नहीं उदय होती जिसका श्रज्ञान "सव कुछ ब्रह्म ही है" इस भावना से दूर हो गया है। परमार्थ के भली भाँति जान लेने पर वासना इस प्रकार समृल नष्ट हो जाती है जैसे कि दीपक के आने पर अंघेरा; और ज्ञान का प्रकाश उद्य हो जाता है।

### ६ अहंकार का त्याम :-

अहंकाराम्बरे क्षीणे चिह्योग्नि विमले तते। (१९१९) मृतं समग्रीटतामेति स्वालोको भास्करः परः ॥ (५।१३।१७) चिज्ज्योत्स्ता यावदेवान्तरहंकारधनावृता।
विकासवित नो वावत्परमार्थकुमुद्धतीम् ॥ (४।३३।२८)
आहंबीजिश्वच्युमः सञ्चालाज्ञपरस्वः।
उन्मृत्वय समूर्तं तमाकाशाइदयो मव ॥ (ई।९४।१३)
आहंत्वोल्खेखतः सत्ता अमभाविकारिणी।
वदभावास्स्वभावैकनिष्ठता शमशास्त्रिनी ॥ (ई।२६।२९)
अमस्य जागतस्यास्य जातस्याकाशवर्णवत्।
असंभावोऽभिमन्तात्मा मृत्वमाणमुद्दाहृतम् ॥ (ई।१९।२)
ईहशोऽयं अगद्क्षो जायतेऽहंत्ववीजतः।
वीजे ज्ञानारिननिद्धंये नैव किञ्चन जायते॥ (ई।८।२)

अहङ्काररूपी बादल के विलीन हो जाने पर चितिरूपी आकाश के निर्मल हो जाने से आत्मज्ञानरूपी सूर्य का प्रचण्ड प्रकाश होता है! चितिरूपी चाँदनी जब तक अहङ्काररूपी बादल में छिपी रहती है, तब तक परमार्थरूपी कुमुद नहीं खिलने पाता। चित्तरूपी शाखा, पत्ते और फलवाले बृज्ञ के अहंभावरूपी बीज को जड़ से उखाड़ कर शून्य-हृदय हो जाओ। अम और भाव विकारोंवाली स्थिति अहंभाव से आरम्भ होती है। अहंभाव के अभाव से शान्तिपूर्ण स्वभाव में स्थिति हो जाती है। आकाश की नीलिमा के समान अमात्मक संसार का आदि मूल अहंभावयुक्त आत्मा है। यह जगन्-रूपी बृज्ञ अहंभाव रूपी बीज से उदय होता है। उसको ज्ञानरूपी अग्नि से भरम कर देने पर फिर कुछ उत्पन्न नहीं होता।

(अ) अहंभाव को पिटाने की विधि:-

प्रेक्षमाणं च तन्नास्ति किछाहं त्वं कदावन ।

प्रतावदेव तन्नानमनेनैव प्रदक्षते ॥ (६।८।३)
चिन्मात्रदर्भणाकारे निर्मले स्वात्मिन स्थिते ।

इति भवानुसंघानादहंकारो न जायते ॥ (४।३३।३)

मिध्येयमिन, जालकीः किं मे स्नेहियरागयोः ।

इत्यन्तरानुसंघानादहंकारो न जायते ॥ (४।३३।४४)

अहं हि जगदित्यन्तह्यादेयहकोः क्षये ।

समतायां प्रसन्नायां नाहंभावः प्रवर्धते ॥ (४।३३।४६)

अहंभाव को जब जान लिया जाता है तब वह नहीं रहता—इस सम्बन्ध में इतना ही जानना काफी है—इससे दुःख नहीं होता। चिन्मात्ररूपी द्र्पण में जब अपना आत्मा ही दृष्टि आवे और आत्म-भाव का ही चिन्तन हो तब अहंभाव की उत्पत्ति नहीं होती। यह सब इन्द्रजाल का तमाशा मिथ्या है, इसलिये मुक्ते इससे न स्नेह है और न वैराग्य – इस प्रकार की आन्तरिक धारणा से अहंभाव की उत्पत्ति नहीं होती। मैं ही सारा जगत् हूँ इस विचार द्वारा जब हेय (त्याज्य) और उपादेय (प्राप्य) भाव चीण हो जाए और समता का अनुभव हो जाए तब अहंभाव की वृद्धि नहीं होती।

#### (आ) त्रह्मभाव का अभ्यास:-

शान्तो दान्तश्रोपरतो निपिद्धाकाम्यकर्मणः। विषयेन्द्रियसंश्लेषञ्चाच श्रद्धयान्वितः ॥ (\$122618) सृद्वासने समासीनो जितवित्तेन्द्रियक्रियः। ओमित्युचारयंत्तावन्मनो यावत्त्रसीदृति ॥ (ई।१२८।२) प्राणायामं ततः कुर्यादन्तःकरणञ्जूदये । इन्द्रियाण्याहरेत्पश्चाहिषयेभ्यः शनैः शनैः ॥ (क्रिश्टा३) देहेन्द्रियमनोवुद्धिश्रेत्रहानां च सम्भवः। यस्माज्ञवति तज्ज्ञात्वा तेषु पश्चाद्विछापयेत्॥ (\$155618) विराजि प्रथमं स्थित्वा तत्रात्मनि ततः परम् । अव्याकृते स्थितः पश्चातिस्थतः परमकारणे ॥ (\$182619) मांसादिपार्थिवं भागं पृथिव्यां प्रविकापयेत्। आप्यं रक्तादिकं चाप्पु तैजसं तेजसि क्षिपेत्॥ (\$183614) वायव्यं च महावायौ नामसं नमसि क्षिपेत्। पृथिन्यादिषु विन्यस्य चेन्द्रियाण्यात्मयोनिषु ॥ श्रौत्रादिष्ठक्षणोपेतां कर्तुर्भोगप्रसिद्धये । (\$155010 दिक्ष न्यस्यात्मनः श्रोत्रं त्वचं विद्युति निक्षिपेत् ॥ (\$183616) चक्षरादित्यबिम्बे च जिह्नामप्स विनिक्षिपेत् । प्राणं वायौ वाचमभौ पाणिमिन्द्रे विनिक्षिपेत् ॥ (\$122619) विष्णौ तथाऽत्मनः पादौ पायुं मित्रे तथैव च। उपस्थं करयपे नयस्य मनरचन्द्रे निवेद्ययेत् ॥ (\$1826.80) बुद्धि ब्रह्मणि संयच्छेरेताः करणदेवताः। (\$1226122) एवं न्यस्यातमनो देहं विराडस्मीति चिन्तयेव ॥ (\$1826183) क्षिति चाप्सु समावेश्य सिछलं चानछे क्षिपेत् । (\$1826184)

कारन वायौ समायेश्य वायुं च नमसि क्षिपेत्।

नभरच महदाकांग्रे समस्तोत्पत्तिकारणे॥ (कृष्ट्रिश्य)

स्थित्वा तिस्मन्क्षणं योगी लिङ्गमाज्ञकारीरधक्।

वासना भृतस्क्षमात्र कर्मविद्ये तथेव च॥ (कृष्ट्रिश्य)

कृष्टेन्द्रयमनोद्यिक्तेतिल्लिङ्गं विदुर्श्याः।

ततोऽधाण्डाहृहृद्यांतस्तज्ञात्मास्मीति चिन्तयेत्॥ (कृष्ट्रिश्य)

लिङ्गमव्यावृते स्ट्रिमे न्यस्याव्यक्ते च वृद्धिमान्॥ (कृष्ट्रिश्य)

नामस्पविनिर्मुक्तं यस्मिन्सिन्तरते जगत्।

तमाद्वः प्रकृति केचिन्मायामेके परे त्वण्यू॥ (कृष्ट्रिश्य)

अविद्यामपरे प्राहुस्तकवित्रान्वचेतसः।

तत्र सर्वे खयं गत्वा तिष्ठन्त्यव्यक्तरूपिणः॥ (कृष्ट्रिश्य)

निःसम्बन्धा निरास्वादाः सम्भवन्ति ततः पुनः।

तत्रस्वरूपा हि तिष्टन्ति यावत्सृहः प्रवतेते॥ (कृष्ट्रिश्य)

अतः स्थानत्रयं त्यक्त्वा तुरीयं पदमञ्चयम् । (कृष्ट्रिश्य)

ध्यायेक्तत्प्रासये लिङ्गं प्रविलाप्य परं विजेत्॥ (कृष्ट्रिश्य)

प्रवत्ने प्रान्त करके दिदयों को वश् में करके, उपरित युक्त

मनको शान्त करके, इन्द्रियों को वश में करके, उपरित युक्त होकर, निषिद्ध, और काम्य (कामना युक्त ) कमों का त्याग करके, इन्द्रियों को विषयों की ओर से हटाकर, श्रद्धावान होकर, इन्द्रियों और चिक्त की वृक्तियों को वश में करके, कोमल श्रासन पर बैठे और जब तक मन शान्त न हो तब तक ओश्रम् का उच्चारण करता रहे तब अन्तः करण की शुद्धि के लिये प्राणायाम करे, फिर धीरे-धीरे इन्द्रियों को अपने अपने विषयों से हटावे। देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि और चेत्रझ (जीव) का जिस-जिस तक्त्व से उदय हुआ है उनको उस-उस तक्त्व में विलीन करे। पहिले विराट् में स्थित हो, फिर आत्मा में, फिर अव्याक्त में, फिर परम कारण में। शरीर के माँस आदि पार्थिव भाग को पृथ्वी में विलीन करे, रक्त आदि जल भाग को जल में, आकाश से बने हुए भाग को आकाश में। अर्थात् जो भाग जिस तक्त्व से बना है उसमें उस तक्त्व की दृष्टि उत्पन्न करे, उस भागकी दृष्टि न रक्त्वे।। इसीं प्रकार प्रत्येक इन्द्रिय में जिस तक्त्व से वह बनी है उसके होने की भावना करे। आत्मा के भोग के लिये जो कर्मेन्द्रियों बनी हैं उनको भी इसी प्रकार उनके तक्त्वों में लीन करे। कानों को दिशाओं में, त्वचाको विद्युत्त प्रकार उनके तक्त्वों में लीन करे। कानों को दिशाओं में, त्वचाको विद्युत्त प्रकार उनके तक्त्वों में लीन करे। कानों को दिशाओं में, त्वचाको विद्युत्त

में, चजुको सूर्य के बिम्ब में, जिहा को जल में, प्राण को वायुमें, वाक्को अग्नि में, हाथ को इन्द्र में, पैरों को विष्णु में, पायुको मित्र में, उपस्थको करयप में, मनको चन्द्रमा में, बुद्धिको ब्रह्मा में, विलीन करे। ( अर्थात् जो-जो ज्ञान और कर्म इन्द्रिय जिस-जिस तत्त्व से बनी है उसको वह वह इन्द्रिय न समम कर वह वह तत्त्व सममना चाहिये-क्योंकि प्रत्येक कार्य में उसका उपादान कारण वर्तमान रहता है, जैसे कि घट में मिट्टी और कड़े में सोना । जैसे घड़े में मिट्टी की दृष्टि और इड़े में सोने की दृष्टि उत्पन्न करनी चाहिये वैसे ही प्रत्येक अङ्ग में उसके कारण वस्त्र की दृष्टि प्राप्त करनी चाहिये )। उत्पर कहे हुए देवता करणदेवता हैं। इस प्रकार अपने शरीर को ब्रह्मास्ड के सम्प्रि शरीर में विलीन करके मैं विराट् हूँ इस भावना का अभ्यास करे। तव पृथ्वी को ( उसके कारण तत्त्व ) जल में, जल को अग्नि में, अग्नि को वायु में, वायु को आकाश में, आकाश को महा आकाश में, जो कि समस्त पदार्थों की उत्पत्ति का कारण है। लिङ्ग शरीर धारण किये हुए योगी उस तत्त्व में कुछ देर स्थित रहे। सूदम भूत, वासना, कर्म, विद्या, दश इन्द्रियाँ (पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ) मन और बुद्धि ये सब मिलकर सुद्दम शरीर कहलाते हैं। तब ब्रह्माएड से बाहर होकर यह अनुभव करे कि मै सब कुछ हूं। लिङ्ग शरीर को सूहम और अञ्याकृत और अञ्यक्त तत्त्व में विलीन करे। जिस तत्त्व में यह जगत् नाम रूप से मुक्त होकर स्थिर रहता है उसे कोई प्रकृति कहता है कोई माया, कोई प्रमागु, कोई खविद्या। उस तस्व में लीन होकर सब पदार्थ अव्यक्त रूप से स्थित रहते हैं। नि:सम्बन्ध और नि:स्वाद होकर सारा जगत् सृष्टि उदय होने के पूर्व उसमें उसके ही रूप में रहता है। इसिलये स्थूल, सूदम, और कारण इन तीनों अवस्थाओं से परे की चौथी अव्यक्त अवस्था का ध्यान करके, और लिङ्ग शरीर ( श्रीर सूदम भाव ) को विलीन करके, अपने आत्मा को परम आत्मा में विलीन करके उसका अनुभव स्थिर करे।

अहैत वेदान्त के शास्त्रों में इस युक्ति का नाम, जिसका उपर उल्लेख किया है, लय योग है। इसकी विधि यही है कि प्रत्येक वस्तु को अपने विचार द्वारा उसके कारण में लय करके मन में वस्तुभाव न रख कर कारणभाव रक्खे; व्यष्टि की दृष्टि को हटाकर समष्टि की दृष्टि की, और कार्य दृष्टि को हटाकर कारण दृष्टि की स्थापना करे। ऐसा करते करते किसी समय परम कारण और परम व्यापक सत्ता-सामान्य शुद्ध चेतन ब्रह्म की दृष्टि का अनुभव हो जायेगा। इस योगके कम की समभ तब ही आती है जब कि सृष्टि के विकास के कम का ज्ञान हो। सृष्टि का विलय उसके विकास के कम के विरुद्ध कम सेहोता है।

(इ) अहंभाव के क्षीण हो जाने पर सब दोषों से निवृत्ति हो जाती है :-

यत्किञ्जिदिद्मायाति सुसदःसमलं भये। तदहंकारचकस्य प्रविकारो विज्ञम्भते ॥ (४।३३।३५) गिति वा गलदुपे चित्तेऽहंकारनामनि । (ई।११६।१) वसादपि हि संजाता न लिम्पन्त्याशयं सितम् ॥ (१।११६।२) कोभसोहारयो दोषाः पर्यासीव सरोस्हम्। (१।११६।२) मुद्दिताचाः श्रियो वक्त्रं न मुजन्ति कदाचन ॥ (ई।११६।३) बासनायस्थयरिङ्गा इव ब्रुटवन्त्यलं शनैः। कोपस्तानवमापाति मोहो मान्यं हि गच्छति ॥ (ई।११६।४) कामः हामं गच्छति च छोमः क्वापि प्रहायते । नोल्ड्सन्वीन्द्रियाण्युचेः सेदः स्फुरति नोचकैः ॥ (ई।११६।५) न दुःखान्युपवृद्दन्ति न वलगन्ति मुखानि च।

सर्वत्र समतोरेति हृदि कीत्यप्रदायिनी ॥ (ई।११६।६)

संसार में जो कुछ सुख-दु:ख मिलता है वह सब ब्रहंकार का विकार है। अहंकार नामक मन को वृत्ति के चीए हो जाने पर या चीए होने लगने पर, लोभ और मोह आदि दोष शुद्ध हृदय को इस प्रकार स्पर्श नहीं करते जैसे कि पानी कमल को, और प्रसन्नता आदि जनित सौन्दर्य मुख पर सदा विराजमान रहता है; वासनाओं की गांठें खुल जाती हैं और वे धीरे धीरे ज्ञीस हो कर गिर जाती हैं; गुस्सा बहुत कम हो जाता है और मोह मन्द पड़ जाता है; काम शान्त हो जाता है और लोभ कहीं भाग जाता है ; इन्द्रियां वससे वाहर नहीं जातीं और किसी प्रकार का खेद नहीं होता; दुःख और मुख दोनों शान्त हो जाते हैं और शीतलता देने वाली समता का चारों और उदय हो जाता है।

७--असङ्ग का अभ्यास :---सम्वित्तेर्जनमबीजस्य बोऽन्तस्यो वासनारसः। स करोत्यक् रोल्छासं तमसङ्गिनना दृद् ॥ (ई।२८)२३)

| HER DELL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | अन्तःसहवाअन्तुर्मन्नः संसारसागरे ।                                                    | TO ST    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| STIP BY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अन्तःसंसक्तिमुक्तस्तु तीर्णः संसारसागरात्॥ (५१६)                                      | (0 \$10  |
| William Col. 11-40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                       | No pales |
| 1 TE TELEF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | सवतं तु दीर्घतपसा युक्तमप्यतिबन्धवत् ॥ (४।६४                                          | 133)     |
| 前 节旋                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | संसक्तिवशतः सर्वे वितता दुःसराशयः। (१।६४                                              | (031     |
| - NO STATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | संसक्तवित्तमायान्ति सर्वा दुःखपरम्पराः ॥ (९।६०                                        | 180)     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | असत्प्रायो हि सम्बन्धो यथा सलिलकाष्ट्रयोः ।                                           | - Inger  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तथैव मिथ्यासम्बन्धः शरीरपरमात्मनोः॥ (१।६४                                             | भरह)     |
| 四(他到 百分里)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | देहमावनयेवात्मा देहदुःखवशे स्थितः।                                                    | 370      |
| r(mayart)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                       | ।।२६)    |
| 1000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | चिदातमा निर्मेछो नित्य: स्वावभासो निरामयः ।                                           |          |
| BUETERBRIE)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | देहस्त्वनित्यो मळवांस्तेन सम्बद्धते कथम् ॥ (१।७१                                      | (148)    |
| (\$17.551\$)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | केवलं चिति विश्रम्य किञ्चिचेत्यावलम्बिन ।                                             |          |
| Anni mile                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | सर्वत्र नीरसमिव तिष्टत्वास्मरसं मनः॥ (५१६                                             | 610)     |
| (41) (11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                       |          |
| (cupped)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | व्यवहारिममं सर्वे मा करोतु करोतु वा॥ (५)५।<br>नामिनन्दति नैष्कम्यं न कर्मस्यनुपज्जते। | 212)     |
| The state of the s |                                                                                       | /IE )    |
| (2122515)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                       | -14)     |
| District the control of the control  | इत्यसङ्गस्थिति विद्धि जीवन्मुकतनुस्थितम् ॥ (१।६०                                      | (19.1    |
| Silverite I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सर्वकर्मफछादीनां मनसेव न कर्मणा।                                                      | 44       |
| THE OWN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                       | (10)     |
| Mes Afress                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                       | 100      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मलिना वासना येथा सा सङ्ग इति कथ्यते ॥ (५।९३                                           | 1(8)     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मुक्ता दुर्वविषादास्थां शुद्धा भवति वासना। (४।१३                                      |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                       |          |
| Wood of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | कुर्वतोऽकुर्वतरचैव मनसा यदमज्ञगम् ।                                                   | ph.      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शुभाशुभेषु कार्येषु तदसङ्ग विदुर्श्वधाः॥ (५।२०                                        | (148)    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अथवा वासनोत्साद प्वासङ्ग इति स्मृतः।                                                  |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | यथा कयाचिद्युक्तयान्त: सम्पाद्य तमेव हि ॥ (ई।१८                                       | 129)     |
| जन्मजन्मान्तर को देने वाला बीज व्यष्टि ) संवित् है। उसका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                       |          |
| भीतर का रस जो कि (संसार रूपी श्रंकुर को उत्पन्न करता है) वासना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                       |          |

है। उस वासना रस को असङ्ग ह्यी अग्नि से जला दो। जिसके मन में सङ्ग नहीं है वह संसार सागर से पार हो गया है। संसारी मन भी यदि असक्त है तो उसे मुक्त जानो और दीर्घ तप से शुद्ध किया हुआ मन यदि सक्त (सङ्गयुक्त) है तो उसे बन्धन में समस्तो! समस्त दु.ख संसक्ति से उदय होते हैं। संसक्त चित्त में ही सारे दु:खों की परम्परा आतो है। (शरीर से भी सङ्ग होना वृवा है क्योंकि) जैसे जल और लकड़ी का (जो कि जल के ऊपर तैर रही हो) सम्बन्ध कछ नहीं है वैसे ही आत्मा और शरीर का भी सम्बन्ध मूठा है। देह-भावना ( शरीर को अपना आप सममने ) से ही आत्मा को शरीर के दु:ख-सुख के वश में होना पड़ता है; ज्ञानी लोग कहते हैं कि उसके त्यागने से ही आत्मा मुक्त होता है। आत्मा नित्य, निर्मल, निरामय और स्वयं प्रकाश चिति होता है और शरीर अनित्य और मलयुक्त है-भला फिर दोनों में सम्बन्ध कैसा? मन को चाहिये कि वह संसार की सब वस्तुओं के प्रति नीरस होकर आत्मा के रस में ही मम होकर चिति में विश्राम ले। वहाँ स्थित होकर और सब प्रकार के सङ्ग से मुक्त होकर जीव जब अजीव हो जाता है, तब वह संसार के किसी व्यवहार को करे या न करे। असंसक्त उसे कहते हैं जो इतने समान भाव में स्थित रहे कि न उसके लिये कर्म करना श्रेष्ठ हो और न कर्मों में लगना; और जिसने सब कर्मों के फल का त्याग कर दिया हो। " यह सब कुछ आत्मदेव ही है, किस वस्तु की इच्छा कहूँ और किस वस्तु का त्याग कहँ ?" इस प्रकार की असंसक्ति जीवन्युक्त पुरुष में होती है। सब कमों के फलों को मन से ही पूर्णतया त्यागने वाले को, न कि कर्म से, असंसक्त कहते हैं। पदार्थों के भाव और अभाव में हर्ष और शोकरूपी मलीन वासना होने का नाम सङ्ग है। जब हर्ष और शोक से रहित होकर वासना शुद्ध हो जाती है तो उसे शरीर के जीवित रहने तक असङ्ग कहते हैं। शुभ या अशुभ कामों को करते हुए मन का उनमें लिप्त न होना असङ्ग कहलाता है। वासना के दूर करने का नाम भी असङ्गहै। किसी न किसी युक्ति द्वारा उसको प्राप्त करना चाहिये।

८ — सम-भाव का अभ्यास : — मा खेर्द भज हेयेषु नोपादेयपरो भव। हेबोपादेयहसी त्यक्वा शेषस्यः स्वच्छतां वजा। (१।१३।२१) हैयोपादेयकक्षने क्षीणे यावन्न चेतसः।

न तावत्समता भाति साम्ने व्योगनीय चन्द्रिका ॥ (९।१३।२३)
अवस्त्विद्द्रियं वस्तु यस्येति छुक्तिं मनः।

तस्मन्नोदेति समता शास्त्रोट इव मज़री ॥ (५।१३।२४)
युक्तायुक्तेपणा यत्र छाभाछाभविकासिनी।

समता स्वच्छता तत्र कुतो चैराग्यभासिनी॥ (९।१३।२९)

हेय (त्याज्य) वस्तु से खेद न करो और उपादेय (प्राप्य) वस्तु से सङ्ग न करो। 'हेय' और 'उपादेय' दोनों दृष्टियों का त्याग करके दोनों से रहित भाव में निर्मल रहो। जैसे जबतक बादल नहीं उड़ता तबतक आकाश में चान्दनी नहीं दिखाई पड़ती, ऐसे ही जबतक चित्त से हेय और उपादेय भाव नहीं जाता तबतक समता का उदय नहीं होता। जिसके मन में इस प्रकार की कल्पनाओं का उदय होता रहता है कि "यह वस्तु (प्राप्य) है और यह वस्तु (प्राप्य) नहीं है" उसके अन्दर समता का उदय ऐसे नहीं होता जैसे कि शास्त्रोट में मखरी का। वैराग्य का प्रदर्शन करने वाली स्वच्छ समता का उदय उसके चित्त में कैसे हो सकता है जिसके चित्त में युक्त को प्राप्त और अयुक्त को त्याग करने की वासना बनी रहती है ?

# (अ) सपता का आनन्द:-

न तदासायते राज्यात्र कान्ताजनसङ्गमात् । अनपायि सुखं सारं समत्वायद्वाप्यते ॥ (ई।१९८११०) इन्द्रोपश्रमसीमान्तं संरम्भज्यरनाशनम् । सर्वदुःखातपाम्भोदं समत्वं विद्धि राघव ॥ (ई।१९८१११) सुखदुःखेषु भीभेषु सन्ततेषु महत्स्वपि । मनागपि न वैरस्यं प्रयान्ति समदृष्टयः ॥ (ई।१९८।२०)

जो अनन्त और सार आनन्द समता से प्राप्त होता है वह न राज्यप्राप्ति से मिलता है और न सुन्दर युवतियों के साथ रमण करने से। समता द्वन्द्व का अन्त करनेवाली और व्ययता के ज्वर का नाश करनेवाली है; उसे सब प्रकार के दुःखों की गर्मी को शान्त करने-वाला बादल समसो। समदृष्टिवाले व्यक्ति महान्, बराबर रहनेवाले और भयानक सुखों और दुःखों में भी सदा एकरस रहते हैं। (आ) सबको अपना बन्धु समझना चाहिए:—
अयं बन्धुरयं नेति गणना लघुचेतलाम्।
उदारचरितानां तु विगतावरणैय धीः॥ (५११८/६१)
न तदस्ति न यत्राहं न तदस्ति न यन्मम।
इति निर्णीय धीराणां विगतावरणैय धीः॥ (५।१८/६२)

इति निर्णीय धीराणां विगतावरणव धीः॥ (१।१८।६३ सर्वा एव हि ते भृतजातयो शम बन्धवः।

अत्यन्तासंयुता एतास्तव राम न काश्चन ॥ (५११८) एकत्वे विद्यमानस्य सर्वगस्य किलात्मनः।

अयं बन्धुः परश्चायमित्यसौ कलना दुतः॥ (५।२०।४)

यह मेरा बन्धु है और यह मेरा बन्धु नहीं है इस प्रकार का भेद-भाव जुद्र मनवालों में होता है; उदार भाववालों की बुद्धि में इस प्रकार भेद नहीं रहता। "ऐसा कौनसा स्थान है जहाँ मैं नहीं हूँ और ऐसी कौनसी वस्तु है जो मेरी नहीं है" इस निश्चय को टढ़कर लेनेपर बुद्धि में भेदभाव नहीं रहता। हे राम! संसार के सभी प्राणीगण तेरे बन्धु हैं क्योंकि ऐसा कोई भी प्राणी नहीं है जो तुमसे बिल्कुल सम्बन्ध न रखता हो। जब कि एक हो खात्मा सब में भीजूद है, 'यह मेरा भाई है और यह दूसरा है' इस प्रकार का विचार कैसे आया?

९-कर्तृत्व का त्याग :-

कुच्णतासंक्षये यहत्क्षीयते कज्जलं स्वयम् ।
स्पन्दात्मकर्मविगमे तहत्व्वक्षीयते मनः ॥ (३।९५१२५)
वह्नयौद्णयोश्वि सदा श्रिष्टयोश्चित्तकर्मणोः ।
ह्योरेकतरामावे ह्यमेव विलीयते ॥ (३।९५१३७)
आत्मज्ञानात्समुत्यन्नः सङ्गल्पः कर्मकारणम् । (ई।१२४१५)
सङ्गल्पित्वं हि बन्धस्य कारणं तत्परित्यज्ञ ॥ (ई।१२४१६)
अवेदनमसंवेषां यद्वासनमासितम् ।
शान्तं सममनुक्छेलं स कर्मत्याग उच्यते ॥ (ई।३।२४)

जैसे स्याही के खतम हो जानेपर कालस स्वयं ही खतम हो जाती है ऐसे ही स्पन्दनरूप कर्म (कर्तृत्वभाव) के जीए होनेपर मन स्वयं ही जीए हो जाता है। जित्त और (कर्तृत्व) दोमों आग और गरमी की नाई सम्बद्ध हैं; दोनों में से किसी एक का अभाव हो जाने पर दोनों का अभाव हो जाता है। आत्मा के अज्ञान से कर्म करने का संकल्प उदय होता है और संकल्प युक्त होना ही बन्धन का शरण है; उसको अवश्य त्यागो । कर्मत्याग तब होता है जब कि आत्मा में से वेदन और संवेद्य (ज्ञान और विषय) की भावना निकल जाने पर वासना न रहे, और कल्पना रहित शान्त भाव में उसकी स्थिति हो जाए।

### १० -- सब वस्तुओं का त्याग :--

यावत्सवं न संत्यक्तं तावदात्मा न छम्यते।
सवांवस्थापरित्यागे शेष आत्मेति कथ्यते॥ (५१९८१४४)
यत्र सवांत्मनैवात्मा छामाय यतित स्वयम्।
त्वक्तवान्यकायं प्राप्नोति तज्ञाम नृप नेतरत्॥ (५१९८१४६)
न किज्ञियो न सम्प्राप्तं तेनेदं परमासृतम्।
सम्प्राप्यन्तः प्रपूणेंन सर्वं प्राप्तमखण्डतम्॥ (५१३४१७६)
विद्धि चिन्तामणि साधो सर्वत्यागमकृत्रिमम्।
तमन्तं सवेदुःखानां त्वं साध्यसि शुद्धधीः॥ (११९०१६)
सर्वत्यागेन शुद्धेन सर्वमासायतेऽनव।
सर्वत्थागो हि साम्राज्यं कि चिन्तामणितो भवेत्॥ (११९०१६)

सब वस्तुओं का जब तक त्याग नहीं किया जाता तब तक आत्मा-की प्राप्ति नहीं होती। सब अवस्थाओं का त्याग करने पर जो बाकी रहता है वही आत्मा है। जो और सब कामों को छोड़ अपनी पूरी ताकत से आत्मा को प्राप्त करने का यत्न करता है वही आत्मा को पाता है; दूसरा कोई नहीं। जो और किसी वस्तु को प्राप्त नहीं करता बही इस परम असत आत्मा को पूर्णत्या प्राप्त करके सब कुछ पा लेता है। सबा सर्वत्याग ऐसी चिन्तामिण है जिससे सब प्रकार के दु:खों का अन्त हो जाता है? शुद्ध बुद्धियुक्त होकर तुम उसका ही साधन करो। सर्व त्याग से ही सब कुछ प्राप्त होता है; चिन्तामिण ही नहीं, सर्वत्याग तो साम्राज्य है।

# (अ) सर्वत्याग का स्वरूप:-

साधो न देइत्यागेन न राज्यत्यजनेन च।
जीव न चोटजादिकोषेण सर्वत्यागो भवेन्नृपु॥ (६१९३।२९)
सर्वस्यैव मनो बीजं तक्बीजं तरोरिव। (६१९३।३४)
सर्वस्यैव मनो बीजं तक्बीजं तरोरिव। (६१९३।३४)

चित्तं सर्वमिति प्राहुस्तत्त्यक्तवा पुत्र राजसे। चित्तत्यागं विदुः सर्वत्यागं सर्वेविदो जनाः ॥ (\$1१११।२१) यत्सर्वे सर्वतो यच तिस्मन्सर्वेककारणे। सर्वस्मिन्संपरित्यवते सर्वत्यागः कृतो भवेत् ॥ (\$1९३।३०) सुद्रां सुकाफलेनेव बगजालं त्रिकालकम्। सर्वमन्तः धूनं तेन येन सर्वे समुज्झितम् ॥ (\$193189)

सर्वत्याग न शरीर के त्यागने से सिद्ध होता है, न राज्य आदि के त्यागने से; और न भोपड़ियों में रहकर तप करने से। वृत्त के बीज की नाई सब वस्तुओं का बीज मन है। सब के बीज के त्याग देनेपर सब ही का त्याग हो जाता है। हे पुत्र ! चित्त को ही सब कुछ कहते हैं; चित्त का त्याग ही सर्वत्याग है। उसको त्यागकर शोभा को प्राप्त करो । जो सब कुछ है, जिससे सब कुछ उत्पन्न होता है उस सबके एक कारण (परमात्मा ) में सबको त्याग (अर्पण) करके सर्वत्याग होता है। जो तीनों काल में स्थित जगजाल को इस प्रकार अपने भीतर समभता है जैसे मोती तागे को, उसने ही वास्तविक सर्वत्याग किया है।

# (आ) महात्यागी का स्वरूप:-

धमांधर्मी मुखं दुःखं तथा मरणवन्मनी। धिया येनेति सन्त्यवतं महात्यागी स उच्यते ॥ (६।११९।३३) सर्वेच्छाः सक्छाः शहाः सर्वेहाः सर्वेनिश्चयाः । धिया येन परित्यका महात्यागी स उच्यते ॥ (१।११५।३४) न मे देहों न जन्मापि युक्तायुक्ते न कर्मणी। इति निश्चयवानन्तर्भद्वात्यागी स उच्यते॥ (६।११९।३६) देहस्य मनसो दुःस्वरिन्द्रियाणां मनःस्थितेः। नूनं येनोजिझता सत्ता महात्यागी स उच्यते ॥ (१।११९।३५) येन धर्मभर्म च मनोमननमीहितम्। सर्वमन्तः परित्यवतं महात्यागी स उच्यते ॥ (ई।११९।३७) यावती दृश्यकलना सक्छेयं विकोक्यते। सा येन सुच्यु संत्यका महात्यागी स उच्यते ॥ (६।११९।३८) जिसने मन से धर्म-अधर्म, सुख-दु:ख, मरण-जन्म की भावनाओं का त्याग कर दिया है, वह महात्यागी है। जिसने अपनी बुद्धि द्वारा

सब इच्छाओं का, सब शङ्काओं का, सब तृष्णाओं का और सब निश्चयों का त्याग कर दिया है वह महात्यागी कहलाता है। देह मेरी नहीं है. जन्म मरण मेरे नहीं हैं, युक्त और अयुक्त कर्म भी मेरे नहीं हैं-जिसके मन के भीतर इस प्रकार का निश्चय हो गया है वह महात्यागी है। जिसके मन से शरीर की, मन की और इन्द्रियों की सत्ता का विश्वास निकत गया है वह महात्यागी है। जिसके अन्दर धर्म और अधर्म की भावना, मन की कल्पनात्मक क्रिया और इच्छा नहीं रही वह महात्यागी कहलाता है। जो कुछ भी दृश्य जगत् दिखाई पढ़ता है वह सब जिसने भूजी भाँति त्याग दिया है वह महात्यागी कहलाता है।

#### (ई) त्याग का फल:-

न गृह्णांत हि यत्किजित्सर्वे तस्मै प्रदीयते । (११९३१६३) सर्वे त्यजीत यस्तत्य सर्भवोपतिथ्ते ॥ (६१९३।५९)

जो कुछ भी नहीं लेता उसीको सब कुछ दिया जाता है। जो सब वस्तुओं का त्याग कर देता है उसी की सेवा में सब वस्तुएं उपस्थित हवा करती हैं।

#### ११ - समाधि:-

DE WILL TH

यदि वापि समाधाने निर्विकलपे स्थिति बजेत्। तद्भवप्यसामं तन्मन्येतामलं पदम् ॥ (३।१।३६) यदि निर्विकल्प समाधि में स्थिति हो जाये तो अज्ञय सुपुति के समान शुद्ध पदकी प्राप्ति हो जाती है।

#### (अ) समाधि का सचा स्वरूप:-

कृतज्ञकालखेरपि । बद्धपदमासनस्यापि अविश्रान्तस्वभावस्य कः समाधिः कथं च वा ॥ ( 915210 ) तस्वावबोधो भगवन्तवांशातृणपावकः । प्रोक्तः समाधिशब्देन न तु तूप्णीमवस्थितिः ॥ ( 915316 ) समाहिता नित्यत्रहा यथाभृतार्थदर्शिनी। (ग्रा १९११) साधी समाधिशब्देन परा प्रजीकाते बुधैः॥ ( 915319 ) अक्ष्रव्या निरहङ्कारा दृश्द्वे प्वननुपातिनी । (9153180) प्रोक्ता समाधिशब्देन मेरोः स्थिरतराकृति: ॥ निश्चिन्ताधिगताभीष्टा हेयोपारेयवर्जिता । (4153188) प्रीका समाधिकन्द्रेन परिपूर्णा मनीमतिः॥

वतः प्रजृति बोधेन युक्तमात्यन्तिकं मनः।
तदारम्य समाधानमञ्जुष्टिष्ठमं महात्मनः॥ (१।६२।१२)
परं विषयवैतृष्ण्यं समाधानमुदाहृतम्। (१।४२।१२)
हृदं विषयवैरस्यमेव ध्यानमुदाहृतम्॥ (१।४६।१६)
सर्वार्थशीतल्लेन बलाद्ध्याने यदाऽऽगतम्।
ज्ञानाष्ट्रिषयवैरस्यं स समाधिहं नेतरः॥ (१।४६।१५)
सम्यग्ज्ञानं समुष्ट्रमं सदैवोज्ज्ञितवासनम्।
ध्यानं भवति निर्वाणमानन्दपदमागतम्॥ (१।४६।१८)

पद्म आसन लगाकर बैठ जाने और ब्रह्मको हाथ जोड़ कर बैठ जाने पर भी, जब तक कि मनमें शान्ति नहीं है, समाधि नहीं लगती। चुपचाप बैठे रहने का नाम समाधि नहीं है; सब आशा (इच्छा) रूप तिनकों को जलाने के लिये अग्निरूप तत्त्वज्ञानको समाधि कहते हैं। समाधि नाम है उस परम प्रज्ञा का जो स्थिर है, नित्य उस है और यथार्थ तत्त्व का ज्ञान देने वाली है। सुमेर के समान उस स्थिर स्थिति का नाम समाधि है जिसमें चल्रालता नहीं, अहंकार नहीं, और जिसमें द्वन्द्वों की भावनाएँ नहीं हैं। मनकी उस पूर्ण अवस्था का नाम समाधि है जिसमें कोई चिन्ता नहीं, जिसमें सब इच्छाओं की पृति हो चुकी है, और जिसमें हेय और उपादेय की दृष्टि नहीं है। महात्माओं की समाधि उसी समय से आरम्भ हो जाती है जब से कि ज्ञान द्वारा मन पूर्ण रूप से स्थिर हो जाए। विषयों में विल्कुल भी तृष्णा न होने का नाम समाधि है। विषयों के प्रति हड़ विरक्ति होने का नाम ध्यान है। समाधि और कुछ नहीं है, केवल ज्ञानद्वारा मन में विषयों के प्रति विरक्ति और चारों ओर शीतलता का अनुभव है। ऐसा ध्यान ही जिसमें सत्य ज्ञान हो, शान्ति हो और वासनाओं का लेश भी न हो, आनन्दपदवाला निर्वाण होता है।

### ( उ ) मन के लीन होने का आनन्द :-

संशान्ते वित्तवेशके यामानन्दकलां ततुः। याति तामपि राज्येन जागतेन न गच्छति॥ (४।१९।२०) सर्वाशाज्यरसंमोद्दमिद्दिकाशस्त्रागमम् । अचित्तत्वं विना नान्यच्छे यः परयामि जन्तुषु॥ (४।१९।२४) त एव सुखसंभोगसीमान्तं समुपागताः।
महाधिया शान्तिधियो ये याता विमनस्कताम् ॥ (४।१९।२९)
चिच्तास्रे शोधिते हि परमार्थभुवर्णताम्।
गतेऽकृत्रिम क्षानन्दः किं देहोपळखण्डकै:॥ (३।९१।४९)

चित्त रूपी वेताल के शान्त हो जाने पर जो आनन्द अनुभव में आता है वह सारे जगत् का राज्य प्राप्त होने पर भी नहीं प्राप्त होता। सब आशाओं के जबर और सम्मोह रूपी बरसात को दूर करने के लिये शारद् ऋतु के आगमन रूप चित्तनाश के सिवाय और कोई कल्याण कारी वस्तु नहीं है। वे ही महामना, शान्त बुद्धि वाले लोग सुख भोग की सीमा पर पहुंच जाते हैं जो मन को मार लेते हैं। चित्तरूपी ताम्बे को शोधकर परमार्थ रूपी सोना वनाकर सचा आनन्द मिलता है। शरीर रूपी पत्थरों से नहीं।

pull me prime of other 18 than his term to was tree with

AND THE SERVICE CHARGE STREET STREET AND THE STREET AND THE SERVICES AND T

I I have been interested at the a part of the part

# २५-ज्ञान की सात भृमिकायें

आत्मज्ञान के अभ्यास के अनेक मार्गों का योगवासिष्ट के अनुसार विवरण ऊपर दिया जा चुका है। उसको पढ़ने से पाठक के मन में यह तो साफ जाहिर हो गया होगा कि ज्ञान को पर्णतया प्राप्त करने के लिये अभ्यास की आवश्यकता है। केवल वाचिक ज्ञान से कुछ लाभ नहीं होता। ज्ञान का अभ्यास कमशः होता है, और उस कम का एक ही जीवन में आरम्भ और समाप्त होना भी साधारणतया सम्भव नहीं है। ज्ञान को प्राप्तकरने और उसको अभ्यास द्वारा सिद्ध करने में अनेक जन्म लग जाते हैं। कितने समय और कितने जन्मों में ज्ञान की सिद्धि और उससे जीवन्मुक्ति की प्राप्ति होगी यह प्रत्येक व्यक्ति के अपने ही पुरुपार्थ पर निर्भर है। जिनमें अधिक लगन होती है और जो अधिक यन करते हैं, वे जल्द ही परम पद को प्राप्त कर लेते हैं; जो ढीले-ढाले चलने वाले होते हैं वे देर में। जब अत्यन्त तीत्र वैराम्य और तीत्र मुमुज्ञा होती है तो ज्ञाभर में मोज का अनुभव हो जाता है। इसलिये मोच की वासना होने और मोच का अनुभव होने में कितने समय का अन्तर है यह नहीं वतलाया जा सकता। ज्ञानी और विद्वान् लोग केवल इसी वात का निर्णय कर सकते हैं कि ज्ञान-मार्ग का कम क्या है, किन किन सीड़ियों पर चड़कर ज्ञान की सिद्धि का इच्छुक अपने ध्येय पर पहुँच जाता है। ज्ञान के मार्ग पर जो जो विशेष क्रमिक अवस्थाएँ आती हैं उनका नाम योगवासिष्ठ में भूमियाँ अथवा भूमिकायें हैं। जैनियों ने उनका नाम गुणस्थान रक्खा है, पातञ्जल योग में उनको योग के अङ्ग कहा है। जैनियों के मतानुसार १४ गुणस्थान हैं; बौद्धों के अनुसार दस भूमियाँ हैं; पतज़िल के अनुसार योग के आठ अङ्ग हैं। योगवासिष्ठकार ने ज्ञान की सात भूमिकाएँ मानी हैं। इम यहाँ पर योगवासिष्ठ के अनुसार ज्ञानमार्ग की सात भूमिकाओं का वर्णन करेंगे। योगवासिष्ठ में भी तीन स्थानों पर इन भूमिकाओं का कुछ कुछ भिन्न विवरण दिया है। पाठकों के विशेष परिचय के लिये हम तीनों स्थानों पर दिये हुए विवरण को यहाँ पर संज्ञेपतः रखने का यत्न करेंगे।

# ज्ञान की सात भूमिकायें :-

इमां सतपदां ज्ञानभृमिमाकर्णयानच। नानवा ज्ञातवा भ्यो मोहपड्डे निमजसि॥ (३।११८।१) वदन्ति बहुभेरेन वादिनो योगभृमिकाः। मस स्वभिमता नृनमिमा एव छुभप्रदाः॥ (३।११८।२)

हे राघव ! ज्ञान की सात भूमिकाओं को खलग खलग जानकर तुम मोह के कीचड़ में नहीं फँसोगे। बहुत से लोग योगभूमिकाओं को भिन्न भिन्न प्रकार से वर्णन करते हैं; मेरी राय में तो वे शुभ गति को देनेवाली इस प्रकार हैं।

# (१) योगभूमिकाओं का प्रथम विवरण:-

अवबोधं विदुज्ञांनं तिहदं सप्तम्मिकम् । (\$128613) मुक्तिस्तु ज्ञेयमित्युक्तं भृतिकासप्तकात्परम् ॥ सत्यावयोधो मोक्षरवैयेति पर्यायनामनी । (3158 518) सत्यावयोधी जीवोऽयं नेह भ्य: प्ररोहति॥ ज्ञानभूमिः अमेच्डास्या प्रथमा समुदाद्वा। (३१११८१५) विचारणा द्वितीया तु तृतीया तनुमानसा ॥ सस्वापत्तिश्चतुर्थी स्याचतोऽसंसक्तिमामिका। पदार्थाभावनी पष्टी ससमी तुर्थमा स्सृता॥ (3128615) आसामन्ते स्थिता मुक्तिस्तस्यां भूयो न शोच्यते । (3138610) प्तासां भूमिकानां त्विमिदं निवंचनं ऋणु॥ स्थितः कि मृढ एवास्मि प्रेक्षेऽहं शास्त्रसङ्गनैः। (3138616) वैराग्यपुर्विमिचछेति शुभेचछेत्युचयते बुचैः॥ शास्त्रसञ्जनसंपर्कवेशायाभ्यासपूर्वकम् (3188618) सदाचारप्रवृत्तियां प्रोच्यते सा विचारणा ॥ विचारणाञ्चभेच्डाभ्यामिन्द्रियाधेप्वसक्ता यात्र सा तनुवाभावात्त्रोच्यते तनुमानसा॥ (३।११८।१०) भूमिकात्रितयाभ्यासाचित्तेऽधं विस्तेवंद्मात् । सत्यारमनि स्थितिः शुद्धे सत्त्वापत्तिस्दाहता ॥ (३।११८।११) दशाचतुष्टयाभ्यासादसंसङ्गक्षेत 11 (\$1556153) रुदसत्वचमत्कारात्प्रोक्ताहंसक्तिम्हिका

भ्मिकापञ्चकाभ्यासात्स्वात्मारामत्या दृढम् ।

काभ्यन्तराणां बाद्धानां पृदाधांनामभावनात् ॥ (३११९८११३)

परप्रयुवतेन विशं प्रयत्नेनार्धभावनात् ।

पृदाधांभावनानाम्नी पृष्ठी संजावते गतिः ॥ (३११९८११४)

भूमिपट्कविराभ्यासान्नेदृस्यानुपष्ठम्भतः ।

यत्स्वभावैकनिष्ठत्वं सा न्नेया तृर्थमा गतिः ॥ (३११९८११५)

पृषा द्वि जीवन्मुक्तेषु तृर्थावस्थेद्द विद्यते ।

विदेद्दमुक्तिविषयस्तुर्यातीतमतः परम् ॥ (३११९८१६)

आतमा का बोध देनेवाले ज्ञान की सात भूमिकायें हैं; मुक्ति इन सातों भूमिकाओं से परे हैं। मोच और सत्य का ज्ञान ये पर्यावाची शब्द हैं। जिसको सत्य का ज्ञान हो गया है वह जीव फिर जन्म नहीं लेता। सात भूमिकायें ये हैं:-शुभेच्छा, विचारणा, वनुमानसा, सत्त्वा-पत्ति, असंसक्ति, पदार्थाभावनी, तुर्यगा। इनके अन्त में मुक्ति है जिसको शाप्त करके शोक नहीं रहता। अब इन भूमिकाओं का वर्णन सुनो:—

१ - शुभेच्छा - वैराग्य उत्पन्न होने पर इस प्रकार की इच्छा कि मैं अज्ञानी क्यों रहूँ, क्यों न शास्त्र और सज्जनों की सहायता से सत्य

को जानूँ शुभेच्छा कहलाती है।

२—विचारणा—शास्त्र के श्रध्ययन से श्रीर सज्जनों के सङ्ग से, वैराग्य और श्रभ्यास से सदाचार की श्रोर प्रवृत्ति का नाम विचारणा है।

३— तनुमानसा—शुभेच्छा और विचारणा के अभ्यास से इन्द्रियों के विषयों के प्रति असक्तता होने से जो मन की स्थूलता का कम होना है उसे तनुमानसा कहते हैं।

४ - सत्त्वापत्ति - पूर्वोक्त तीनों भूमिकाश्रों के अभ्यास से, विषयों की ओर विरक्ति हो जाने पर, जब शुद्ध आत्मा में चित्त की स्थिरता

होने लगे तब सत्वापत्ति कहलाती है।

४- असंसक्ति- जब पूर्वोक्त चार अवस्थाओं का अभ्यास हो जाने के कारण संसार के विषयों में असंसक्ति होने पर, सत्ता के प्रकाश

में मन स्थिर हो जाये तब उसे असंसक्ति कहते हैं।

६ — जब पूर्वोक्त पाँचो भूमिकाओं के अभ्यास से आत्मा में हड़ स्थिति हो जाने पर भीतर और बाहर के सब पदार्थों के अभाव की बड़े प्रयत्न से भावना करके उनको असत् समक्त लिया जाये, तब पदार्थभावनी नामवाली भूमिका का उदय होता है। ७—तुर्यगा-पूर्वाक्त छः भूमिकाओं का अभ्यास हो जाने पर और भेद के न दिखाई देने पर जो आत्मभाव में अविचित्ततभाव से स्थिति हो जाती है उसे तुर्यगा कहते हैं। इसको ही तुर्या अवस्था कहते हैं और इसी को जीवन्मुक्ति कहते हैं। विदेह मुक्ति तो तुर्या अवस्था से परेका विषय है।

(२) ज्ञान की भूमिकाओं का दृसरा विवरण :-

शास्त्रसम्पर्केः प्रशामादौ विवर्धयेत्। प्रथमा भूमिकैपोक्ता योगस्यैव च योगिनः॥ (\$122012) विचारणा हितीया स्यात्ततीयाऽसङ्गभावना । विखापनी चतुर्थी स्याद्यासनाविखवात्मिका ॥ (\$182012) गुद्धसंविन्मयानन्द्रस्पा भवति अर्धमुसप्रकृदाभो जीवन्युकोऽत्र तिष्टति ॥ (\$122013) स्वलंबेदनरूपा च पष्टी भवति भूमिका। सुप्रसद्दशस्थिति: ॥ आनन्देकधनाकारा (\$153018) तुपांवस्थीपशान्ताथ मुक्तिरेवेह केवलम्। समता स्वच्छता सौम्या सप्तमी भूमिका भवेत्॥ (\$183014) त्यांतीता तु यावस्था परा निर्वाणरूपिणी। सप्तमी सा परिप्रौढा विषयः स्याज जीवताम् ॥ (\$122015) पूर्वावस्थात्रयं स्वत्र जापदित्येव संस्थितम् । चतुर्थी स्वप्न इत्युक्ता स्वप्नाभं यत्र वै जगत्॥ (\$123010) आनन्देकवनीभावात्सुषुप्ताख्या तु पञ्चमी। असंवेदनरूपाथ पष्टी तुर्थपदाभिधा॥ तुर्यातीतपदावरूथा सप्तमी भूमिकोत्तमा। (\$122016) मनोवचोभिरवाद्या स्वप्रकाशपदात्मिका ॥ (कृश्२०१९)

सबसे पहिले शास्त्रों का अध्ययन और सजनों की सङ्गत करके बुद्धि को बढ़ावे—योगियों ने इसे योग की प्रथम भूमिका कहा है। दूसरी विचारणा है, तीसरी असङ्गभावना है, चौथी है विलापिनी जिसमें वासनायें लीन हो जाती हैं; पाँचवी है शुद्ध संवित् में स्थिति जिसको आनन्दरूपा कहते हैं। जागता सा दिखाई देनेवाला आधा सोया हुआ जीवन्मुक्त इसी अवस्था में रहता है। छठी भूमिका है स्वसंवेदनरूपा जिसमें आत्मा का अनुभव हो)। यह स्थिति

आनन्द से भरपूर है और सुपुप्ति के सहरा है। यह वह शान्त तुर्यो अवस्था है जो कि शुद्ध, सम, और सौम्य है, और जिसमें पहुँ चने पर ही मुक्ति का अनुभव होता है। सातवीं भूमिका वह है जिसका अनुभव जीव को नहीं होता। वह निर्वाण स्वरूप वाली तुर्यातीत परम अवस्था है। पहिली तीन भूमिकाओं में जामत् अवस्था रहती है। चौथी भूमिका में स्वप्न अवस्था—जैसा अनुभव होता है—इसमें स्थित जीव को जगत् स्वप्न के समान दिखाई पड़ता है। आनन्दमात्र से पूर्ण होने के कारण पाँचवीं भूमिका सुपुप्ति कहलाती है। और छठी असंवेदन रूप होने से। किसी दूसरे विषय का उसमें झान न होने से) तुर्या कहलाती है। सप्तमी भूमिका तुर्यातीत अवस्था है—उसमें आत्मा अपने ही प्रकाश में स्थित रहता है। वह मन और वचन से परे है।

(३) ज्ञानकी सात भूमिकाओं का तीसरा वर्णन :— १—प्रथम भूमिका :—

अत्रोक्त स्वामन्ते विवेकी जायते पुमान्। (६११२६१४) अत्रारा वत संसारव्यवस्थालं ममैतवा॥ (६११२६१९) कथं विरागवान्भृत्वा संसारार्विध तराम्यहम्। एवं विचारणपरो यदा भवति सन्मितः॥ (६११२६१७) विरागमुपपात्यन्तभावनास्वनुवासस्य । कियासुदाररूपासु क्रमते मोद्तेऽन्वहम्॥ (६११२६१८) प्राम्यासु जडचेष्टासु सततं विचिकित्सित। नोदाहरति ममाणि पुण्यकमाणि सेवते॥ (६११२६१९) मनोऽनुश्चे गकारीणि सृदुकमाणि सेवते। पापाद्विभेति सततं न च भोगमपेक्षते॥ (६११२६१९०) स्नेहप्रणयगमाणि पेक्रजान्युचितानि च। देवाकालोपपन्नानि वचनान्यिमभाषते॥ (६११२६११०) मनसा कर्मणा वाचा सज्जनानुपसेवते॥ (६११२६११२) यतः कुतश्चिदानीय ज्ञानकास्नाण्यवेक्षते॥ (६११२६११३)

अनेक जन्मों के भुगत लेने पर मनुष्य में विवेक की उत्पत्ति होती है, और वह यह सोचने लगता है कि यह सब संसार असार है, मुक्ते इसकी जरा भी इच्छा नहीं है। इस प्रकार जब उसके हृदय में वैराग्य उत्पन्न होता है और यह इच्छा होती है कि वह संसार-समुद्र से पार हो जाए तब वह उत्तम बुद्धिवाला विचार में तत्पर होता है। विचार से दिन पर दिन अपनी वासनाओं से उसे वैराग्य होने लगता है, और वह दूसरों के उपकार रूप वाली, उदार क्रियायें करने लगता है, और उनके करने में आनन्द लेता है; प्राम्य और कठोर चेष्टाओं से बचने का प्रयत्न करता है; किसी के चित्त को दुखी नहीं करता और शुभ कर्म करता है; जो दूसरों के मनको उद्धिग्न न करें ऐसे मृदुल कर्म करता है; पापसे उरता है और भोगों की उपेन्ना करता है; मीठे और प्रेम से भरे हुए, उचित और चातुर्यपूर्ण, देश और काल के अनुरूप वचन बोलता है, मन, वचन और कर्म से सज्जनों की सेवा करता है। इधर अधर से लाकर झान शास्त्रों का अध्ययन करता है। (प्रथम विवरण में पहिली भूमिका का नाम शुभेच्छा दिया गया है। दूसरे और तीसरे में कोई नाम नहीं दिया गया)।

१ - दूसरी भूमिकाः -

श्रुतिस्मृतिहेदाचारधारणाज्यानकर्मणाम् ।

मुख्यया व्याख्यया ख्याताण्क्षयते श्रेष्टपण्डितान् ॥ (१११२६११५)

पदार्थप्रविभागज्ञः कार्याकार्यविनिर्णयम् ।

जानात्यिधगतअध्यो गृहं गृहपतिर्यथा ॥ (१।१२६।१६)

मदाभिमानमात्सर्थमोहलोभाविकायिवाम्

बहिरप्याश्रितामीयस्यजस्यहिरिव स्वचम् ॥ (६१२६११७)

इत्यंभ्तमतिः इ सरहस्यमशेषेण

शास्त्रगुरुरुजनसेवनात् । यथावद्धिगच्छति ॥ (१११२६११८)

तव, वह ऐसे श्रेष्ठ पिएडतों की शरण में जाता है जो श्रुति, स्मृति, सदाचार, धारणा और ध्यान आदि की अच्छी व्याख्या कर सकते हों। जैसे गृहस्थ अपने घर के कामों को अच्छी तरह जानता है वैसे ही वह भी शास्त्रों को सुनकर और पढ़कर पदार्थों का विभाग और कार्य और अकार्य का निर्णय जान जाता है। जैसे साँप अपनी वाहर वाली खालको धारण किये हुए भी उसको धीरे-धीरे अलग करता रहता है वैसे ही वह भी मद, अभिमान, मात्सर्य, मोह, लोभ और आतिशयिता (ज्यादती) को वाहर से धारण किए हुए भी धीरे-धीरे त्याग करता रहता है। इस प्रकार की बुद्धिवाला पुरुष शास्त्र, गुरु और सज्जनों को सेवन करके सारे ज्ञान के रहस्य को प्राप्त कर लेता है। (प्रथम और दितीय वर्णन में दूसरी भूमिका का नाम विचारणा दिया गया है)।

# (३) तीसरी भूमिका :-

यथावच्छास्त्रवाक्यायं मितमाधाय निश्चलम् । तापसाश्रमविश्रामैरध्यात्मक्यनक्रमैः ॥ (११२६१२०) संसारनिन्दकैस्तदृष्ट्रै राग्यकरणक्रमैः । शिखाशय्यासमासीनो जन्दत्यायुराततम् ॥ (६११२६१२१) वनवासविद्वारेण चिनोपश्रमशोभिना । असङ्गसुखसौम्येन कालं नयित नीतिमान् ॥ (६११२६१२५) द्विविधोऽयमसंसङ्गः सामान्यः श्रेष्ठ एव च । (६११२६१२५)

तव वह शास्त्रों के वाक्यों में अपनी बुद्धि को स्थापित करके, तप-स्वियों के आश्रमों पर आध्यात्मिक उपदेश सुनकर, पत्थर के आसनों पर बैठकर, संसार का दोष दर्शन करानेवाले और वैराग्य उत्पन्न कराने वाले विचारों में अपनी आयु को विताता है। वह, नीति के अनुसार चलने वाला, असंसक्ति का शान्त सुख भोगता है। असङ्ग दो प्रकार का होता है—एक सामान्य असङ्ग, दूसरा श्रेष्ठ असङ्ग।

### (अ) सामान्य असङ्ग :-

प्राक्तमं निर्मितं सर्वमी बराधी तमेव च॥ (६।१२६।२६)
सुखं वा यदि वा दुःखं कैवात्र मम कर्तता।
भोगाभोगा महारोगाः सम्पदः परमापदः॥ (६।१२६।२७)
वियोगायेव संयोगा आचयो व्याधयो थियः।
कालः कवलनो गुकः सर्वभावानना रतम्॥ (६।१२६।२८)
अनास्थयेति भावानां यदभावनमान्तरम्।
वाक्यार्थलसमनसः सामान्योऽसावसङ्गाः॥ ६।१२६।२९)

में मुख और दुःख का कर्ता कैसे हो सकता हूं ? मुख दुःख तो पूर्व जन्म के कर्मों के अनुसार ईश्वर!के आधीन हैं; सब भागों के भोग महारोग हैं और सब सम्पत्तियाँ आपत्तियाँ हैं; सब संयोग वियोग हैं और बुद्धि की सब व्याधियाँ मानसिक रोग हैं; सब भावों को खाने के लिये काल सदा ही तत्पर रहता है—इस प्रकार सोचकर जब मन में वस्तुओं के प्रति अनात्था का भाव उदय हो जाता है तो उसे सामान्य असङ्ग कहते हैं।

### (आ) श्रेष्ठ असङ्ग :--

अनेकक्रमयोगेन संयोगेन महात्मनाम् । वियोगेनासतामन्तः प्रयोगेणात्मसंविदाम् ॥ (६।१२६।३०) पौरुषेण प्रयत्नेन संतताभ्यासयोगतः । करामलकवदृस्तुन्यागते स्पुटतां दृहम् ॥ (६।१२६।३१) संसाराम्ब्रुनियेः पारे सारे परमकारणे । नाहं कर्तेषरः कतां कर्म वा प्राकृतं सम ॥ (६।१२६।३२) कृत्वा दूरतरे नृनमिति शब्दार्थभावनम् । यन्मौनमासनं शान्तं तक्ष्रेष्टासङ्ग उच्यते ॥ (६।१२६।३३)

योग के नाना क्रमों से, महात्माओं के सत्सङ्ग से, दुर्जनों से दूर रहने से, आत्मज्ञान के आन्तर प्रयोग से, पुरुषार्थ से, नित्यप्रित अभ्यास योग से, जब तत्त्व का हस्तामलकवत् (प्रत्यज्ञ) ज्ञान हो जाए और संसारसमुद्र का पार परम कारण और सार वस्तु मिल जाए, तब इस प्रकार का हढ़ निश्चय हो जाना कि मैं कर्ता नहीं हूँ कर्ता या तो ईश्वर है या मेरे प्रकृतिजन्य कर्म, और शब्द और अर्थों की भावना को त्याग कर मौन और शान्त रहना श्रेष्ठ असङ्ग कहलाता है।

( तीसरी भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में तनुमानसा ( असकता)

श्रीर दूसरे में असङ्गभावना है )।

# ४-चौथी भूमिका:-

भूमिकात्रितयाभ्यासादज्ञाने क्षयमागते ।
सम्यग्ज्ञानोदये विचे पूर्णचन्द्रोदयोपमे ॥ (६११२६१५८)
निर्विभागमनाचन्तं योगिनो युक्तचेतसः ।
समं सर्वे प्रपश्यन्ति चतुर्थी भूमिकामिताः ॥ (६११२६१९९)
अद्वेते स्थैर्यमायाते द्वेते प्रश्नममागते ।
पश्यन्ति स्वप्नवल्लोकांश्रतुर्थी भूमिकामिताः ॥ (६११२६१६०)

पूर्वोक्त तीन भूमिकाओं के अभ्यास से अज्ञान के जीए हो जाने पर और पूर्ण चन्द्रमा के समान सम्यक्तान के उदय हो जाने पर, योगी लोग चतुर्थ भूमिका में प्रवेश करके युक्तचित्त होकर सब वस्तुओं को एक अनादि, अनन्त अखण्ड और समरूप से देखते हैं। द्वीत के शान्त और अद्वीत के हढ़ हो जाने से चौथी भूमिका में स्थित ज्ञानी संसार को

स्वप्त के समान देखने लगता है। (चौथी भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में सत्वापत्ति और दूसरे में विलापिनी और स्वप्त है)।

### ५-पांचवीं भृमिका:-

सत्तावशेष प्वास्ते पञ्चमीं भूमिकां गतः।
पञ्चमीं भूमिकामेत्य मुषुसपदनामिकास्॥ (कृष्टिश्वाहर)
शान्ताशेषविशेषं,शस्तिष्टत्यद्वे तमाव्यके
गिळतद्वे तिनमांसमुदितोऽन्तः प्रदुद्धवान्॥ (कृष्टिश्वाहरे)
सुषुस्रचन प्वास्ते पञ्चमीं भूमिकामितः।
अन्तर्मुखतया तिष्टन्यद्वित् तिपरोऽपि सन्॥ (कृष्टिश्वाहरे)
परिशान्ततया नित्यं निदालुदिव ळक्ष्यते।
कृष्वभ्रभ्यासमेतस्यां भूमिकाषां विवासनः॥ (कृष्टिश्वाहर्

सुप्रा पद नामक पाँचवीं भूमिका में पहुँचने पर योगी का अनुभव सत्तामात्र का ही रह जाता है। उसके लिये विशेषतायें सब चीए हो जाती हैं और उसकी स्थिति अद्वैतमात्र में रहती है। द्वेत का मान मिट जाता है; भीतर चान्द्ना हो जाता है। बाहर के काम करता हुआ भी पाँचवीं भूमिका में आया हुआ पुरुष अपनी अन्तर्मुखी वृत्ति के कारण सुपुप्ति में लीन रहता है। इस भूमिका का अभ्यासी बासना रहित होकर अपनी परम शान्तता के कारण सोता हुआ सा दिखाई पड़ता है। (पाँचवीं भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में असंसक्ति और दूसरे वर्णन में आनन्दरूपा और सुपुप्ता है)।

### ६ — छठी भूमिका : —

पष्टीं तुयांभिधामन्यां क्रमात्क्रमति भूमिकास् ।

यत्र नासत्र सद्रूपो नाहं नाप्यनहंकृतिः ॥ (१।१२६।६६)
केवलं क्षीणमननमास्ते हुँतैक्यनिर्गतः ।

निर्धन्धः शान्तसन्देहो जीवन्युक्तो विभावनः ॥ (६।१२६।६७)
अनिवांणोऽपि निवांणरिवत्रदीप इव स्थितः ।
अन्तः शून्यो विहः शून्यः शृन्यकुम्भ इवाम्बरे ॥ (६।१२६।६८)
अन्तः पूर्णो विहः पूर्णः पूर्णकुम्भ इवार्णवे ।
किञ्चिदेवैष सम्पन्नस्त्वय वैष न किञ्चन ॥ (६।१२६।६९)
कम से अन्यास करता हुआ योगी तुर्या नामक पष्टी भूमिका में

प्रवेश करता है। उस अवस्था में उसे न सत्का अनुभव होता है न असत्का, न अपनेपन का और न अनहंकार का। उस अवस्था में गया हुआ जीवन्मुक्त, भावना रहित, द्वैत से मुक्त और जीए मनवाला होता है। उसके सब सन्देह शान्त हो जाते हैं और मन की गाँठ खुल जाती है। चित्र के दीपक की नांई वह स्थिर रहता है। निर्वाण में प्रवेश न किये बिना भी उसके लिये निर्वाणसा ही है। जैसे आकाश के बीच में रक्ले घड़े के भीतर और बाहर शून्य ही शून्य है वैसे ही इस अवस्था को प्राप्त योगी को भी शून्यता का अनुभव होता है। जैसे समुद्र में रक्ले हुए पूर्ण घड़े के भीतर और बाहर पूर्णता का अनुभव होता है। वह स भूमिका में गये हुये योगी को पूर्णता का अनुभव होता है। वह न कुछ हुआ है और न कुछ नहीं हुआ है। (पष्टी भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में पदार्थाभावनी और दूसरे वर्णन में स्वसंवेदनरूपा और तुर्या है)।

### ७—सातवीं भूमिका :-

पष्टवां भूम्यामसौ स्थित्वा सप्तमीं भूमिमाप्नुयात् ।

विदेहमुक्तता त्का सप्तमी योगभूमिका ॥ (६।१२६।७१)

काम्या वचसां बान्ता सा सीमा भवभूमिषु । (६।१२६।७१)

नित्यमञ्यपरेश्यापि कथंचिदुपदिश्यते ॥ (६।१२६।७३)

मुक्तिरेपोच्यते राम मह्मतत्समुदाहृतम् ।

निवांणमेतत्कथितं पूणांत्यूणतराकृति ॥ (३।१।२५-४९)

विदेहमुक्तो नोदेति नास्तमेति न झाम्यति ।

न सम्नासम् तूरस्यो नवाहं न च नेतरः ॥ (३।९।१५)

पष्टी भूमिका को पार करके योगी सप्तमी भूमिका में आता है। सप्तमी योगभूमि विदेह मुक्ति कहलाती है। वह शान्त अवस्था सब भूमिकाओं की अन्तिम सीमा है। उसका वर्णन नहीं हो सकता। नित्य ही अवर्णनीय होते हुए भी किसी न किसी रीति से उसका उपदेश किया ही जाता है। उसको मुक्ति कहते हैं, ब्रह्म कहते हैं; उस पूर्ण से भी पूर्ण अवस्था को निर्वाण भी कहते हैं। विदेह मुक्त न उदय होता है और न अस्त, न उसका अन्त होता है। न वह सत् है और न असत्। न वह दूर है; न वह मैं हूँ, न वह कोई दूसरा है। सातवीं मूमिका का नाम प्रथम वर्णन में तुर्यगा और दूसरे वर्णन में तुर्यातीता है)।

विचार करके देखने से पाठकों को माल्म पड़ जायेगा कि दूसरे और तीसरे वर्णनों में विशेष भेद नहीं है। प्रथम और पिछले दो में थोड़ा सा भेद है और वह यह है कि प्रथम वर्णन के अनुसार मुक्ति सब भूमिकाओं से परे है; दूसरे और तीसरे वर्णन के अनुसार मुक्ति भी एक भूमिका है। वास्तव में योगवासिष्ठ के अनुसार बन्धन और मुक्ति दोनों ही मिथ्या कल्पनायें हैं। इसलिये मुक्ति का सातवीं भूमिका होना ठीक ही जान पड़ता है।

# २६-कर्म बन्धन से छुटकारा

प्रत्येक जीव अपने किये हुए कमों का बुरा या भला फल अवश्य ही पाता है—यह सृष्टि का एक अटल नियम है। किये हुए कमों का फल पाने के लिये ही जीव को एक जन्म से दूसरे जन्म में और एक परिस्थित से दूसरी परिस्थित में जाना पड़ता है। यद्यपि प्रत्येक जीव कर्म करने में स्वतन्त्र है, तो भी किये हुये कमों के फल भोगने में वह परतन्त्र सा ही है। उसे अवश्य ही अपने कमों का फल भोगना पड़ेगा। यदि ऐसा है तो फिर मुक्ति की सम्भावना कैसी ? वर्त्तमान काल में हम अपने पूर्व काल में किये हुए कमों का फल भोग रहे हैं और जो कम अब कर रहे हैं उनका फल भविष्य में भोगना पड़ेगा। ऐसा कोई समय नहीं है जब कि हम कम न करते हों—इसलिये ऐमा समय कैसे हो सकता है जब कि हम अपने कमों का फल भोगने के लिये जीवन धारण न करेंगे ? योगवासिष्ठ के अनुसार हम इस नियम के रहते हुए भी कम-बन्धन से मुक्त हो सकते हैं। कैसे ? यह यहाँ पर पाठकों के सामने वर्णन किया जाएगा।

# (१) कर्मफल का अटल नियम:-

न स बैडो न तद्व्योमन सोऽव्धिरच न विष्टपम् । अस्ति यत्र फलं नास्ति कृतानामात्मकर्मणाम् ॥ (३।९९।३३) ऐद्विकं प्राक्तनं वापि कर्म यद्गवितं स्कुरत्। पौरुणोऽसौ परो यत्नो न कदाचन निष्फछः॥ (३।९९।३४)

संसार में ऐसा कोई स्थान—पहाड़, आकाश, समुद्र, स्वर्ग आदि-नहीं है जहाँ पर अपने किये हुए कमों का फल न मिलता हो। पूर्व जन्म में अथवा इस जन्म में जो भी कमें किया गया है वह अवस्य ही (फल रूप में) प्रकट होता है। वह पुरुष का किया हुआ यत्न हैं। वह फल लाये विना कभी नहीं रहता।

# (२) कर्म का वास्तविक स्वरूप:-

कियास्पन्दो जगत्यस्मिन्कमेति कथितो हुधैः। पूर्वे तस्य मनो देहं कर्मातक्षिक्तमेव हि॥ (३।९९।३२) मानसोऽयं समुन्मेषः कत्वाकछनरूपतः। पृतत्तरूर्मणां बीजं फल्लमस्यैव विद्यते॥ (३।९९।२९) कर्मबीजं मनःस्पन्दः कथ्यतेऽधानुभूयते। क्रियास्तु विविधास्तस्य शासाश्चित्रफलास्तरोः॥ (३।९६।११)

(कर्म केवल बाहर से दिखाई देनेवाली कर्मेन्द्रियों की किया को ही नहीं कहते। कर्म का असली रूप भीतरी है—वह है मन की इच्छा)। जगत् में जिस किया को कर्म कहा जाता है उसका सबसे प्रथम रूप भानसिक है। अतएव मन का स्पन्दन और कर्म एक ही हैं। कर्मों का बीज मन का कलनात्मक समुन्मेष (वासनात्मक स्पन्दन) है। इसी का फल प्राप्त होता है। सब कर्मों का बीज मन का स्पन्दन है। यह कहा भी जाता है और अनुभव में भी यही आता है। विविध प्रकार की कियायें जो नाना प्रकार के फल लाती हैं उसकी अनेक शाखायें हैं।

### (३) पुरुष (जीव) और कर्म में भेद नहीं है:-

कुसुमाशययोभेंदो न यथा भिन्नयोरिह। तथैव कर्ममनसोभेंदो नास्त्यविभिन्नयोः॥ (3199138) कल्पनात्मिकया कर्मशक्त्या विरहितं मनः। न सम्भवति खोकेऽस्मिन्युणद्वीनो गुणी यथा ॥ (319815) यथा बहवीप्णयोः सत्ता न सम्भवति भिन्नयोः । वयैव कर्ममनसोस्तथात्ममनसोरपि॥ (319816) मनागपि न भेदोऽस्ति संवितस्यन्दमयात्मनोः। कल्पनांशाहते राम सधी पुरुषकर्मणोः ॥ (\$12015) कमें व पुरुषो राम पुरुषस्येव कर्मता। पते समिन्ने विद्धि त्वं यथा तुहिनशीवते ॥ (\$12616) संवित्स्पन्द्रसस्येव देवकर्मनरादयः। पर्यादशःदा न पुन: पृथकर्माद्यः स्थिताः॥ बीजाङ्करविकल्पानां कियापुरुपकर्मणाम् । (\$126180) ऊमिवीचितरङ्गाणां नास्ति भेदो न वस्तुनि ॥ (६।२८।२१)

जैसे फूल और उसके आशय में कोई भेद नहीं है वैसे ही कम और मन में कोई भेद नहीं है। दोनों अभिन्न हैं। जैसे कोई गुणी (गुण्युक) विना गुण के नहीं रह सकता, वैसे ही कोई मन अपनी कल्पनात्मक कमेशिक से रहित नहीं हो सकता। जैसे अग्नि और उसकी उष्ण्ता अलग नहीं रह सकती वैसे ही मन, कर्म और आत्मा अलग नहीं हैं। कल्पना के सिवाय पुरुष और कर्म में, आत्मा और संवित्स्पन्द में, कोई भेद नहीं है। कर्म ही पुरुष है और पुरुष ही कम है। ये दोनों इस प्रकार अभिन्न हैं जैसे बरफ और उसकी शीतलता। दैव, कर्म, पुरुष आदि संवित् के स्पन्दन के ही पर्यायवाची शब्द हैं। कम आदि पृथक स्थित नहीं हैं। जैसे बीज और अंकुर में, जल और तरङ्ग में भेद नहीं है वैसे ही पुरुष, कर्म और किया में वास्तविक भेद नहीं है।

(४) उत्पत्ति (सृष्टि) से पहिले जीव के पूर्व कर्म नहीं होते:--

> सगांदिषु स्वयं भान्ति ब्रह्माचा ये स्वयम्भुवः। विज्ञतिमात्रदेहास्ते न तेषां जन्मकर्मणी ॥ (ई।१४२।२४) सगांदी प्राक्तनं कर्म विद्यते नेह कस्यचित्। सर्गादी सर्गरूपेण ब्रह्मीबेत्थं विज्ञस्मते ॥ (६।१४२।२६) अकारणमुपायान्ति सर्वे जीवाः परात्पदात् । (ई।१२४।४) पश्चातेषां स्वकर्माणि कारणं मुखदुःखयोः॥ (१११२४।५) यथा ब्रह्माद्यो भान्ति समादी ब्रह्मरूपिणः। भाग्ति जीवास्तथान्येऽपि वातकोऽथ सहस्रशः ॥ (६।१४२।२७) किन्तु ये ब्रह्मणोऽन्यत्वं बुध्यन्ते सात्विकोद्भवाः । अवोधा ये स्विद्धारुयं बुद्ध्या द्वैतिमदं स्वयम् ॥ (५।१४२।२८) तेपामुत्तरकालं तत्कर्मभिजनम दश्यते । तथामृहैस्तैरवस्तुत्वमाश्चितम् ॥ (५।१४२।२९) येस्तु न ब्रह्मणोऽन्यत्वं दुदं बोधमहात्मनि । निरवद्यास्त एतेऽत्र ब्रह्मविष्णुहराद्यः ॥ (६।१४२।३०) न सम्भवति जीवस्य सर्गादौ कर्म कस्यचित्। पश्चातस्यकमं निर्माय सुङ्क्ते कल्पनया स चित् ॥ (\$1१४२।३८) समें सर्गतया रूडे भवेत्प्राक्षमंकल्पना। पञ्चाजीवा अमन्तीमे कर्मपाशवशीकृताः ॥ (ई।१४२।४१) स्वप्नद्रप्दुर्दश्यन्णामस्ति काल्पनिकं यथा। न वास्तवं पूर्वकामं जायत्स्वप्ने तथा नुणाम् ॥ (ई।१४३।१०) यथा प्राक्षमं पुंस्त्वे च स्वप्ने पुंसां न विश्वते । इइ जाश्रतस्वप्ननृगां भातानामपि नो तथा ॥ (ई।१४३।११)

ब्रह्मणो हृदि सर्गोऽयं हृदि ते स्वप्नश्र्यथा। कार्यकारणता तत्र तथास्तेऽसिहिता यथा॥ (ई।१४३।२३)

सष्टि के आदि में जो ब्रह्मा आदि अपने आप ही उदय होते हैं उनके शरीर झानमय हैं। उनका न कोई (पूर्व) जन्म है और न उनके कर्म। सृष्टि से पूर्व का किसी का कोई कर्म नहीं होता। सर्ग के आदि में ब्रह्म स्वयं सर्ग रूप से प्रकट होता है। परम बहा से सारे जीव विना किसी कारंग (पूर्व कर्म के) आप से आप ही उदय हो जाते हैं। उत्पन्न होने के पीछे उनके अपने कर्म उनके दु.ख सुख का कारण हो जाते हैं। जिस प्रकार सृष्टि के आदि में ब्रह्मरूपी ब्रह्मा आदि प्रकट होते हैं क्सी प्रकार सैकड़ों और हजारों और जीव भी प्रकट होते हैं। उनमें से जो जीव अपने को ब्रह्म से अन्य समभते हैं और अज्ञान के कारण प्रकृति नामक द्वेत (दूसरे तत्त्व ) को मानने लगते हैं, भविष्य में कमों के अनुसार उनका जनम होता है, क्योंकि वे अपने और भूतों (तस्वों) के सम्बन्ध में असत्य धारणा कर लेते हैं। जो जीव-ब्रह्मा, विष्णु और शिव आदि—अपने को बहा से अन्य नहीं सममते वे आत्मज्ञान से अवि-चिलत नहीं होते। सष्टि के आदि में जीव का कोई कर्म नहीं होता, लेकिन पीछे कर्म की कल्पना करके जीव उसका फल भोगता है। सृष्टि के चालू हो जाने पर ही पूर्व कर्म की कल्पना की जाती है-उसके पीछे जीव अपने अपने कर्मों की जंजीरों में जकड़े हुए संसार में भ्रमण करते रहते हैं। स्वप्न देखने वाले के स्वप्न के मनुष्यों के पूर्व कम जैसे काल्प-निक हैं, वास्तविक नहीं हैं, वैसे ही जाप्रत्हपी स्वप्न के जीवों के (सृष्टि से) पूर्व कर्म भी काल्पनिक हो हैं-वास्तविक नहीं हैं। जैसे स्वप्त में उत्पन्न हुए पुरुष के पूर्व कर्म नहीं होते वैसे ही जाप्रत्रूपो स्वप्न में प्रकट हुए जीवों के पूर्व कर्म नहीं होते। ब्रह्मा के हृदय के भीतर यह सृष्टि ऐसे ही है जैसे कि तेरे हृदय में स्वप्त का नगर। वहाँ पर भी कार्य और कारण का सम्बन्ध वैसा ही है जैसा कि तेरे स्वप्न के भीतर।

# (५) वासना ही जीव की कर्म के फल से बाँधती है:-

वासनामात्रसारत्वादशस्य सफ्छाः क्रियाः। सर्वा प्रवाक्षण श्रस्य वासनामात्रसंक्षयात् ॥ (६।८७।१८) सर्वा हि वासनामावे प्रयान्त्यफळतां क्रियाः। अञ्चामाः फळवन्त्योऽपि सेकामावे छता इव ॥ (६।८७।१९) क्रत्वन्तरे यथा याति विख्यं पूर्वमार्त्वम् । सथैव वासनानाशे नाशमेति क्रियाफलम् ॥ (१।८७।२०) न स्वभावेन फलति यथा शरखता फलम् । क्रिया निवासना पुत्र फलं फलति नो तथा ॥ (६।८७।२१)

अज्ञानी को अपने सब कमों का फल इसलिये भुगतना पड़ता है कि उसके कमों का सार वासना है। वासना के द्वीग हो जाने से ज्ञानी को अपनी किसी किया का फल नहीं भोगना पड़ता। वासना के अभाव से सब कियाएँ फल-रहित हो जाती हैं, चाहे वे अग्रुम फल देनेवाली ही क्यों न हो - जैसे कि सीचे बिना लता सूख जाती है। जैसे ऋतु के पलट जाने पर कियाओं का फल चीग हो जाता है। जैसे बंत का स्वभाव यह है कि उस पर फल नहीं आता वैसे ही वासना-रहित किया भी फल नहीं लाती।

# (६) कर्म के बन्धन से मुक्त होने की विधि:

आत्मज्ञानात्सदुत्वन्नः संकल्पः कर्मकारणम् । (है।१२४।६) संकविपत्वं हि दन्धस्य कारणं तत्परित्यज्ञ ॥ कर्मकरुपनया संवितस्वकर्मफलभागिनी। (\$1888133) कर्मकल्पनयोत्मुका न कर्मफलभागिनी॥ सवां हि वासनामाने प्रयान्त्यफलतां कियाः। (ई।८७११९) अञ्चाः फलवन्त्योऽपि सेकाभावे खता इव ॥ समया स्वच्छया बुद्धवा सततं निर्विकारमा। यथा यतिकयते राम तद्दोपाय सर्वदा॥ (\$156RIR) शुभाशुभाः किया नित्यं कुर्वन्परिहरसपि। (\$1899133) पुनरित न संसारमसंसक्तमना मुनिः॥ शुभाशुभाः क्रिया नित्यमकुर्वन्नपि दुर्मतिः। (\$1866138) विस्रज्ञत्येव संसारे परित्यक्तमनाः शठः॥

यो हान्तस्थाया मनोवृत्तेनिश्चय उपादेयताप्रत्ययो वासनाभिधानस्तत्कर् त्व-४ शब्देनोच्यते ॥ (४।६८।२)

चेद्दावशाताद्दपत्त्वभोक्तृत्वं वासनानुरूषं स्पन्दते पुरुषः स्पन्दानुरूषं पत्र-मनुभवति । फलभोक्तृत्वं नाम कत् त्वादिति सिद्धान्तः ॥ (४।३८।३) कुर्वतोऽकुर्वतो वापि स्वगंऽपि नस्केऽपि वा । याद्यवासनमेतत्स्यान्मनस्तद्वुभूयते ॥ (४।३८।४)

तस्मादशाततस्वानां पुंसां कुवंतामकुर्वतां च कर्तृता नतु शाततस्वानाम-वासनत्वात् ॥ (४।३८।५)

ज्ञाततस्यो हि शिथिलीमृतवासनः कुर्वन्नपि फलं नानुसंद्धाति । अथच स्पन्दमात्रं केवलं करोत्यसक्तत्रुद्धिः सम्प्राप्तमपि फलमात्मे वेदं सर्वमेव कर्मफल-मनुभवति ॥ (४।३८।६)

मनो पत्करोति तत्कृतं भवति यद्म करोति तद्म कृतं भवति अतो मन एव

कर् न देशः ॥ (४।३८।७)

अकुर्वत्रपि सञ्चपतनं शय्यासनगतोऽपि सञ्चपातवासनावासिते चेतसि सञ्चपतनदुःसमनुभवति । अपरस्तु कुर्वत्रपि सञ्चपतनं परमुपश्चममुपगतवति मनसि शय्यासनसुसमनुभवति । प्रवमनयोः शय्यासनसञ्चपातथोरेकः सञ्चपतन-स्याकर्तापि कर्ता संपन्नो द्वितीयत्र सञ्चपतनस्य कर्ताय्यकर्ता सम्पन्नश्चित्रवान्या-स्माराधिकं तन्मयो भवति पुरुष इति सिद्धान्तः । तेन तत्र कर्तुरकर्तुवां नित्य-मसंसक्तं भवतु चेतः ॥ (४।३८,१२-१३)

एवं मनः सर्वकर्मणां सर्वेद्वितानां सर्वभावानां सर्वक्रोकानां सर्वगतीनां बीजं तिस्मिन्परिद्धते सर्वक्रमाणि परिद्धतानि भवन्ति सर्वदुःखानि श्लीयन्ते सर्व-क्माणि खयमुपयान्ति । मानसेनापि कर्मणा यत्कृतेनापि को नाकस्यते न विव-क्योकियते न रजनामुपैत्यव्यतिरिकात् ॥ (४१३८११)

यथा वालो मनसा नगरस्य निर्माणं निर्मष्टं च कुर्वन्नगरनिर्माणं मनःकृतम-कृतमित्र कीलयानुभवति नोपादेयतया सुखदुःखमकृत्रिममिति परपति नगरनिर्मयनं च मनःकृतं कृतमिति परपतीति दुःखमपि कीलयानुभवन्नपि न दुःखमिति परपति। प्रवमसौ परमार्थतः कुर्वन्नपि न लिप्यत ्वेति॥ (४।३८।१७)

गुभागुभात्म कर्म स्वं नाशनीयं विवेकिना।
तन्नास्तोत्पवबोधेन तत्त्वज्ञानेन सिष्यति॥ (६१३१७)
अवेदनमसंवेषं यदवासनमासितम्।
शान्तं सममनुष्येसं स कर्मत्याग उच्यते॥ (६१३१२४)
समूलकर्मसंत्यागेनैव ये शान्तिमास्थिताः।
नैव तेषां कृतेनार्यो नाकृतेनेद कश्चन॥ (६१३१२७)

इत्येव निश्चयमनामय भावयित्वा त्यक्वा चुशं पुरुषकर्मविचारश्चाम् । निर्वासनः सक्छसंक्छनाविमुक्तः

संविद्वपुर्नेतु यथाभिमतेष्ठमास्स्व ॥ (६।२८।६२)

ये त्वेव कर्मसंत्यागमकृत्वान्यत्प्रकुर्वते ।
अत्यागं त्यागरूपातम गगनं मारयन्ति ते ॥ (६।६।६४)
कर्मत्यागं स्थिते बोधाज्ञीवन्युक्तो विवासनः ।
गृहे तिहत्वरण्ये वा शाम्यत्वस्येतु वोद्यम् ॥ (६।६।६७)
गेहमेवोपशान्तस्य विजनं दूरकाननम् ।
अशान्तस्याप्यरण्यानि विजना सजना पुरी ॥ (६।६।६८)

आत्मा के अज्ञान से ही कर्म के कारण सङ्कल्प का उदय होता है। सङ्कल्पयुक्त होने से ही बन्धन होता है; इसलिये सङ्कल्प का त्याग करो। कम की कल्पना से ही संवित् कर्मफल पाती है; कर्म की कल्पना से रहित संवित् कर्म का फल नहीं पाती । जैसे बिना पानी के दिये लता सूख जाती है वैसे ही अशुभ फल वाली कियाएँ भी वासना के अभाव से फल नहीं लातीं। सम, शुद्ध और विकार-रहित बुद्धि से जो कुछ भी किया जाता है वह कभी दोप नहीं लाता। असक्त मन वाला मुनि शुभ या अशुभ क्रियाओं को नित्य प्रति करता हुआ या त्यागता हुआ भी कभी संसार में नहीं पड़ता; और जिस मुखं ने मन से त्याग नहीं किया वह शुभ या अशुभ कियाओं को न करतां हुआ भी सदा संसार-समुद्र में डूबता ही रहता है। मनका इस प्रकार का निश्चय कि यह वस्तु प्राप्त करने योग्य है, और उसको प्राप्त करने की वासना कर्तृत्व (कर्तापन) कहलाते हैं। किसी विशेष फल की प्राप्ति की इच्छा से जब मनुष्य किसी किया को करता है तो जैसा उसका प्रयत्न होता है उसके अनु सार वह फल पाता है। कार्य के कर्ता होने के कारण ही जीव उसका फल भोगने वाला होता है, यह सिद्धान्त है। चाहे कोई क्रिया करे या न करे तो भी जैसी-जैसी वासनाएँ होती हैं, स्वर्ग और नरक में वैसा-वैसा ही फल उसका मन अनुभव करता है। इसिल्ये अज्ञानी जीव चाहे कर्म करें या न करें तो भी घे कर्ता (कर्म करने वाले ) हैं; और वासना-रहित होने से ज्ञानी जीव अकर्ता हैं चाहे वे कर्म करें या न करें। ज्ञानी वासनात्रों के ज्ञीण हो जाने से कम को करके भी उसका फल नहीं भोगता। वह तो असक्त बुद्धि होकर किया मात्र कर्म करता है (फत की वासना से नहीं ); इसिलये फल की प्राप्ति होने पर भी इस भावना से कि आत्मा ही सब कुछ है कर्म के फल का अनुभव करता है। मन से

जो कर्म किया जाता है वही कर्म है और मन से जो कर्म नहीं किया जाता वह कर्म नहीं है। इसलिये कर्म का कर्ता मन ही है, शरीर नहीं। गडढेमें गिरने का भय (वासना) मन में होने पर चारपाई पर सोता हवा श्रीर वास्तव में गड्ढे में न गिरता हुत्रा मनुष्य भी अपने मन के भीतर गड्ढे में गिरने का दु:ख पाता है। दूसरा आदमी गडढे में गिरा हुआ भी अपने मन के शान्त होने के कारण अपने मन में चारपाई पर सोने के सुख का अनुभव करता है। एक चारपाई पर सोता हुआ गड्ढे में गिरने का दु:ख भोगता है और दूसरा गडढे में गिरने पर भी चारपाई पर सोने का सुख भोगता है-एक अकर्ता भी कर्ता है और दूसरा कर्ता भी अकर्ता है; केवल चित्तके कारण। इसलिये जैसां जिसका मन वैसा ही वह पुरुष है-यह सिद्धान्त है। इसलिये कर्म करते हुए श्रीर न करते हुए सदा मन को असक्त रखना चाहिये। इसलिये मन ही सब कमों का, सब इच्छाओं का, सब भावों का, सब लोकों का, सब गतियों का बीज है। उसके त्याग देने पर सब कर्मों का त्याग हो जाता है, सब दु:स्व चीरा हो जाते हैं, और सब कर्म लय हो जाते हैं। झानी लोग तो मानसिक कर्म से भी आकान्त नहीं होते; न उसके वश में होते हैं और न उसके रङ्ग में ही रंगे जाते हैं, क्योंकि वे उससे असक रहते हैं। जैसे जब कोई वालक कल्पना द्वारा नगर को बनाता और विगाइता है तब नगर को कल्पना से रचते हुए वह वास्तविक रचना न करते हुए भी लीला से मानसिक रचना का अनुभव करता है। यदि वह बुरा भला वन गया तो उसे वास्तव में दुःख मुख होता है। यदि उसका नगर गिर जाता है, तो मानसिक रचना को वास्तविक रचना सममने से, उसको वास्तविक दुःख न होते हुए भी, दुःख होता है। इसिलये वास्तव में कर्म करनेवाला भी कर्म में लिप्त नहीं होता और न करनेवाला लिप्त हो जाता है। विवेक द्वारा शुभ और अशुभ दोनों प्रकार के कभी का नाश करना चाहिये-यह तब हो सकता है जब कि ज्ञान द्वारा यह निश्चय दृढ़ हो जाए कि कर्म कुछ है ही नहीं। विना किसी दृश्य की ओर प्रवृत्ति के, विना वासना के, और विना किसी कल्पना के शान्त होकर स्थित रहने का नाम कर्मत्याग है। जो कम को जड़ सहित त्याग कर शान्ति प्राप्त कर चुके हैं उनके लिये (बाह्य) किया का करना और न करना एकसा ही है; करने से उन्हें कुछ नहीं

मिलता, न करने से उनका कुछ नहीं जाता। इसिलये इस निश्चय को हट करके, कर्म-विचार की शक्का को छोड़कर, सब कल्पनाओं और इच्छाओं का त्याग करके, शुद्ध ज्ञानस्वरूप होकर रहो। जो लोग इस प्रकार के सच्चे कर्मत्याग को न करके अत्यागरूपी कर्मत्याग करते हैं (अर्थात् बाह्य क्रियाओं का तो त्याग कर देते हैं किन्तु भीतर की वासनाओं का त्याग नहीं करते) वे आकाश को मारने का प्रयत्न करते हैं। जो ज्ञान द्वारा कर्मत्याग में स्थित हो गया है और वासनारहित जीवन्मुक्त है, वह चाहे घर में रहे चाहे बन में, चाहे शान्त हो जाए चाहे उन्नति कर ले; उसके लिये सब एकसा है। उपशान्त व्यक्ति के लिये तो घर ही दूरवर्त्ती निर्जन वन के समान है और अशान्त पुरुष के लिये निर्जन वन भी मनुष्यों से भरी हुई नगरी के समान है।

## (७) कर्मयोगः-

अखब्धज्ञानदृष्टीनां क्रिया पुत्र परायणम् । यस्य नास्त्यम्यरं पष्टं कम्बलं कि त्यजल्यसौ ॥ (६१८७।१७) बहुनात्र किमुक्तेन संक्षेपादिदमुच्यते । संकल्पनं मनोबन्धस्तदभावो विमुक्ता ॥ (१।१।२७) नेह कार्यं न वाकार्यमस्ति किञ्चित्र कुत्रचित्। सर्वे शिवमजं शान्तमनन्तं प्राग्वदास्यताम् ॥ (९।१।२८) सर्वकर्मफब्राभोगमसं विस्मृत्य मुप्तवत्। प्रवाहपतिते कार्थे स्पन्दस्य गतयेदनम् ॥ (३।१।१६) यथाप्राप्तं हि कर्तज्यमसक्तन सदा सता। मकरेणकरुद्धेन प्रतिबिम्बकिया यथा॥ (३।८८।११) एतदेव परं धैयं जनमञ्चरनिवारणम् । यदवासनमभ्यस्ता निजकमंस कर्त्ता॥ (६।१।२४) प्रतिपेधविधीनां त तज्जो न विषयः कचित्। शान्तसर्वेषणेच्छस्य कोऽस्य कि वक्ति किन्नते ॥ (\$1३ण1३१) अजस्त दितचित्तत्वात्क्रियानियमने विना । गच्छन्न्यायेन मात्स्येन परं दुःखं प्रयाति हि ॥ (ई।६९।९) सज्ञास्त्वष्टेप्चनिष्टेपु न निमज्जन्ति वस्तुपु। यतेन्द्रयत्वाद्वद्धत्वान्निर्वासनतया तथा ॥ (द्वा६९११०)

न निन्धमस्ति नानिन्धं नोपादेयं न हेयता। न चारमीयं न च परं कर्मज्ञविषयं कचित् ॥ (१।६९।१३) महाकर्ता महाभोका महात्यागी भयानव। सर्वाः शहाः परित्यज्य वैर्यमालम्ब्य शासतम् ॥ (३।११५।१) रागद्वेषौ सूलं दःलं धर्माधर्मी फलाफले। यः करोत्यनपेक्षेण महाकर्ता स उचाते ॥ (१।११५।१२) न किञ्चन द्वेष्टि न किञ्चद्भिकाङ्कति। भुंके च प्रवृतं सर्वं महाभोका स उच्यते ॥ (ई।११५।२१) सर्वेच्छाः सक्छाः शङ्काः सर्वेद्दाः सर्वेनिश्चयाः। धिया येन परित्यका महात्यागी स उचाते ॥ (ई।११५।३४) अन्तः संत्यक्तसर्वांशो वीतरागो विवासनः। बह्दिः सर्वसमाचारो स्रोके विहर राधव ॥ (५।१८।१८) उदारः पेशलाचारः सर्वाचारानुवृत्तिमान्। अन्त: सवंपरित्यागी छोके विद्दर राधव ॥ (५।१८।१९) अन्त नैरारयमादाय बहिराशोन्मुखेहितः । बह्रिस्तसोऽन्तरा कीतो स्रोके विद्वर राधव ॥ (५।१८।२१) विहः कृत्रिमसंरम्भी हृदि संस्म्भवितः। क्तां बहिरकतांन्तलोंके विहर राधव ॥ (५।१८।२२) बिह्लोंकोचिताचारस्त्वन्तराचारवींबतः । समो इसीव तिष्ठ त्वं संशान्तसकलेपणः ॥ (४।१५।४४) सर्वेषणाविमुक्तेन स्वात्मनात्मनि तिष्ठता । **इर क्यांणि कार्याणि नृनं देहस्य** संस्थितिः ॥ (४।१५।४५) शुद्धं सदसतोर्मध्यं पदं बुद्धवाऽवलम्बय च । सवाद्याभ्यन्तरं दृश्यं मा गृहाण विमुख मा ॥ (४।४६।१४) अत्यन्तविस्तः स्वस्थः सर्ववासविवर्जितः। व्योमवितष्ट नीरामो राम कार्यपरोऽपि सन् ॥ (४।४६।१५) यथैव कर्मकरणे कामना नास्ति धीमताम्। तथैव कर्मसंत्यागे कामना नास्ति धीमताम् ॥ (३।८८।१२) अतः सुषुष्ठोपमया विया निष्कामया तया। मुपुसबुद्रसमया कुरु कार्य यथागतम् ॥ (३१८८।१३) गम्यदेशैकनिष्टस्य यथा पान्थस्य पाद्योः। स्पन्दो विगतसंकरपस्तवा स्पन्दस्य कर्ममु ॥ (ई।१।१५) स्पन्दस्वाङ्कतसंकरपं सुखदुःखान्यभावयन् । प्रवाहपतिते कार्ये चेहितोरमुक्तप्रप्यत् ॥ (५१११७) रसभावनमन्तस्ते मार्खं भवतु कर्मसु । दास्यन्त्रमयस्येव परार्थमिव कुवेतः ॥ (५१११९०) नीरसा एव ते सन्तु समस्तेन्द्रियसंविदः । (५१११९०) चिदानन्दरसान्येव प्रवृत्तान्यपि धारयः॥ (५१११२९) अवासनमसंकर्षं यथाप्राष्ठानुवृत्तिमान् । श्रौश्वकश्रमाभोग इव स्पन्दस्य कर्मसु ॥ (६१११९५)

जिसको अभीतक ज्ञानकी दृष्टि प्राप्त नहीं हुई है उसे कर्म पर ही निर्भर रहना चाहिये-जैसे जिसे रेशम की बढ़िया चादर की प्राप्ति नहीं हुई उसे अपना कम्बल नहीं फेंक देना चाहिये । बहुत कहने की जरूरत नहीं है-संनेप से यह बताता हूँ कि सङ्कल्प ही मन को बांधनेवाला है श्रीर संकल्प के श्रभाव से मुक्ति होती है। न मनुष्य को कुछ करना है श्रीर न दुछ नहीं करना है; सब कुछ अज, अनन्त और शान्त शिव ही है; वही हो जाओ। सब कामों के फलरूपी मल को सुप्त पुरुष की नाई भूलकर, वेदनारहित होकर, जैसा अवसर पड़े वैसी किया करते रहो। जिस प्रकार शुद्ध शीशे के भीतर प्रतिविम्ब पड़ने की किया आप से आप होतो रहती है वैसे ही असक्त रहकर यथाप्राप्त कामों को सदा करते रहना चाहिये। जन्म के दुःखों को सदा दूर करनेवाला यह वहत अच्छा धैर्य है कि अपने कामों को वासनारहित होकर करने का श्रभ्यास रक्खे। श्रात्मज्ञानी के लिये कोई विधि (यह करना चाहिये) श्रीर निषेव (यह नहीं करना चाहिये) नहीं है। जिसकी सब इच्छाएँ शान्त हो गई हैं उसे कीन छीर क्यों कुछ करने की आज्ञा देगा ? अज्ञानी व्यक्ति, जिसने विषयों की स्रोर चित्त प्रवृत्त कर रक्खा है, किया के भले बुरे जाने विना उसको करता हुआ, मछली की नाई बहुत दुःख पाता है। ज्ञानी लोग जितेन्द्रिय होने के कारण, तत्त्वज्ञानी होने के कारण और वासनारहित होने के कारण इष्ट और अनिष्ट वस्तुओं के चक्कर में नहीं पड़ते। उनके लिये तो न कोई कर्म बुरा है ओर न कोई भला; न त्याज्य है और न कार्य; न अपना है और न दूसरे का। हे पापरहित राम! तुमको महा कर्ता, महा भोका और महा त्यागी वनना चाहिये; सब शङ्काओं को त्यागकर अनन्त धैर्य को धारण करो। महा कर्ता वह है जो रागद्वेप, सुख

दुःख, धर्म और अधर्म, सफलता और विफलता आदि सबका भीग अनपेच भाव से करता है। महा भोक्ता वह है जो न किसी वस्तु को चाहता है और न किसी वस्तु से द्वेष करता है, बल्कि सबका स्वाभा-विक रीति से उपभोग करता है। महा त्यागी उसे कहते हैं जिसने अपने मन के भीतर से बुद्धिपूर्वक सब इच्छाओं, तृष्णाओं, निश्चयों और शङ्काओं को दूर कर दिया है। हे राम! बाहर से सब काम करते हुए, मन के भीतर आशा, राग और वासना से रहित होकर संसार में विचरण करो ! वाहर से तो उदार और मनोहर आचरणवाले और सब प्रकार के सदाचारों के अनुसार किया करनेवाले, लेकिन भीतर से सबको त्याग किये हुए रहकर, संसार में विचरण करो। बाहर से सब प्रकार की आशाओं से पूर्ण, लेकिन भीतर कोई आशा न रख कर, बाहर तप्त श्रीर अन्दर शीतल रह कर संसार में विचरण करो। बाहर से सव प्रकार की कियाओं का सम्पादन करते हुए, अन्दर से कोई किया न करते हुए, बाहरी तौर पर कर्ता और भीतर से अकर्ता वने रह कर संसार में विचरण करो। बाहर से लोकोचित आचार के अनुसार किया करते हुए अन्दर किसी आचार विचार के बन्धन में न पड़ते हुए, अत्यन्त सम हो कर श्रीर सब वासनाश्रों को शान्त कर के रहना चाहिये। जबतक शरीर कायम है तब तक करने योग्य कर्मों को सब इच्छाओं का त्याग कर के और आत्मभाव में स्थित हो कर करते ही रहना चाहिये। सत् और असत् के मध्य में अपनी स्थिति कर के, और उस स्थिति का आश्रय ले कर, बाहर और भीतर के हरय को न प्राप्त करने की इच्छा करो न त्याग करने की। है राम कामों को करते हुए भी रागरहित, अत्यन्त विरत, आत्मा में स्थित और वासनाओं से रहित हो कर अपने मन की आकाश के समान शून्य रक्खो। बुद्धिमान् लोगों में जैसे कर्म करने की कामना नहीं होती, वैसे ही कर्म त्यागने की भी कामना नहीं होती। इसलिये निष्काम बुद्धि से सोते हुए पुरुष की नाई यथा प्राप्त कामों को जरूर करो। जैसे किसी विशेष स्थान को जाने वाले पथिक के पैर विना किसी सङ्कल्प के ही उस स्थान की ओर पड़ते रहते हैं, उसी प्रकार तुम भी सङ्कल्प रहित हो कर यथोचित किया करते रहो। विना किसी सङ्खल्प के, सुख दु:ख की भावना न करते हुए, यथा प्राप्त कामों को ऐसे करते रहो जैसे तृगा अपनी इच्छा न रहते हुए भी इधर से उधर उड़ता रहता है। जैसे लकड़ी की मशीन, अपने आप कुछ रस न लेते हुए भी,

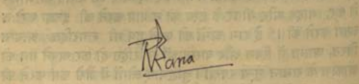
दूसरों के लिये किया करती है, वैसे ही (लोकोंपकार के लिये) काम करते हुए तुम्हारे मन के भीतर उसका स्वाद नहीं आना चाहिये। तुम्हारी इन्द्रियों की सभी वृत्तियाँ नीरस हो जानी चाहियें—बाहर की आर प्रवृत्त होते हुए भी उनमें चिदानन्द का ही रस होना चाहिये। जैसे चक्र शनै: शनै: घूमता रहता है वैसे ही तुम भी यथा प्राप्त कियाओं को सक्कल्प और वासनाओं से रहित होकर करते ही रही।

# (८) आर्य का लक्षण :-

कर्तव्यमावरन्काममकर्तव्यमनावरन् । तिष्ठति प्राकृतावारो यः स आर्य इति स्मृतः ॥ (६।१२६।५४) यथावारं यथात्राखं यथावित्तं यथास्थितम् । व्यवद्वारमुपादते यः स आर्य इति स्मृतः ॥ (६।१२६।५५)

कर्त्तन्य को करता हुआ और अकर्तान्य को न करता हुआ जो स्वाभाविक रीति से काम करता रहता है उसे आर्य कहते हैं। जो न्यक्ति शास्त्र, सदाचार, परिस्थिति और अपने चित्त के अनुसार न्यवहार करता रहता है उसे आर्य कहते हैं।

NO A SECURITION OF THE PERSON OF THE PERSON



आत्मज्ञान की और उसके अभ्यास की पराकाष्टा आत्मानुभव में होती है। विचार और अभ्यास के परिपक हो जाने पर आत्मा का अनुभव उदय हो जाता है। वह अनुभव एक विचित्र अनुभव है— जिसकी उपमा किसी दूसरे अनुभव से नहीं दो जा सकती। उसका वर्णन भी करना कठिन है। उसको वही जानता है जिसको वह अनुभव होता है। यहाँ पर हम योगवासिष्ठ के अनुसार आत्मानुभव से पाठकों को परिचित कराना चाहते हैं।

# (१) आत्मानुभव के उदय होने के लक्षण :--

| जन्तोः कृतविचारस्य विगस्तद्व तिचेतसः।        |                    |
|----------------------------------------------|--------------------|
| मननं त्यज्ञतो ज्ञात्वा किञ्चित्परिणतात्मनः ॥ | (शश्राह)           |
| हर्यं संत्यज्ञतो हेयमुपारेयमुपेयुपः।         |                    |
| ज्ञारं पश्यतो हरयमद्रहारमपश्यतः॥             | (815515)           |
| जागर्वव्ये परे तस्ये जागरुकस्य जीवतः।        | A IRELAND          |
| मुसस्य घनसंमोहमये संसारवरमंनि॥               | (शरशाइ)            |
| पर्यन्सात्यन्तवैराग्यात्सरसेष्वरसेष्वपि ।    | HIP ISE FALSE      |
| भोगेच्वाभोगरम्येषु विरक्तस्य निराक्षिपः॥     | (815518)           |
| र्यमानामनाजाले खमजाल इवालुना।                | THE REAL PROPERTY. |
| त्रोटिते हृदयप्रन्थी अधे वैराग्यरंहसा॥       | (813510)           |
| कातकं फलमासाय यथा वारि प्रसीदित ।            | (00000)            |
| तथा विज्ञानवद्यतः स्वभावः संप्रसीदिति ॥      | (815514)           |
| नीरागं निरुपासङ्गं निर्द्धं निरुपाश्रयम्।    | O TOUR DESIGNATION |
| विनियांति मनो मोहाद्दिष्यः पजरादित ॥         | (815516)           |
| कान्ते संदेहदौरातम्ये गतकौतुकविभ्रमम्।       | (manual)           |
| परिपूर्णान्तरं चेतः पूर्णेन्दुरिव राजते ॥    | (8155180)          |
| जनितोत्तमसौन्द्यां दूरादस्तमयोग्नता।         | (शाववाहर)          |
| समतोदेति सवत्र शान्ते वात इवार्वे ॥          | (oragice)          |

अन्धकारमयी मृका जाड्यवर्जरितान्तरा।

ततुत्वमेति संसारवासनेवोदये क्षपा॥ (४।२२।१२)

इष्टिविद्वास्करा प्रज्ञा पश्चिनी पुण्यपल्छवा।

विकसत्यमछोद्योता प्रातद्योरिव रूपिणी॥ (४।२२।१३)

प्रज्ञा हृद्यद्वारिण्यो भुवनाह्वादनक्षमाः।

सत्वळ्थाः प्रवर्षन्ते सक्छेन्दोरिवांशवः॥ (४।२२।१४)

तरङ्गविदमे छोकाः प्रयान्त्यायान्ति चेतसः।

कोडीकुर्वन्ति चादां ते म द्यां मरणज्ञनमनी॥ (४।२२।१८)

विवेक उदिते शीते मिथ्या अममरूदिता।

क्षीयते वासना साप्रे स्मत्ष्णा मरास्वि॥ (४।२२।२१)

जैसे कतक ( एक फल का नाम है ) को पानी में डालते ही पानी निर्मल हो जाता है वैसे ही पिचयों के जाल के चूहे द्वारा कट जाने की नांई, वैराग्य से संसार की वासनात्रों के जाल के कट जाने पर, और हृद्य की प्रनिथयों के ढीला होकर खुल जाने पर. ज्ञान के कारण उस व्यक्ति के भीतर आत्मा का प्रकाश हो जाता है जो विचार कर चुका है; जिसके चित्त की युत्तियाँ चीए हो चुकी हैं; जिसने मन को कल्पना शक्ति का त्याग कर दिया है और उसे आत्मा में परिणत कर जिया है; जिसने हरय को त्याग दिया है और हेयत्व और उपादेयत्व बुद्धि को छोड़ दिया है; जिसकी दृष्टि अदृष्टा दृश्य की ओर न जाकर दृष्टा आत्मा की श्रोर ही जाती है; जो परम तत्त्व में, जिसमें कि जागना चाहिये, जागने का यत्न कर रहा है, खोर गहन खन्धकार वाले संसार मार्ग में सो गया है; जो सरस भोग्य पदार्थों के प्रति भी वैराग्य द्वारा नीरसता प्राप्त करके विरक्त हो चुका है; और जो आशा-रहित हो गया है। जैसे पिखरे से पन्नी बाहर निकल भागता है वैसे ही राग-रहित, इन्द्र-रहित और ( बाहर के ) आश्रय-रहित मन मोह से बाहर निकत जाता है। सन्देह, कौतुक और भ्रम के शान्त हो जाने पर परिपृश् होकर मन पूर्ण चन्द्रमा के समान विराजता है। जैसे हवा के बन्द हो जाने पर समुद्र शान्त हो जाता है वैसे ही ( आत्मान्भव प्राप्त हो जाने पर ) उस समता का अनुभव होता है जिसमें उदय और अस्त नहीं है और जो उत्तम सौन्दर्य को उत्पादन करने वाली है। जैसे सूर्य के उदय होने पर सुन-साम और अम्बेरी रात्री चीए हो जाती है वैसे ही जड़ता से जर्जरित वासना चीए हो जाती है। जैसे प्रातःकाल में सुन्द्र पंखिंद्यींवाला

कमल सूर्य को देख कर खिल उठता है वैसे ही आत्मा की ओर दृष्टि-बाली शुद्ध प्रज्ञा का उदय होता है। जैसे पूर्ण चन्द्रमा से किरणें फैलती हैं वैसे ही हृदय को मोहनेवाले, संसार को प्रसन्न करनेवाले, सत्त्व से प्राप्त ज्ञानों का उदय होता है। तरङ्ग के समान आने और जाने वाले ये लोक और जन्म-मरण अज्ञानी को ही अपनी गोद में लेते हैं (वश में करते हैं), ज्ञानी इनसे वच जाता है। जैसे शीतकाल के आने पर महस्थल में मिथ्या अम से उत्पन्न हुई स्गत्रुणा की नदी देखते ही देखते सायब हो जाती है, वैसे ही विवेक के उदय हो जाने पर मिथ्या ज्ञान से उत्पन्न हुई वासना भी चीण हो जाती है।

#### (२) आत्मा का अनुभव:-

अथांद्यांन्तरं चित्ते याति मध्ये हि या स्थितिः।

निरस्तमननाः यासौ स्वरूपस्थितिरुच्यते ॥ (३।११७।८)
संशान्तसर्वसङ्करपा ग्रा झिळान्तरिव स्थितिः।

जा.ळशिनद्राविनिर्मुक्ता सा स्वरूपस्थितिः स्मृग्ता ॥ (३।११७।९)
अद्वंतांत्रो ,क्षते झान्ते भेरे निस्पन्दतां गते।

अजडा या ग्रक्चित तस्वरूपमिति स्थितम् ॥ (३।११७।१०)

चित्त के एक विषय से दूसरे विषय को ओर प्रवृत्त होने के मध्य की जो मानसिक किया रहित स्थिति है वह आत्मस्वरूप की स्थिति है। शिला के भीतर के समान, सब सङ्कल्पों के ज्ञीण हो जाने पर जड़ता और निद्रा से रहित जो अपने भीतर का अनुभव है वह स्वरूप में स्थित होना है। अहंभाव के शान्त हो जाने पर, भेद का अनुभव न रहने पर, और स्पन्दहीन हो जाने पर, जो अजड़ अनुभव होता है वह अपने स्वरूप का अनुभव है।

# (३) आत्मा के अनुभव का वर्णन नहीं हो सकता :--

अहंकारे परिक्षीणे यावस्था मुखमोदजा।

सावस्था भरिताकारा सा सेव्या संप्रयत्नतः॥ (११६४।४७)
परिपूर्णार्णवप्रस्या न वाग्गोचरमेति तः।

नोपमानमुपादत्ते नानुषावति रञ्जनस्॥ (११६४।४८)
केवलां चित्प्रकाशांशकिका स्थिरतां गता।

नुषां चेत्प्राप्यते इष्टिस्वत्तया सोपमीयते॥ (११६४।४९)

अवूरगतसाहरयात्सुपुप्तस्योपछश्यते । न्हों जोड़ हो सावस्था भरिताकारा गगनश्रीरिवातता ॥ (4158140) मनोइंकारविलये सर्वभावान्तरस्थिता। समुदेति परानन्दा या ततुः पारमेखरी॥ (4158148) सा स्वयं योगसंसिदा सुपुप्ताददूरभाविनी। न गम्या वचसां राम हवे वेहानुभूयते ॥ (५१६४१५२) अनुभूति विना तत्त्वं खण्डारेनांनुभूयते । अनुभूति विना रूपं नात्मनश्चानुभूयते ॥ (4158143) आत्मज्ञानविदो यान्ति यां गतिं गतिकोविदाः। पण्डितास्तन शकश्री जरत्तृणख्वायते ॥ (\$128313) पाताळे स्तळे स्वगं सुलमैश्वयमेव वा। न तत्पश्यामि यन्नाम पाण्डित्याद्तिरिच्यते ॥ (\$188313)

अहंकार के चीए। हो जाने पर जो सुख और प्रसन्नता देने वाली परिपूर्ण रूपवाली अवस्था उदय होती है उसमें स्थित रहने का प्रयतन करना चाहिये। ऊपर तक भरे हुए समुद्र के समान वह परिपृर्ण अवस्था शब्दों द्वारा वर्णन नहीं की जा सकती। न उसका कोई वर्णन हो सकता है, और न उसकी कोई उपमा ही दी जा सकती है। चित्त के प्रकाश का एक अंशमात्र जो तुर्यो अवस्था है यदि वह स्थिर हो जाए तो आत्मानुभव से उसकी कुछ उपमा दी जा सकती है। उस आकाश के समान विस्तृत और परिपूर्ण अवस्था की कुछ कुछ ( बहुत कम ) उपमा मुपुप्ति से भी दी जा सकती है। मन और अहंकार के लीन हो जाने पर जो परम आनन्दवाली और परमेश्वर के रूपवाली अवस्था, जो कि सब पदार्थों के भीतर स्थित है, और जो अपने आप किये हुए योग से ही सिद्ध होती है, अनुभव में आती है वह सुपुप्ति से बहुत भिन्न है। उसका अनुभव केवल अपने भीतर ही हो सकता है- शब्दों द्वारा उसका वर्णन नहीं हो सकता। जैसे विना अनुभव किये मिठाई का स्वाद नहीं मालूम होता उसी प्रकार विना अपने अनुभव के आत्मा का स्वरूप नहीं माल्म पड़ता। आतमा का अनुभव जिनको हो गया है वे ज्ञानी जिस गति को शाप्त होते हैं उसके सामने इन्द्र की लद्मी भी वृष् के समान तुच्छ है। पाताल, भूतल और स्वर्ग में कहीं भी वह मुख और ऐश्वयं दिखाई नहीं पड़ता जो आत्मज्ञान से वड़ कर हो।

# (४) आत्मान्भव में मन का अस्तित्व नहीं रहता :--

अविद्यत्वाद्वित्तत्वान्मायात्वाचासदेव ध्रवं नास्त्येव वा चित्तं अमादस्यत्खवृक्षवत् ॥ (416813) चकारोडश्रमस्यान्ते पर्वतस्यन्दनं मौरूपमोद्दलमे शान्ते चित्तं नोपलमामहे ॥ (416814) सतं चित्रं गता तृष्णा प्रक्षीणो मोहपञ्जरः। निरहंकारता जाता जाबत्यस्मिन्प्रबुद्धवान् ॥ (916818) परमार्थफडे ज्ञाते मुक्ती परिणर्ति गते। बोधोऽप्यसङ्गवत्याञ्च परमार्थो मनोस्गः॥ (\$18815) क्वापि सा सुगता याति प्रक्षीणस्नेहृदीपवत्। परमार्थद्देशवास्ते तत्रानन्तावभासिनी ॥ (\$18815) मनस्ता क्वापि संयाति तिष्टत्यच्छेव बोधता। निवांचा निविभागा च सर्वाऽखवांत्मिका सती॥ (218#18) सुविविकतया चिक्तसक्ता बोधतयोदिता। अनासन्ता भवत्य च्छप्रकाशफलदायिनी ॥ (\$18814) स्वयमेव ततस्तत्र निरस्तसकलैषणम्। अनायन्तमनायासं ध्यानमेवावशिष्यते ॥ (218818) परमार्थेकतामेत्य न जाने क्व मनो गतम्। क्व वासना क्व क्मांणि क्व हुषांमर्पसंविदः॥

विद्यमान न होने के कारण, असत्य होने के कारण, मायामय होने के कारण, मन आकाश-वृज्ञ की नाई अम के सिवाय कुछ भी सत् पदार्थ नहीं है। जैसे चकारोह अम ( घूमते हुए यन्त्र पर चढ़ने से जो चारों ओर की वस्तुएँ घूमती हुई दिखाई पड़ने लगती हैं उस अम ) के अन्त हो जाने पर जैसे पवंतों का घूमना बन्द हो जाता है, वैसे ही अज्ञान और मोह के अम के शान्त हो जाने पर वित्ता (मन) का अनुभव नहीं रहता। ज्ञानी के आत्मभाव में जावत हो जाने पर मन मर जाता है, तृष्णा भाग जाती है, मोह चीण हो जाता है और अहङ्कार विलीन हो जाता है। परमार्थ का ज्ञान हो जाने पर, और मुक्ति में परिण्यति हो जाने पर, मन रूपी सचा मृग भी असत् हो जाता है; जैसे जिस दीप का तेल छातम हो गया है वह बुक्त जाता है, वैसे ही आत्मानुभव हो जाने पर मन की चळ्ळलता कहीं चलो जाती है और अनन्त प्रकाशवाली

परमार्थ दशा ही बाक़ी रह जाती है; मन की मनस्ता (चित्तपना, चक्कन लता और सङ्कल्प-विकल्पात्मकता) कहीं चली जाती है, और वह शुद्ध बोध ही शेष रह जाता है जो बोधरहित, विभागरहित, सब कुछ, सूदम और परमार्थ वस्तु है। विवेक के उदय हो जाने पर चित्तसत्ता ही शुद्ध बोध में परिएत हो जाती है, और अनादि और अनन्त शुद्ध प्रकाश का अनुभव देने लगती है। तब आप से आप ही उसके स्थान पर अनादि, अनन्त और अनायास ध्यान ही, जिसमें सब वासनाएँ शान्त हो चुकी हैं, शेष रह जाता है। परमार्थ की एकता का अनुभव हो जाने पर न जाने कहाँ मन चला जाता है, कहाँ वासना, कहाँ कर्म, और कहाँ हथं और शोक का अनुभव ?

#### (५) एक बार जाकर अविद्या फिर नहीं लौटती :-

क्षीणे स्वहृदयप्रन्थी न बन्धोऽस्ति पुनर्गुणै:।
यत्नेनापि पुनर्बद्धं केन वृन्ते च्युतं फरुम् ॥ (५।७४।७५)
परव्यसनिनी नारी व्यवापि गृहकर्माण ।
तरेवास्वाद्यद्यन्तः परसङ्गरसायनम् ॥ (५।७४।८३)
पूर्वं तत्त्वे परे छुद्धे धीरो विश्वान्तिमागतः।
न सन्यते चालवितुं देवैरपि सवासवै:॥ (४।७४।८४)
अविद्या संपरिज्ञाता न चैनं परिकर्षति।
मृशन्ष्णा परिज्ञाता तर्जुलं नावकर्षति॥ (५।७४।२०)
अविद्या संपरिज्ञाता यदैव हि तदैव हि।
सा परिक्षीयते श्र्यः स्वप्नेनेव हि भोगम्ः॥ (५।६४।१३)

जैसे एक बार बृक्त से गिरा हुआ फल यत्न से भी उस पर नहीं लगाया जा सकता, वैसे ही एक बार हृद्य की गांठ खुल जाने पर फिर गुणों के बन्धन में मन नहीं पड़ सकता। जैसे किसी के प्रेम में फँसी हुई स्त्री अपने घर के कामों में लगी हुई भी अपने प्रेमी के सङ्ग के खाद में मस्त रहती है, वैसे ही धीर पुरुप जब परम शुद्ध एक तत्त्व में विश्राम पा लेता है तब उसे इन्द्र सहित सब देवता भी उस पद से नहीं डिगा सकते। जैसे मृगतृष्णा का ज्ञान हो जाने पर वह प्यासे को भी नहीं आकर्षण करती, वैसे ही जानी गई अविद्या ज्ञानी को आकर्षित नहीं करती। जब अविद्या का पूरा ज्ञान हो जाता है तभी वह स्वप्न के भोगों की नाई जीए हो जाती है।

# (६) परम तृप्ति का अनुभव:-

| मोक्षिमच्छाम्यहं कस्माहदः केनास्मि वै पुरा।        |              |
|----------------------------------------------------|--------------|
| अवदो मोक्षभिच्छामि केयं बाखविडम्बना॥               | (9125180)    |
| न बन्धोऽस्ति न मोक्षोऽस्ति मौक्यें मे क्षयमागतम् । |              |
| कि मे ध्यानविलासेन कि वाध्यानेन मे भवेत्॥          | (913.9188)   |
| ध्यानाध्यानभ्रमी त्यक्त्वा पुंस्तवं स्वमवछोकयत् ।  |              |
| यदायाति तदायातु न मे बृद्धिर्न वा क्षयः॥           | (११२११२)     |
| न ध्यानं नापि वाऽध्यानं न भोगान्नाव्यभोगिताम् ।    | WIND ST      |
| अभिवाञ्ज्ञामि तिष्ठामि सममेव गतज्वरः॥              | (६११११)      |
| न मे वाञ्छा परे तस्वे न मे वाञ्छा जगत्स्थती।       | Nevi Barrier |
| न मे ध्यानद्शाकार्यं न कार्यं विभवेन मे॥           | (4146158)    |
| नाई मुतो न जीवामि न सन्नासन्न सन्मयः।              |              |
| नेदं में नैव चान्यनमें नमो महामहं बृहत्॥           | (4128184)    |
| इदमस्तु जगहाज्यं विष्ठाम्यत्र तु संस्थितः।         |              |
| नेह वास्तु जगद्राज्यं तिष्ठाम्यात्मनि शोतछः॥       | (वारशाहद)    |
| कि में ध्यानहका कार्य कि राज्यविभवश्रिया।          |              |
| यदायाति तदायातु नाई किञ्चन मे क्वचित्।।            | (4154150)    |
| न किंचिदपि कतंत्र्यं यदि नाम मयाधुना।              |              |
| तत्करमान्न करोमादं किञ्चित्प्रकृतकम वै॥            | (412 818 4)  |
| न मे भोगस्थितौ वाञ्डा न च भोगविवर्जने।             | (११३९१३८)    |
| अस्ति सर्वत्र भे स्वर्गो नियतो न तु कुत्रचित् ॥    | (\$1800154)  |
| यदायाति तदायातु वत्प्रयाति प्रयातु तत्।            |              |
| सुखेषु मम नापेक्षा नोपेक्षा दुःखबृतिषु ॥           | (4134134)    |
| मुखदुःखान्युपायान्तु यान्तु वाप्यहमेषु कः।         |              |
| वासना विविधा देहे त्वस्तं चोदयमेव वा॥              | (4134180)    |
| देहस्याहमहं देहीति क्षाणे वित्तविश्रमे।            |              |
| त्यजामि न त्यजामीति किं मुधा कलनोदिता॥             | (4180155)    |
| प्राप्तानुत्तमिक्शिन्तर्ज्ञव्याज्ञस्यपरास्पदः ।    |              |
| अनिवृत्तिपदं प्राप्तो मनसा कर्मणा गिरा॥            | (4108134)    |
| सब्बेंब हि तच्छामि सब्बेंब रमे प्रभो।              |              |
| अवाञ्छनत्वान्मनसः सर्वत्रानन्द्वानहम् ॥            | (\$1800150)  |
|                                                    |              |

इदं मुखं इदं नेति मिथुने क्षयमागते। सममेव परे शान्ते तिष्ठामीह यथामुखम् ॥ (ई।१०९।७०)

मोच्न की मैं क्यों इच्छा कहूँ, मुक्ते बन्धन ही किस वात का था? जब मैं बद्ध ही नहीं हूँ तो मेरी मोच की इच्छा भी बाल विडम्बना है। मेरा अज्ञान दूर हो गया है; अव न वन्धन है और न मोन्। ध्यान से मुक्ते अब क्या ? और ध्यान न लगाने से मुक्ते क्या ? ध्यान और अध्यान दोनों को छोडकर अपने आत्मा को अनुभव करने वाले के लिये जो आवे सो आवे; न मेरी वृद्धि होती है ओर न मेरा चय ! न मुमे ध्यान की अब इच्छा है और न अध्यान की; न भोगों की और न भोग त्याग की; मैं तो विना किसी दु:ख के समभाव से स्थित हूँ। न मेरी परम तत्त्व में वाञ्छा है और न मेरी जगत् की स्थिति में वाञ्छा है! न मुक्ते ध्यान से कुछ मतलब और न संसार के वैभव से! न मैं मरा हैं, न मैं जीता हैं; न मैं सत् हूँ, न मैं असत् हूं। न यह मेरा है न वह मेरा है! मैं वहुत ही महान हूँ, मुक्ते नमस्कार है! यदि जगत् का राज्य मिले तो भी मैं स्वस्थ हूँ ! राज्य चला जाए तो भी मैं शीतल भाव से स्थित हूँ। मुक्ते ध्यान से कुछ नहीं करना, मुक्ते राज्य के विभव से कुछ नहीं करना ! जो आता है वह आवे ! न मैं कुछ हूँ और न मेरा कुछ है। जब कि अब मेरे लिये कुछ कर्राव्य (करने योग्य काम) नहीं है, तो मैं क्यों न प्राकृत कामों को करता रहूँ ? मुक्ते न भोगों की प्राप्ति के लिये वाव्छा है न भोगों के त्याग के लिये। मेरा स्वर्ग कहीं एक स्थान पर नहीं है; मेरे लिये सव जगह ही स्वर्ग है। जो आता हो वह आए, जो जाता हो वह जाए। न मेरी सुखों में वाञ्छा है और न दु:खों से द्वेष। दु:ख-सुख आवें या जावें! मैं इनमें पड़ने वाला कौन हूँ ? इस शरीर में अनेक वासनाएँ उदय और अस्त होतो रहें, मुक्ते क्या ? जब मनमें से यह भ्रम मिट गया कि यह शरीर मेरा है मैं इस शरीर का हूँ तो फिर यह बात फिजूल ही है कि मैं इस शरीर को रक्खू या त्यागूँ। मैंने सबसे उत्तम विश्राम और दुर्लभ पद की प्राप्ति कर ली है, और मन, वचन और कर्म के द्वारा उस परम अवस्था की प्राप्ति कर ली है जहाँ से फिर लौटना नहीं है। यह मुखदायक है यह मुखदायक नहीं है - इस प्रकार के मेरे विचार ज्ञीण हो गये हैं। अब मैं शान्त और सम पद में आनन्द पूर्वक स्थित हैं।

# २८—जोवन्मुक्ति

उपर वर्णन की हुई अवस्था जिसको प्राप्त हो गई है वह मुक्त कहलाता है। इस प्रकार की मुक्ति शरीर के मौजूद रहते हुए ही प्राप्त हो जाती है। प्रारब्ध कम्मों से बना हुआ और प्राकृत क्रियाएँ करता हुआ शरीर इस प्रकार की मुक्ति का अनुभव करने में किसी प्रकार की रुकावट नहीं डालता। जब प्रारब्ध कमों का च्य हो जानेपर यह शरीर मौत के द्वारा चीए हो जाता है तो ज्ञानी विदेहमुक्त हो जाता है। उसके लिये किसी शरीर का कर्मकृत बन्धन नहीं रहता। मुक्त ज्ञानी शरीरकी मृत्यु पर्यन्त जीवन्मुक्त (अर्थात् जीवत अवस्था में ही मुक्त ) कहलाता है। यहाँपर इम योगवासिष्ठ के अनुसार जीवन्मुक्त की दशा का और जीवन्मुक्त पुरुषों का वर्णन करेंगे।

# (१) जीवन्युक्तोंके लक्षण :-

| 111 411 3 411                                  |                |
|------------------------------------------------|----------------|
| न मुखाय मुखं यस्य दुःखं दुःखाय यस्य नो ।       |                |
| अन्तमुखमतेनित्यं स मुक्त इति कथ्यते ॥          | (\$18 6 618)   |
| मुखदः खेषु भीमेषु संततेषु महत्स्विप।           |                |
| मनागपि न वैरस्यं प्रयान्ति समदृष्टयः॥          | (\$1560150)    |
| यस्य करिंमश्चिद्वय्ययं कविद्वसिकवास्ति नो ।    |                |
| व्यवद्वारवतोऽप्यन्तः स विधान्त उदाहतः॥         | (\$184614)     |
| यस्य सर्वे समारम्भाः कामसंकल्पवर्जिताः।        |                |
| यथाप्राप्तं विद्वस्तः स विश्रान्त इति स्मृतः ॥ | (\$185616)     |
| नाखम्बते रसिकतां न च नीरसतां कचित्।            |                |
| नार्थेषु विचरत्यर्थी वीतरामः सरामवत्॥          | (क्वारव्यार्व) |
| उद्विजनतेऽपि नो खोकाल्छोकान्नोहे जयन्ति व ॥    | (\$16015)      |
| तेषां तनुत्वमायान्ति लोभमोद्दादयोअयः॥          | (\$15015)      |
| मनोज्ञमधुराचाराः व्रियपेशस्वविदनः ॥            | (\$19613)      |
| विवेचितारः कार्याणां निर्णेतारः क्षणादपि ॥     | (\$16018)      |
| अवर ग्रह्माचारा वास्थवा नागरा द्व ।            |                |
| बहिः सर्वसमाचारा अन्तः सर्वार्थसीतलाः ॥        | (\$19614)      |
| and.                                           |                |

27 II II TO

(05) 7918

(1122515)

(71-213)

(12218)

717718)

| उपेक्षते न सम्प्राप्तं नाप्राप्तमभिवाण्डिति । |              |
|-----------------------------------------------|--------------|
| सोमसोम्यो भवत्यन्तः शीतछः सर्ववृत्तिषु ॥      | (\$184150)   |
| प्रवाहपतिते कार्ये कामसंकलपवर्षितः ।          |              |
| तिष्टल्याकाशहदयो यः स पण्डित उच्यते ॥         | (३।२२।५)     |
| वर्णधर्माश्रमाचारदााखयन्त्रणयोज्ञितः ।        | WE WE        |
| निर्गेष्ठित जगजाछात्पञ्जरादिव केसरी ॥         | (ई।१२२।२)    |
| सर्वकर्मफलस्यागी नित्यतृक्षो निराधयः।         |              |
| न पुण्येन न पापेन छिप्यते नेतरेण च ॥          | (\$183319)   |
| वासनायन्थयरिच्छना इव मुख्यन्त्यलं शनैः।       |              |
| कोपस्तानवमार्यात मोहो मान्ये हि गच्छति ॥      | 14155 EIR)   |
| मुदिताथाः श्रियो वकं न मुर्जन्त कदाचन ।       |              |
|                                               | (ई।१२।२)     |
|                                               | (9145139)    |
| जीवस्मुको गतासङ्गः सम्राडात्मेव तिष्ठति ॥     | (4145158)    |
| परिपूर्णमना मानी मौनी शतुषु चाचछः॥            | (११६३१३९)    |
| सम्पत्स्वापत्सु चोत्रासु समलेपृत्सचेपु च ॥    | (4183193)    |
| विद्दस्त्रापि नोट्टेगी नानन्द्युपगच्छति ।     |              |
| अन्तर्मुक्तमना नित्यं कर्मकतंत्र विष्टिति ॥   | (११९३१५३)    |
| न विभेति न वादत्ते वैवश्यं न च दीनताम्।       |              |
| समः स्वस्थमना सौनी धीरस्विष्ठति बीछवत् ॥      | (9193199)    |
| आत्मवानिष्क सर्वस्मादतीतो विगतीपणः।           |              |
| आत्मस्येय हि संतुष्टी न करोति न चेहते॥        | (4149184)    |
| न तस्यार्थी नभोगत्या न सिन्ध्या न च भोगकैः ।  |              |
| न प्रभावेण नो मानेनांशामरणजीवितैः ॥           | (4166186)    |
| समग्रदुखभोगातमा सर्वाशास्त्रिव संस्थितः।      |              |
| करोत्यसिक्ककमांणि स्यक्तकर् त्वविश्रमः॥       | (वाकवाहर)    |
| उदासीनवदासीनः प्रकृतः क्रमकर्मसु।             |              |
| नाभिवाञ्छति न हे हि न शोचित न हप्यति ॥        | (4100155)    |
| अनुबन्धपरे जन्तावसंसक्तेन चेतसा।              |              |
| भक्ते भक्तसमाचारः शडे शड इव स्थितः ॥          | (ज्यावधार्द) |
| बालो बालेषु बृद्धेषु बृद्धो धीरेषु घेयेवान्।  |              |
| युवा योवनवृत्तेषु दुःस्तितेष्वनुदुःस्तितः ॥   | (लाकवार्ड)   |
|                                               |              |

(+8/23)

| न तस्य मुक्तेनार्थों न भोगेर्न च कर्मीमः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| न दण्कतेने भोगानां संत्यागेन न बन्धुभि:॥ (१।७७।१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| सर्वे सर्वप्रकारेण ग्रहाति च जहाति च।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| अनुपारेयसर्वाधी बालवच विचेश्ते॥ (१।७७।२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| स विष्टचपि कार्येषु देशकालिक्याकर्मेः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| न कार्यमुखदुःसाम्यां मनागपि हि गृह्यते ॥ (१।७७।२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| न कदाचन दीनात्मा नोहतात्मा कदाचन।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| न प्रमत्तो न खिल्लात्मा नोहियो न च इपवान ॥ (१।७७।३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अयत्नोपनतं सर्व छीळपासक्तमानसः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| अळको भोगभरं प्राजस्त्वालोकमिव लोचनम् ॥ (५।७४।६३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| सर्वशावपु मध्यस्यो द्यादाक्षिण्यसंयुतः। (११९८६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| रागद्वे पै: स्वरूपज्ञो नावश: परिकृष्यते ॥ (६।७४।६१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| नां विकारिकारां क्योमीत्यस्तवासनम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| प्रवर्तते यः कार्येषु स मुक्त इति मे मितः ॥ (११६११)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| यः कवन्सर्वकायांणि पुष्टे नप्टेऽध तत्पति ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| समः सन्सर्वकार्येषु न तुष्यति न शोवति॥ (१।६।१०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| अनागतानां भोगानामवाञ्चनमकृतिमम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| आगतानां च सम्मोग इति पण्डितलक्षणम्॥ (४।४६।८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| स कावित स चाव्यन्ति व्यवद्वारं जगद्गतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| सर्वे वास्त्र वास्त्र विदेश जनाः ॥ (४।४६।२६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| जिल्लेक्या यथाप्राप्तव्यवहारानुवतिनः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| विकासि समस्यदाः स्वस्था देहरथे स्थिताः ॥ (४।४६।४९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <u> २००० मानो जापत्येच स्वस्त्रेच ।</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| स आस्त्रे व्यवहतेव जीवन्मुक्त स उच्पत ॥ (२१९१२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| का करिकारको विशित्तः स जोतन्मुक्त उडवते ॥ (२१८१(-४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| मानो भागो सम्य बहिते सिप्ति ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| न्यानी स्थाप स कीवन्सक उच्यत ॥ (२१९१९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| क्रियाणि च धनानि च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| च्यानामीय परवात ॥ (३१४५११४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| - Committee and |
| अप्वपद्विक्षमन्ते बीयलेव यथा । भवा ॥ (६।४९।१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| भापतत्मु यथाकालं मुखदुःश्लेप्वनारतम् ।                                               |                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| न इप्यति ग्लायति यः स मुक्त इति कथ्यते ॥                                             | (4184184)         |
| ईप्सिवानीप्सिते न स्वो यस्येष्टानिष्टवस्तुषु ।                                       |                   |
| मुयुप्तवचरति यः स मुक्त इति कथ्यते॥                                                  | (4184185)         |
| हेयोपादेयकलने ममेत्यहमिहेति च।                                                       |                   |
| यस्यान्तः संपरिक्षीणे स जीवनमुक्त उष्ण्यते ॥                                         | (वार्दा२०)        |
| इयांमर्पभयकोधकामकार्पण्यदृष्टिभिः ।                                                  |                   |
| न परामृश्यते योऽन्तः स जीवनमुक्त उच्यते ॥                                            | (११६१२१)          |
| सर्वप्रकृतकार्यस्थो मध्यस्थः सर्वदृष्टिषु।                                           |                   |
| ध्येयं तं वासनात्यागमवलम्ब्य व्यवस्थितः॥                                             | (१११८१३)          |
| सर्वत्र विगतोद्वेगः सर्वार्थपरिपोषकः।                                                |                   |
| विवेकोधतदृष्टातमा प्रबोधोपवनस्थिति:॥                                                 | (415618)          |
| सर्वातीतपदासम्बी पूर्णेन्दुशिशिशशायः।                                                |                   |
| नोहेगी न च तुष्टात्मा संसारे नावसीदति॥                                               | (वाश्टाप)         |
| सङ्गरङ्गविनिष्कान्तः शान्तमानमनोज्वरः।                                               |                   |
| अध्यात्मरितरासीनः पूर्णः पावनमानसः॥                                                  | (११७४।३३)         |
| निर्मृष्टकामपङ्काङ्करिछन्नबन्धनिजञ्जमः ।                                             |                   |
| द्वन्द्रदोषभयोन्मुकस्तीर्णसंसारसागरः॥                                                | (स्थाइ४)          |
| सर्शमिवाञ्छितारम्भो न किञ्चिद्वि वाञ्छति।                                            | The second second |
| सर्वानुमोदितानन्दो न किञ्चिदनुमोदते॥                                                 | (6108152)         |
| सर्वारमभपरित्यागी सर्वोपाधिविवर्जितः।                                                |                   |
| सर्वाशासम्परित्यागी जीवन्मुक इति स्मृतः॥                                             | (+108134)         |
| जीवन्मुका न सर्जन्त मुखदुःसरसस्थितौ।                                                 |                   |
| प्रकृतेनाथकार्याण किञ्चित्कुवेन्ति वा नवा॥                                           | (३१११८१६८)        |
| आत्मारामतया वांस्तु मुखयन्ति न काधन।                                                 | faces and         |
| बगत्कियाः सुसंसुष्ठान्रूपाक्षोकाः खियो यथा ॥                                         | (\$1550150)       |
| नाभिनन्दन्ति सम्प्राप्तं नाप्राप्तमिनशोचति ।                                         | (21022194)        |
| केवलं विगताबाई सम्प्राप्तमनुवर्तते ॥                                                 | (३।१२२।१४)        |
| नोदेति नास्त्रमायाति सुक्षे दुःह्ये मुखप्रमा ।                                       | (31515)           |
| यथाप्राप्तस्थितेयस्य जीवन्मुक्तः स उड्यते ॥<br>रागद्वे वस्त्रवादीनामनुरूपं चरज्ञपि । | (41314)           |
| योजन्योंमवद्कारयः स बीवन्युक्त उच्यते ॥                                              | (\$1516)          |
|                                                                                      | 100               |

यः समस्तार्थजातेषु व्यवहार्येषि शीतलः। पदार्थेप्वपि पूर्णात्मा स जीवन्मुक्त उच्यते॥ (३१९११३)

जिस अन्तर्भुखी वृत्तिवाले को मुखों से मुख और दुःखों से दुःख का अनुभव नहीं होता वह मुक्त कहलाता है। ऐसे समदृष्टिवाले लोग बड़े बड़े भयानक और बार बार बानेवाले मुख-दुःखों से भी मन में विकार नहीं आने देते। जगत् का सब व्यवहार करते हुए भी जिसके मन में किसी वस्तु के प्रति रसिकता नहीं आती वह शान्त कहलाता है। जिसके सब काम इच्छा और सङ्कल्प से रहित होते हैं और जो यथा-प्राप्त कियाएँ करता रहता है वही शान्त कहलाता है। मुक्त पुरुष को न किसी वस्तु के प्रति रिसकता होती है और न नीरसता। वह विषयों का इच्छुक होकर विषयों में नहीं रमता। रागवाला दिखाई देता हुआ भी वह रागरिहत रहता है। मुक्त पुरुष न किसी को उद्वित्र करते हैं और न वे किसी से उद्वित्र होते हैं। उनके लोभ मोह आदि दुश्मन नष्ट हो जाते हैं। वे दूसरों के मन के भावों को जानकर लोकप्रिय आचरण करते हैं और प्रिय और मधुर वाणी बोलते हैं। वे चण भर में कार्यों का विवे-चन और निर्ण्य कर लेते हैं। वे नागरिक जनों के समान आचारवाले श्रीर सब के बन्धु होते हैं; बाहर से तो वे सब काम करते हुए दिखाई पड़ते हैं लेकिन भीतर सब प्रकार से शान्त रहते हैं। मुक्त पुरुष प्राप्त वस्तु की उपेचा नहीं करता, खौर अप्राप्त वस्तु की वाञ्छा नहीं करता; सव वृत्तियों में अपने अन्दर शान्त और शीवल रहता है। जो कार्य जीवन-प्रवाह में करने को मिले उसे जो कामना खौर सङ्कल्प-रहित होकर और हृद्य में शून्यता का भाव रखकर करते हैं वे ही ज्ञानी हैं। मुक्त पुरुष वर्ण, धर्म, आश्रम, आचार और शास्त्रों की यन्त्रणा से बरी होकर जगत् के जञ्जाल से इस प्रकार निकल भागता है जैसे पिखरे से शेर । सब कर्मों का फल त्यागनेवाला, सदा तृप्त, किसी के आश्रित न रहनेवाला वह पुर्य, पाप या और किसी भाव में लिप्त नहीं होता, उसकी वासनाओं की गांठें खुलकर धीरे धीरे गिर जाती हैं; गुस्सा कम हो जाता है और मोह मन्द पड़ जाता है। उसके चेहरेपर सदा ही प्रसन्नता की शोभा छाई रहती है। वह जीवन की चाह और मौत की निन्दा नहीं करता। वह किसी वस्तु के वन्धन में नहीं पड़ता; सदा ही रृप्त और असक्त रहता हुआ सम्राट की नाइ असङ्ग रहता है। वह परिपूर्ण मनवाला, अपने मान में रहनेवाला,

मौनी और शत्रुकों के मध्य में भी अचल रहनेवाला है। भयानक आप-त्तियों में, सम्पत्ति की अवस्थाओं में खोर आनन्ददायक उत्सवों में विच-रण करते हुए, उसे न उद्देग होता है और न आनन्द । मन के भीतर सदा मुक्त रहता हुआ भा वह सब कामों को करता रहता है। न वह डरता है, न वह विवश आर दान होता है; वह मौनी, सम और स्वस्थ मन होकर पवंत के समान धीरता से रहता है। सब वस्तुश्रों से विरक्त, इच्छाओं से रहित, वह आत्मा में ही सन्तृष्ट रहता है; न किमी वस्तु की चाइना करता है और न इस ही लिये कोई काम करता है। न उसको आकाशगमन आदि सिद्धियों को इच्छा होती है और न भोगों की प्राप्ति की. न प्रभाव की, न सम्भान की, न मरने की और न जीने को । वह सब सुखों का भागता हुआ और सब प्रकार की आशाओं-वाला दिखाई पड़ता है, और कर्ता होने के भ्रम को त्यागकर वह सब कामों को करता रहता है। प्राकृत कामों में लगा हुआ भी वह उदासीन के समान रहता है; वह न वाञ्छा करता है, न सोच फिक; न द्वेप करता है और न हव। जैसा अवसर हो उसके अनुसार असक्त मन से वह भक्त के प्रति भक्त का, शठ के प्रति शठ का, वानक के प्रति वालक का सा, बुद्धों के प्रति बुद्धों का सा. घोरों के प्रति धीरता का व्यवहार करता है। यौवन-यृत्तिवालों में वह युवा की नाई रहता है और दुःखियों को देखकर दुःसी होता है। उसको न भले काम करने से कुछ मतलब, न बुरे; न भोगों से और न कम करने से, न भोगों के त्यागने से, और न बन्धुओं से। सब वस्तुआं को सब प्रकार से वह प्रह्ण और त्याग् करता रहता है। उसे कुछ प्राप्तता करना ही नहीं तो भी बालकों की नाई वह सदा काम में लगा रहता है। वह देश, काल, किया और कम के अनु-सार सब कमों को करता हुआ भी कामों से उत्पन्न सुख दुःखों से परे रहता है। वह न कभी दीन होता है, न कभी उद्धत, न प्रमत्त, न खिन्न, न रुद्धिम, न हर्षित । जैसे आँख देखने का आनन्द लेती है वैसे ही वह भी विना विशेष यत्न किये यथाप्राप्त भोगों को लीला से असक्त मन होकर भोगता रहता है। शत्रुओं के वीच में भी वह दया और चतुराई से रहता है। अपने स्वरूप को जाननेवाला वह राग द्वेषों के बस में नहीं होता। वासना रहित होकर जो इस भाव से कामों को करता है कि यह विश्व-को कियाएँ हैं, वह मुक्त है। वह कामों के करते हुए उनके वनने और विगड़नेसे प्रसन्न नहीं होता और सोच फिक नहीं करता और सदा

ही समभाव से रहता है। अशाप्त की बाव्छा न करना और प्राप्त भोगा को भोग लेना ज्ञानियों का लक्षण है। ज्ञानी लोग जगन के व्यवहार को न त्यागते हैं आर न उसकी कामना हा करते हैं जैसा-जैसा अवसर होता है वे वैसा हा व्यवहार करते हैं। अपने शरीररूपी रथ में स्वस्थ और उन्नत मस्तक होकर बैठे हुए मुक्त लाग इच्छा रहित रहते हुए यथापाप्त व्यवहार को करते हुए विचरते हैं। बोधमात्र में स्थित वे जीवन्युक्त जागते हुए भी सोते से िखाई पड़ते हुए जगत् के सव व्यवहार करते रहते हैं। जीवन्युक्त को सब सांसारिक कल्पनाएँ शांत हो गई हैं। वह कल्पना युक्त होता हुआ भी कल्पता-रहित है; चित्तयुक्त होता हुआ भी चित्त रहित है। काम करते हुए यान करते हुए उसमें अहंभाव नहीं गहता; असकी बुद्धि किसी काम में लिप्त नहीं होती। स्त्री पुत्र, मित्र धन सम्पत्ति को वह पूर्व जन्म के किये हुए कम्मों का फल और स्वप्न के समान सममता है। इसके अन्दर लोकेपणा, दारेपणा और धनेपणा नहीं उत्पन्न होतीः वह अपूव विश्रान्ति का अनुभव करता है और जीता हुआ ही मुर्दे के समान दिखाई पड़ता है। सामयिक आपश्चिमों में, सदा रहने वाले सुखों और दुःखों में; न वह प्रसन्न होता है और न ग्लानि का अनुभव करता है। इष्ट वस्तु की चाहना और अनिष्ट वस्तु से नफरत उसके मन में नहीं होती; वह सदा सोते हुए पुरुषों की नाई प्रकृत आचरण करता रहता है। जिसके भोतर हेय और तपादेय की कलना और "मैं और मेरा" भाव चीए हो गया है वह जीवनमुक्त है। जिसके मन पर हर्ष और शोक, भय, कोध, काम चौर कुपग्रता आदि का असर नहीं होता वह जीवनमुक्त है। जीवन्मुक्त सब स्वाभाविक कामों को करता है और सब दृष्टियाँ में मध्यस्त रहता है (अथात् किसी एक दृष्टि का पन्नपात नहीं करता)। वह सदा ध्येय वासना त्याग का अवलम्बन करके स्थित रहता है। सदा और सब जगह उद्देग से रहित और सब कामों में सहायता देने वाला है। वह विवेक में स्थिर, आत्मा की जानने वाला और प्रवोधरूपी उपवन में सदा वास करने वाला है। वह सब से परे वाले पद का ही अवलम्बन करता है; न कभी उद्विस होता है और न हर्षित; वह संसार में कभी दुःख नहीं पाता। वह संगरूपी रङ्ग से रहित है; उसका श्रमिमान रूपी ज्वर उतर चुका है; वह आत्मानुम के आनन्द में स्थित रहता है; ५ूण और पवित्र मन वाला होता है। वह काम रूपी

कीचड़ से स्पृष्ट नहीं होता; उसका अमरूपी बन्धन कट चुका है; वह द्वन्द्व, दोष और भय से मुक्त है और संसारसागर से पार हो चुका है। यद्यपि उसके कामों से ऐसा जान पड़ता है कि वह सब कुछ चाहता है, किन्त वास्तव में वह कुछ भी नहीं चाहता; सब कामों में प्रसन्न होता और आनन्द लेता दिखाई देता हुआ भी वह वास्तव में किसी विषय से प्रसन्न नहीं होता। वह किसी भी काम के करने की वासना नहीं रखता, सब उपाधियों से बरी रहता है, और सब आशाओं को त्याग चका है। जीवनमुक्त किसी दुःख-सुख देने वाली स्थिति में नहीं फँसते; केवल स्वाभाविक काम करते हैं: या कुछ भी नहीं करते। वे सदा ही आत्मा में रत रहते हैं, संसार के व्यवहार उनको इस प्रकार कुछ आनन्द नहीं दे सकते जैसे कि सोये हुए पुरुष को मनोहर रूपवाली खियां। जो उनको प्राप्त नहीं है उसकी वे चिन्ता नहीं करते, और जो उनको शप्त हो गया है उसकी वे प्रशंसा नहीं करते, शंकारहित होकर वे यथापाप्त स्थितियों के अनुसार व्यवहार करते हैं। उस यथाप्राप्त स्थिति के अनुसार व्यवहार करने वाले जीवन्मुक्त के मुख की शोभा मुख-दु:ख में बदय और अस्त नहीं होती; बाहर राग द्वेष और भय आदि भावों के अनुसार आचरण करता हुआ भी वह भीतर आकाश के समान शुद्ध रहता है। वह सब विषयों के बीच में व्यवहार करता हुआ भी शीतल और परिपूर्ण रहता है।

#### (२) जीवन्युक्त के लिये न कुछ प्राप्य है और न त्याज्य:—

हेयोपारं यद्द शि हे यस्य क्षीणे हि तस्य वै।

क्रियात्यागेन कोऽर्थ: स्यात्क्रियासं अथणेन वा॥ (क्षी१९९१२)

न तद्दस्तीह यत्त्याज्यं ज्ञम्योहे गकरं भवेत्।

न वास्ति यदुपारं व वज्ज्ञसं अथतां गतम्॥ (क्षी१९९१३)

ज्ञस्य नार्थः कमंत्यागैनार्थः कमंत्रमाअयैः।

तेन स्थितं यथा यद्यत्त्त्वथैव करोत्यसौ॥ (क्षी१९९१४)

नित्यं प्रवृद्धचित्तास्तु कुर्वन्तोऽपि क्षगत्क्रियाः।

आत्मेक्तत्त्वसिन्नेष्टाः सदैव मुसमाध्यः॥ (५१६२१६)

काकतालीयवद्द्वां क्रियां कुर्वन्ति ते सद्दा।

नक्रवन्त्यपि वै क्रिक्किमेषां क्रिव्हिप ग्रहः॥ (क्षी६९१११)

रूपालोकनमस्कारान्कुर्वन्नपि न किञ्चन । ज्ञः करोत्यनुपादेयाच्च ज्ञस्येव हि कर्तृता ॥ (११३।१२)

यस्मादात्मनो व्यविरिक्ते वस्तुनि सिद्धे सित तत्रेष्ठ्या प्रवर्तते। यत्र स्वात्मनो व्यतिरिक्तं न किञ्चिद्दपि सम्भवति तत्रात्मा किमिव वाष्ट्रविकमनु-स्मरन्यावतु किमुपैतु ॥ (४।३७।१०)

अत इदमीहितमिद्मनीहितमित्यात्मानं न स्वृज्ञन्ति विकल्पाः । अतो निरिच्छतायामात्मा न किञ्चिद्दपि करोति कर्न् करणकर्मणामेकत्वात् नच निरिच्छ-स्यात्मनो नैप्कर्म्यमभिमतं, द्वितीयायाः कल्पनाया अभावात् ॥ (४।३७।११)

जिसके मनमें यह विचार ही नही रहा कि अमुक वस्तु प्राप्य है और अमुक वस्तु त्याज्य है उसको कर्मों का त्याग करने से क्या और उनको करने से क्या ? कोई ऐसी वस्तु नहीं है जो ज्ञानी को उद्देग देने-वाली, अतएव त्याज्य हो; न कोई ऐसी वस्तु है जो कि ज्ञानी के लिये प्राप्य हो और जिसके लिये वह यत्न करे। ज्ञानी को कर्मों के त्यागने से इब लाभ नहीं, और न कमों के करने से कोई हानि है; इसलिये वह जैसी स्थिति होती है उसके अनुसार व्यवहार करता है। वे सदा शबुद्ध मन वाले संसार के सब काम करते हुए भी आत्मा में ही स्थित रहने के कारण सदा ही समाधि में रहते हैं। संयोगवश जो काम उनके पल्ले पड़ जाता है उसे वे सदा करते हैं। यदि वे न भी करें तो उनके ऊपर कोई मजबूरी नहीं है। इन्द्रियों श्रीर मनकी सभी कियाएँ करते हुए भी ज्ञानी उनको इस भावना से नहीं करता कि उसको किसी वस्तु की प्राप्ति करनी है। अतएव झानो कभी कर्ता नहीं होता। यदि आत्मा से अतिरिक्त और कोई दूसरा पदार्थ सत्य हो तभी तो उसके प्राप्त करने की इच्छा की जावे; जब कि आत्मा से अतिरिक्त और कोई वस्तु है ही नहीं तब फिर आत्मा किसकी इच्छा करे, किसका ध्यान करे, किसके पीछे दौड़े और किसको प्राप्त करे ? इसिलये यह वाञ्छनीय है और यह अवाञ्छनीय है इस प्रकार का विचार मक्त के आत्मा में नहीं उठता ! इस प्रकार की इच्छा न होने पर आत्मा कुछ भी नहीं करता क्योंकि कर्ता, कर्म और कारण सब आत्मा ही है। इच्छा रहित आत्मा कम रहित भी नहीं होना चाहता, क्योंकि आत्मा के सिवाय और कोई वस्तु है ही नहीं जिससे वह डरे।

## (३) जीवनमुक्त महाकर्ता है :-

धर्माधर्मी महासाग श्राह्मविरहिताक्षयः । यः करोति यथापासी महाकतां स उच्यते ॥ (\$1224122) रागद्वेषौ सुखं दःसं धर्माधर्मी फलाफछे। यः करोत्यनपेक्षेण सहाकतां स उचाते ॥ (\$1884183) मौनवज्ञिरहंभावो निर्मलो मुक्तमत्सरः। यः करोति गतोहोगं महाकतां स उचाते ॥ (\$1224123) श्रमाश्रभेष कार्षेषु धर्माधर्मी कुशङ्कवा। मितन छित्यते यस्य महाकतां स उचाते ॥ (१।११५।१४) उद्वेगानन्दरहितः समया स्वच्छवा थिया। न शोबते यो नोदंति महाकतां स उच्यते ॥ (१।११५।१६) उडासीनः कर्ततां च कमांकमांचरंश्र यः। समं यात्यन्तरत्वन्तं महोकतां स उच्यते ॥ (ई।११५।१८) स्वभावेनेव यः शान्तः समतां न जहाति वै। श्रभाशभं स्मावरस्यो महाकतां स उच्यते॥ जन्मस्थितिविनाशेष सोदयास्तमयेष व । सममेव मनो यस्य महाकतां स उच्यते॥ (\$1884150)

वह महाकर्ता है जो यथा प्राप्त धर्म और अधर्म को शङ्का रहित होकर करता है; जो रागद्वेष, मुख-दु:ख, धर्म अधर्म, स कतता और विफलता में निरचेप रहकर काम करता है; जो अहंमाव, मल और मत्सर से रहित होकर मीनो की नाई उद्धेग रहित रहकर काम करता है; जिसके मन में शुम और अशुम धार्मिक और अधार्मिक कामों के करते हुए शङ्का नहीं होती; जो उद्देग और आनन्द से रहित है, जो सम और शुद्ध बुद्धि से काम करते हुए न उज्ञसित होता है और न चिन्ता करता है; जो कर्म और अकम दोनों में उदासीन रहकर काम करता हुआ भीतर समभाव से रहता है; जो स्वभाव से ही शान्त है, जो शुम या अशुम कामों को करता हुआ कभी समता का त्याग नहीं करता; और जिसका मन उत्पत्ति, स्थिति, नाश, उद्देग और अस्त, सब अवस्थाओं में समान रहता है।

## (४) संसार का व्यवहार करता हुआ भी जीवन्यक्त समाधि में ही रहता है:—

| व्यवहारी प्रबुद्धो यः प्रबुद्धो यो वने स्थितः। |              |
|------------------------------------------------|--------------|
| हायेती सुसमी नृतमसंदेहं पदं गती॥               | (पापदा१२)    |
| अकर्त् कुर्वद्व्येतच्चेतः प्रतनुवासनम्।        |              |
| दूरंगतमना जन्तु: कथासंश्रवणे यथा॥              | (पापदा१३)    |
| अकुर्वद्रिप कर्तेव चेतः प्रधनवासनम्।           |              |
| निस्पन्दाङ्गमपि स्वप्ने सञ्ज्ञपातस्थिताविव ॥   | (4144188)    |
| चेतसो यदकर् त्वं तत्समाधानमुक्तमम्।            | 1            |
| तं विद्धि केवलीभावं सा शुभा निवृतिः परा ॥      | (पापदार्प)   |
| गृहमेव गृहस्थानां सुसमाहितचेतसाम्।             |              |
| शान्ताइंकृतिदोषाणां विजना वनभूमयः॥             | (4144144)    |
| अरण्यसद्ते तुल्ये समाहितमनोद्दशाम् ॥           | (१११६१३)     |
| अन्तः शीतस्तायां तु सन्धायां शीतलं जगत् ॥      | (१।१६।३३)    |
| सर्वभावपरातीतं सर्वभावातमकं च वा।              |              |
| थः पश्यति सद्दातमानं स समाद्वित उच्यते ॥       | (११९६१२७)    |
| यः सर्वगतमात्मानं पश्यनसमुपद्मान्तधीः।         |              |
| न शोचित ज्यायित वा स समाहित उच्यते ॥           | (५।५६।४४)    |
| ईदशाश यसम्पद्धी महासन्वपदं गतः।                |              |
| तिष्ठत्रेत वा यातु सृतिमेतु न तिस्यितिस् ॥     | (9195198)    |
| वसत्त्रमभोगाङ्ये स्वगृहे वा जनाकुछे।           |              |
| सर्वभोगोज्झिताभोगे सुमहत्यथवा वने॥             | (जापदापर)    |
| उद्दासमन्मर्थं पानतत्वरो वापि नृत्यतु।         |              |
| सवसङ्गपरित्यागी सममायातु वा गिरौ॥              | (११५६११३)    |
| चन्दनागरकप्रैवंपुवां परिलिम्पतु ।              |              |
| ज्वालाज टेल विस्तारे निपतत्वथवाऽनले ॥          | (4148148)    |
| पापं करोति सुमहद्रहुलं पुण्यमेव च।             |              |
| अद्य वा मृतिमायातु कल्पान्तनिचयेन वा ॥         | (9195199)    |
| नासौ किञ्चन्न तत्किञ्चल्हतं तेन महात्मना।      |              |
| नासी कलडूमाप्नोति हेम पहुगतं यथा॥              | (पापदाण्ड)   |
| में लगा हुआ ज्ञानी और वन में रहने वाल          | ज्ञानी दोनों |

हो एक से हैं — दोनों ही सन्देह रहित (मुक्ति) पद को प्राप्त हो चुके हैं। जीवनमुक्त का मन वासना के चीए। हो जाने के कारण कमें करते हुए भी अकर्ता है, जैसे कथा सुनने में उस आदमी का मन जिसका ध्यान दूर चला गया हो। जिसके चित्त में गहरी वासनायें भरी हैं उनका मन कर्म न करते हुए भी कर्ता है-जैसे कि कुछ भी किया न करता हुआ व्यक्ति स्वप्त में गड्डे में गिरने का अनुभव कर लेता है। चित्त का अकर्तृत्व भाव ही उत्तम समाधि है। उसी को केवली भाव श्रीर उसी को परम निवृत्ति कहते हैं। जिनका चित्ता भली भांति स्थिर है और जिनका श्रहंभाव रूपी दोष ज्ञीण हो जुका है, उन गृहस्थियों के लिये उनका घर ही निर्जन वन के तुल्य है। समाहित चित्तावालों के लिये तो घर वन एक से हैं। जब अपने भीतर शीतलता आ जाती है तो सारा संसार शीवल हो जाता है। जो अपने आत्मा को सब भावों और पदों से परे और सब भावों को युक्त रूप से देखता है वही समा-धिस्थ है। जो आत्मा को सब वस्तुओं के भीतर देखता हुआ शान्तबुद्धि होकर न किसी वस्तु का ध्यान करता है और न किसी की सोच करता है वहीं समाहित है। जीवन्मक महासत्त्व पद को प्राप्त करके इतनी ऊँची पदवो पर पहुँच जाता है कि उसको इस बात की जरा भी परवाह नहीं रहती कि वह रहे या न रहे मरे या जिये; सब प्रकार की उत्तम भागने योग्य वस्तुत्रों से परिपूर्ण और अनेक व्यक्तियों से भरे हुए घर में रहे, अथवा सब प्रकार के भोगों से रहित विशाल वन में; उद्दीप्त काम युक्त सुरापान किये हुए नाचे, अथवा सव प्रकार के सङ्गको त्याग करके पहाड़ों पर जाए; चन्दन, अगरु, कपूर आदि सुगन्धित पदार्थी को शरीर पर लगाये, अथवा मदाप्रचएड लटाझोंवाली अग्नि में कूरे बहुत बड़े पाप करे अथवा पुरुय; उसे आज ही मौत आ जाये अथवा कल्प के अन्त में। ऐसा कोई काम नहीं है जो मुक्त पुरुष करे या न करे। जैसे कीचड़ में पड़कर भी सोना मैला नहीं होता वैसे ही जीव-नमक को किसी काम करने में कलंक नहीं लगता।

# (५) जीवनमुक्त महाभोक्ता है:-

न वाञ्चता न त्यजता देवप्राक्षाः स्वभावतः । सरितः सागरेणैव भोक्तव्या भोगभूमयः ॥ (६१३९१९१)

अयवोपनतं सर्वं हील्यासक्तमानसः। भंके भोगभरं प्राज्ञस्त्वाछोकमिव छोचनम् ॥ (4108153) काकताछीयवत्त्राप्ता भोगाली छछनादिका । स्वादिताव्यङ्ग धीरस्य न दुःखाय न तुष्ट्ये ॥ (clasies) अनागतानां भोगानामवाञ्चनमकुत्रिमम् । आगतानां च सम्भोग इति पण्डितत्वक्षणम् ॥ (818 219) न किञ्चन हे छि तथा न किञ्चिद्गिकांक्षति। भुंके च प्रकृतं सर्वे महाभोका स उच्यते ॥ (ई।११५।२१) नाइत्तेऽप्याददानश्च नाचरत्याचरव्रपि। भुआनोऽपि न यो भुंके महामोक्ता स उच्यते ॥ (\$1884133) माक्षिवत्सकलं लोकव्यवहारमखिन्नधीः। पश्यत्यपगतेष्ठं यो महाभोका स उष्पते ॥ (ई।११९।२३) जरामरणमापच राज्यं दारिद्यमेव च। रम्यमित्येव यो वेत्ति महामोक्ता स उड्यते ॥ (\$1884144) महान्ति शुखदुःखानि यः पर्यासीव सागरः। समं समुपगृह्णावि महामोक्ता स उच्यते ॥ (\$1884148) कटवम्बलवणं तिक्तमसृष्टं सृष्टम्तमम्। अधमं योऽत्ति साम्येन महाभोका स उच्यते ॥ (\$1884126) सरसं नीरसं चैत्र सुनतं विस्तं तथा। यः पश्यति समं सौम्यो महाभोका स उच्यते ॥ (क्षेत्रवावड) क्षारे खण्डप्रकारे च शुभे वाप्यशुभे तथा। (\$1884130) समता सुस्थिरा यस्य महाभोका स उच्यते ॥ इदं भोज्यमभोज्य चेत्येवं त्यक्तवा विकरिपतम् । गताभिलापं यो भुङ्के महाभोक्ता स उच्यते ॥ (कार्रपावर) आपदं सम्पदं मोहमानन्दमपरं परम्। यो अङ्क्ते समया बुद्ध्या महाभोक्ता स उच्यते ॥ (कृश्याद्य)

दैवयोग से प्राप्त जो स्वामाविक भोग हैं उनको विना वाञ्छा और विना घृणा के ऐसे भोगना चाहिये जैसे कि समुद्र अपने में पड़ी हुई विदयों का भोग करता है। जैसे आँख देखने का आनन्द लेती है वैसे ही ज्ञानी भी विना किसी विशेष यस्त के प्राप्त भोगों को असक्त मन होकर लीला से भोगते हैं। दैवयोग से प्राप्त की आदि भोग भोगने पर घीर पुरुष को न आनन्द होता है और न दुःख। अप्राप्त भोगों की वासना न करना और प्राप्त भोगों का भोग करना ही ज्ञानियों का लच्छ है। जीवन्मुक महाभाका है। महाभोका उसे कहते हैं जो न किसी विषय की इच्छा करता है और न किसी से घुणा करता है; सब स्वाभाविक भोगों को भोगता है; जो देते हुए भी कुछ नहीं देता; जो करते हुए भी खुछ नहीं करता; जो भोगते हुए भी कुछ नहीं भोगता: जो समस्त लोक व्यवहार को बिना खिन्न मन के साची के समान इच्छा-रहित होकर देखता है; जो बुढ़ापे और मौत को. आपत्ति, राज्य और दारिद्रथ को एक सा ही रम्य समकता है; जो महान् दु ख और मुखाँ को समान भाव से ऐसे ब्रहण करता है जैसे समुद्र सब निद्यों की; जो कड़ये, खट्टे, नमकीन चर्च रे और मीठे, उत्तम और अधम खाद्य पदार्थों को समान भाव से खाता है; जो सरस और नीरस सुरत और विरत को समान भाव से श्रीर शान्त रहकर देखता है; जिसके लिये नमक और मिठाई, शुभ और अशुभ ठीक समान जान पड़ते हों; जो र्थाभलाषा-रहित होकर और इस विचार को छोडकर खाता है कि यह खाने लायक (स्वादिष्ट) पदाय है और यह खाने लायक नहीं, और जो आपत्ति और सम्पत्ति, आनन्द और मोह अपने और पराये सब का समबुद्धि से भोग करता है।

### (६) जीवनमुक्त को शरीर से घृणा नहीं होती; वह शरीर नगरी पर राज्य करता है:—

स उक्तमपदालम्बी चक्रभ्रमवदास्थितः । शरीरनगरीराज्यं कुर्वञ्चपि न लिप्यते ॥ (४१२३११) तस्येयं भोगमोक्षार्थं तज्ज्ञस्योपवनोपमा । सुकार्येव न दुःकाय स्वशरीरमद्वापुरी ॥ (४१२३१२) रम्येयं देहनगरी राम सर्व णान्विता । ज्ञस्यानन्तविल्लासाड्या स्वालोकार्वप्रकाशिता ॥ (४१२३१४) स्वश्चीरमनोज्ञस्य सर्वसौभाग्यमुंद्री । सुकार्येव न दुःकाय परमाय द्वताय च ॥ (४१२३११७) अञ्गस्येयमनन्तानां दुःकानां कोज्ञमालिका ॥ सुस्रावहैषा नगरी नित्यं वै विदितासमनः।
भोगमोक्षपदा वैषा श्राकस्येवामरावती॥ (४।२३।२९)
अत्रस्यः पुरुषो भोगानात्मा सर्वगतोऽपि सन्।
विश्वकरपद्धतान्भुक्तवा पुंसामधिगतार्थभाक्॥ (४।२३।३३)
इन्द्रियाणां च द्वरति प्राप्तमयं कदावन।
नाददाति तथा प्राप्तं संपूर्णो जोऽवतिष्ठते॥ (४।२३।४५)

जीवन्सुक उत्तम पद पर स्थित रहता हुआ चकश्रम (हिण्डोले) पर बैठे हुए ज्यक्ति की नाईं शरीर-नगरी पर राज्य करता हुआ भी नहीं लिप्त होता। ज्ञानी के लिये यह शरीर-नगरी उपवन के समान भोग और मोच के देनेवाली है; सुख देनेवाली है, दुःख देनेवाली नहीं है। हे राम! यह देहनगरी वड़ी सुरम्य और सर्व गुण सम्पन्न है; ज्ञानी को अनन्त आनन्द देनेवाली आत्मसूर्य का प्रकाश करनेवाली है। जो अपने शरीर और मन का ज्ञान रखता है उसके लिये यह सर्व सौमाग्य और सौन्दर्य वाली शरीर-नगरी दुःख देनेवाली नहीं है; बल्कि परम हित सुख को देनेवाली है। यह शरीर ज्ञानियों को वो अनन्त प्रकार के सुख और आनन्द का और अज्ञानियों को अनन्त प्रकार के दुःखों को देनेवाला है। जैसे इन्द्र को अमरावती सुख देती है वैसे ही यह देह भी ज्ञानियों को सुख देती है और उनके भोग और मोक्ष का साधन होती है। शरीर में बैठा हुआ सर्वगत आत्मा नाना प्रकार के भोगों को भोगता हुआ अपने पुरुषार्थ को प्राप्त कर लेता है। ज्ञानी लोग इन्द्रियों द्वारा प्राप्त विषयों का तिरस्कार नहीं करते और अप्राप्त विषयों को पाने का यत्न नहीं करते; परिपूर्ण भाव में स्थित रहते हैं।

#### (७) जीवन्स्रुक्त यथाप्राप्त अवस्था के अनुसार व्यवहार करता है:--

यावहेड्सवस्थासु समिवत्तवयैव ये।
कर्मेन्द्रियेन तिष्टन्ति न ते तत्त्वविदः श्रद्धाः ॥ (६।१०४।४०)
ये श्रतत्त्वविदो मृदा राजन्याख्यतयैव ते।
अवस्थाभ्यः पढायन्ते गृहीताभ्यः स्वभावतः ॥ (६।१०४।४१)
यावत्तिलं यथा तैलं यावहेहं तथा दशा।
यो न देह्दशामेति स च्छिनत्त्यसिनाम्बरस् ॥ (६।१०४।४२)

प्य देहदशादुःस्वपरित्यागो हानुत्तमः । यत्साम्यं चेतसो योगान्न तु कर्मेन्द्रियस्थितेः ॥ (६।१०४।४३) यावहेहं यथाचारं दशास्त्रङ्गं विजानता । कर्मेन्द्रियहिं स्थातव्यं नतु बुदीन्द्रियैः कचित् ॥ (६।९०४।४४) कमप्रवृत्तमास्रष्टेः सुखं साध्यं मनोरमस् । प्रकृतं कुर्वतः कार्यं दोषः क इव जायते ॥ (६।१०६।६)

वे ज्ञानी नहीं हैं, मूर्ख हैं, जो जब तक देह है तब तक समिचित्त होकर देह की अवस्थाओं के अनुसार कर्मेन्द्रियों का व्यवहार नहीं करते। जो मूर्ख तत्त्व को नहीं जानते वे ही अपने बालकपन के कारण स्वाभाविक अवस्थाओं से दूर भागते हैं। जब तक तिल है तब तक तेल है, वैसे ही जब तक यह शरीर है तब तक इसकी स्वाभाविक दशायें हैं। जो शरीर की अवस्था के अनुसार व्यवहार नहीं करता वह तलवार से आकाश को काटता है। देह की दशा के अनुसार होनेवाले दु: समुखों का त्याग करना ठीक नहीं। चित्त की शान्ति और समता तो योग से प्राप्त होती है न कि कर्मन्द्रियों को स्थित कर देने से। जब तक शरीर है तब तक ज्ञानपूर्वक सदाचार के अनुसार कर्मेन्द्रियों द्वारा देह की आवश्यकतायें पूरी करनी चाहिये—मन द्वारा नहीं। जब तक सृष्टिट है तब तक काम करने ही से मनको प्रसन्न करने वाले को सुख मिलता है। स्वाभाविक कामों को करने से किसी को कोई दोष नहीं लगता।

# (८) बाह्य व्यवहार में ज्ञानी और अज्ञानी को समानता:—

व्यवहारे यथैवाजस्तथैवाखिळपण्डितः । वासनामात्रभेदोऽत्र कारणं बन्धमोक्षदम् ॥ (४।१९।३७) यावच्छरीरं ताविद्ध दुःखे दुःखं मुखे मुखम् । असंसक्तिथयो धोरा दर्शयन्त्यप्रबुद्धवत् ॥ (४।१९।३८) मुक्तवुद्धीन्द्रयो मुक्तो बद्धकमंन्द्रियोऽपि हि । बद्धबुद्धीन्द्रयो खदो मुक्तकमंन्द्रियोऽपि हि ॥ (४।१९।४२) मुखदुःखदशो लोके बन्धमोक्षदशस्तया । हेत्तबुद्धीन्द्रियाण्येव तेखांसीव प्रकाशने ॥ (४।१९।४३) (वाह्य) व्यवहार में जैसा अज्ञानी वैसा ही सर्वज्ञ। भेद केवल वासना का है जो कि वन्धन और मोज्ञ का कारण है। जब तक शरीर है तब तक दुःख में दुःख और सुख में सुख अज्ञानियों की नाई असंसक्त ज्ञानियों के शरीर में भी होते दिखाई पढ़ते हैं। जो मन से मुक्त है वही मुक्त है, चाहे वह कर्मेन्द्रियों के व्यवहार में बँधा हुआ ही हो, और जो मन से बद्ध है वही बद्ध है, चाहे कर्मेन्द्रियों से कुछ भी न करता हो। संसार में सुख-दुःख का अनुभव दिलानेवाली और बन्ध मोज्ञ की ओर ले जानेवाली केवल बुद्धीन्द्रियां (मन, बुद्ध आदि) ही हैं, कर्मेन्द्रियाँ नहीं, जैसे सूर्य की किरण प्रकाश का हेतु हैं।

#### (९) जीवन्युक्त का चित्त :-

मूढं चित्तं चित्तमाहुः प्रबुद्धं सत्त्वमुच्यते । (ई।१०१।३१) भृयः प्रजायते चित्तं सस्वं भृयो न जायते ॥ (ई।१०१।३२) आत्मविद्दां द्वि तन्मनः परमुपश्चममागतं सृगतृष्णाजकमिव वर्षति जबारे द्विमकण इव चण्डातपे विलीनं तुर्यदृशामुपागतं स्थितम् ॥ (४।३८।९)

> भृष्टवीजोपमा भूयो जनमाज्ञरविवर्जिता। हदि जीवद्विमुक्तानां छुदा भवति वासना ॥ (4183188) जीवन्युक्ता महात्मानी ये परावरदर्शिनः। तेषां या चित्तपद्वी सा सत्त्वमिति कथ्यते ॥ (\$13183) जीवन्मुक्तशरीरेषु वासना व्यवहारिणी। न चित्तनाम्नी भवति सा हि सत्त्वपदं गता ॥ (\$15183) निश्चेतसो हि तस्वज्ञा नित्यं समपरे स्थिताः। कीलया प्रश्रमन्तीद सत्त्वसंस्थितिहेलया ॥ (\$15188) विवेकविश्वदं चेतः सत्त्वमित्यभिधीयते । भूयः फलति नो मोहं दग्धवीजमिवाहुरम् ॥ (\$13180) अन्तर्मुक्तया सर्वे चिद्वारी त्रिजगचणम्। जुद्भतोऽन्तर्निवर्तन्ते मुनेश्चित्तादिविभ्रमाः ॥

मृढ़ चित्त ही चित्त कहलाता है, प्रबुद्ध चित्त सत्त्व कहलाता है। चित्त का दूसरा जन्म होता है सत्त्व का नहीं। आत्मझानियों का मन अत्यन्त उपशमको ऐसे प्राप्त होकर जैसे कि बादल के बरसने पर स्गाएष्णा की नदी का जल और तेज धूप के पड़ने पर बरफ का कण विलीन हो जाते हैं, तुयं दशा में स्थित हो जाता है। जीवनमुक्तों का हृद्य शुद्ध

होकर इस प्रकार दूसरे जन्म को उत्पन्न नहीं करता जैसे कि भुना हुन्ना बीज नये अंकुर को उत्पन्न नहीं कर सकता। उन जीवनमुक्त महात्माओं का चित्त, जिन्होंने उस तत्त्व का दर्शन कर लिया है जो यहाँ और वहाँ सब जगह है, सत्त्व कहलाता है। जीवनमुक्त के शरीर में व्यवहार करनेवाली वासना का नाम चित्त नहीं है; वह सत्त्व कहलाती है। तत्वज्ञानी लोग जो नित्य समभाव में स्थित हैं चित्तरहित हो जाते हैं। वे सत्त्व के स्पन्दन द्वारा लीला से संसार में अमण् करते हैं। विवेक द्वारा शुद्ध किया हुन्ना चित्त 'सत्त्व' कहलाता है; जैसे भुने हुए बीज से अंकुर की उत्पत्ति नहीं होती वैसे ही सत्त्व से मोह उत्पन्न नहीं होता। जो मुन बन्तर्मुख होकर चित्तहपी अगिन में तीनों जगत्हपी हुणों की आहुति देता रहता है उसके लिये चित्त आदि का अम मिट जाता है।

### (१०) जीवन्मुक्त और सिद्धियाँ :--

| Parties and the second |           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| तत्वज्ञो वाष्यतत्त्वज्ञो यः काछत्रव्यकर्मभिः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| यथाकमं प्रयत्ते तस्योध्यत्यादि सिर्ध्यति ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (4168184) |
| आत्मवानिह सर्वस्मादतीतो विगतीपणः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| आत्मन्येव हि संतुष्टी न करोति न चेहते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (4169180) |
| न तस्यार्थो नभोगत्या न सिद्ध्या न च भोगकै: ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| न प्रभावेण नो मानैनांशामरणजीवितै: ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (५१८९११८) |
| यस्तु वा भावितात्मापि सिद्धिजालानि वाञ्छति।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| स सिद्धिसाधकैईच्येस्तानि साधयति क्रमात् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (4149123) |
| द्रव्यकालक्रियामस्त्रप्रयोगाणां स्वभावजाः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| प्वास्ताः शक्तयो सम चद्व्योमगमनादिकम् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (वादशाय)  |
| सदा स्वभाववशतो दृष्यकालक्रियाक्रमाः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| नियतं साधयन्त्याञ्ज् प्रयोगं युक्तियोजिताः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (4164144) |
| यथोदेति च.यस्येच्छा स तया यतते तथा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| यथाकालं तदाप्रोति हो वाष्यज्ञतरोऽपि वा॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (पाटशाइ४) |
| याः फलावलयो येन संप्राप्ताः सिद्धिनामिकाः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| तास्तेनाधिमता राम निजात्प्रयतनदुमात्॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (414176)  |
| 4 4 4 4 4 4 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |

तत्त्वज्ञानी हो या अज्ञानी हो, जो कोई काल, द्रव्य और किया द्वारा सिद्धियाँ प्राप्त करने का प्रयत्न करता है वही आकाशगमन आदि सिद्धियों को प्राप्त कर लेता है। जीवन्मुक्त आत्मभाव में स्थित है उसकी सब वासनायें चीए हो गई है, वह सबसे परेके पद पर स्थित है और आत्मा में ही सन्तुष्ट है। वह किसी प्रकार का यत्न नहीं करता। न उसे आकाश गमन आदि सिद्धियों से कुछ मतलब है, और न भोगों से; न उसे प्रभाव की इच्छा है और न सन्मान की; उसे न जीने की आशा है और न मरने का भय। यदि कोई आत्मज्ञानी भी सिद्धियाँ प्राप्त करना चाहे तो वह भी सिद्धि के देने वाले द्रव्यों द्वारा उनको कम से प्राप्त कर सकता है। द्रव्य, काल, किया, मन्त्र और प्रयोग की जो स्वाभाविक शक्तियाँ हैं उनको वश में करने से आकाश गमन आदि सिद्धियां प्राप्त होती हैं। द्रव्य, काल, किया और कम युक्ति से उपयोग में लाने पर अपने स्वाभाविक फलों को देते हैं। जिसके चित्त में जैसी इच्छा उत्पन्न होती है, बह, चाहे ज्ञानी हो या अज्ञानी, यत्न करके उसको यथा समय पूरी कर लेता है। जो जो सिद्धि-नामक फल जिस-जिसने प्राप्त किये हैं वे सब उन्होंने अपने-अपने ही पुरुपार्थ रूपी वन से पाये हैं।

(११) जीवनमुक्त सब आपत्तियों से छूट जाता है :--

येचि नित्यसुदारातमा त्रैकोक्यमपि यस्तृणम् । (१।३२।३७) तं त्यज्ञन्त्यापदः सर्वाः सर्पा इव जरत्वचम् ॥ (४।३२।३८) परिस्फुरति यस्यान्तर्नित्यं सत्त्वचमत्कृतिः । (१।३२।३८) त्राक्षमण्डमिवाखण्डं क्षेत्रेकाः पाठयन्ति तम् ॥ (१।३२।३९) न किञ्चित्रेतं सम्प्रार्शं तेनेदं परमास्तम् ।

सम्प्राप्यान्तः प्रपूर्णेन सर्वे प्राप्तमखिण्डतस् ॥ (१।३४।७६)

जो उदार चिरावाला महात्मा त्रिलोकी को तृष के समान सममता है उसको छोड़कर सारी आपदायें ऐसे चली जाती हैं जैसे कि सांप अपनी पुरानी खाल (केंचुली) को। जिसके भीतर सदा सत्व का प्रकाश रहता है उसकी लोकपाल इस प्रकार रखा करते हैं जैसे सारे ब्रह्माएड की। जो कुछ भी नहीं लेता उसी को परम अमृत मिलता है जिसको पाकर वह सब कुछ अखएड और पूर्ण रूप से पा लेता है।

(१२) जीवनमुक्त का जीवन ही शोभायुक्त जीवन है :
यस्य नोत्कामित मितिः स्वात्मतत्त्वावक्रोकनात्।

बस्य नारकामाव मावः स्वाराज्य स्वाराज

| यस्य नाइंहतो भावो बुद्धियस्य न छिप्यते।         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यः समः सर्वभावेषु जीवितं तस्य राजते ॥           | (413 5180)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| योऽन्त:शीतलया बुद्ध्या रागद्दे पविमुक्तया।      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| साक्षिवत्पश्यवीदं हि जीवितं सस्य क्योभते ॥      | (413 618 c)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| येन सम्यक्षरिज्ञाय देयोपादेयमुज्झता।            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| चित्तस्यान्तेऽर्पितं चित्तं जीवितं तस्य शोभते ॥ | (91381-8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| अवस्तुसहशे वस्तुन्यसक्तं कवानामछे।              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| येन सीनं कृतं चेतो जीवितं तस्य मोभते॥           | (9138190)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| सत्यां दृष्टिमवृष्टभ्य क्षील्येयं जगतिकया।      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| क्रियतेऽवासनं येन जीवितं तस्य राजते ॥           | (११३१११)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| नान्तस्तुष्यति नोद्देगमेति यो विहरन्नपि।        | 345 15 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| हेथोपादेयसंप्राप्तौ जीवितं तस्य शोभते ॥         | (4138143)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| शुद्धपक्षस्य शुद्धस्य इंसीघः सरसो यथा।          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| यस्माद्गुणौघो नियांति जीवितं तस्य शोभते ॥       | (११३१११३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| यस्मिन्श्वतिष्यं प्राप्ते दृष्टे स्मृतिमुपागते। | 757                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| भानन्दं यान्ति भूतानि जीवितं तस्य शोभते ॥       | (वाइशावश)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| यद्यत्संसारजाकेऽस्मिन्कियते कर्म भूमिप।         | and the same of th |
| तत्समादितचित्रस्य सुसायान्यस्य नानध ॥           | (११६२१२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| पूर्वे विया विचार्वेते भोगा भोगिभयप्रदाः।       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| भोक्तव्याधरमं राम गरुडेनेव पन्नगाः॥             | (वाध्वाहट)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| विचार्य तत्त्वमाकोक्य सेव्यन्ते या विभृतयः।     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| वा उदकोंदया बन्तो: शेषा दुःस्नाय केवलम् ॥       | (११७६।१९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| क्षसंसङ्गेन भोगानां सर्वा राम विभ्वयः।          | tors and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| परं विस्तारमायान्ति प्रावृशीव महापगाः॥          | (418 4184)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| बलं बुद्धि तेषश्च दश्तस्वस्य वर्धते।            | ( man                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| सवसन्तस्य नुक्षस्य सीन्दर्याचा गुणा इव ॥        | (पाषद्वरः)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                 | 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

जिस यथार्थदर्शी ज्ञानी की बुद्धि आत्मावलोकन से विचलित नहीं होती उसका ही जीवन शोभायुक्त है। जिसके अन्दर अहंभाव नहीं है और जिसकी बुद्धि विषयों में लिप्त नहीं होती; जो सब भावों में सम रहता है, उसका ही जीवन शोभा पाता है। जो रागद्धेष से रहित हैं और शीतल बुद्धि से इस जीवन को साची के समान देखता है, जीवन

उसका ही शोभित होता है। जिसने यथार्थ ज्ञान पाकर और हेय और उपादेय भावना को त्याग कर अपने मन के भीतर ही मन को स्थापित कर लिया है, जीवन उसी का शोभा पाता है। सबी दृष्टिको माप्त करके जो लीला से ही जगत की कियाओं को वासनारहित होकर करता है जीवन उसका ही शोभायुक्त होता है। जो हेय और उपादेय विषयों में विचरण करता हुआ अपने मन में न उद्धिग्न होता है और न हर्षित, जीवन उसका ही शोभित होता है। जैसे शुद्ध सरोवर से श्वेत हंसों की पंक्ति निकलती है वैसे ही जिसमें से सद्गुणों की पंक्तियाँ निकलती हैं, जीवन उसका ही शोभित होता है। जिसके गुणों को सुनकर, जिसको देखकर, जिसका स्मरण करके सब प्राणियों को आनन्द होता है जीवन उसका ही शोभायुक्त है। संसार में जो-जो काम किये जाते हैं उनसे समाहित चित्तवालों को ही आनन्द मिलता है, दूसरों को नहीं। बुद्धि द्वारा विवेक प्राप्त कर लेने पर ही सांप की नाई भयदायक भोगों को इस प्रकार भोग करना चाहिये जैसे कि गरुड़ सांपों को खा जाता है। तत्त्व का विचार और दर्शन कर लेने पर विभूतियों का सेवन करने से आनन्द की प्राप्ति होती है, अन्यथा दुःख मिलता है। जैसे वर्षा ऋतु में निद्याँ बड़ा आकर धारण कर लेती हैं वैसे ही सङ्ग-रहित होकर भोगों को भोगने पर उनकी विभृतियाँ और अधिक हो जाती हैं। जैसे वसन्त ऋतुमें वृत्तों की सुन्दरता और शोभा आदि गुगा बढ़ जाते हैं वैसे ही तत्त्व ज्ञान प्राप्त हो जाने पर मनुष्य में बल, बुद्धि और तेज की वृद्धि हो जाती है।

# (१३) शरीर के अन्त हो जाने पर जीवनमुक्त विदेह मुक्ति में प्रवेश करता है:—

श्र करेता व र जीवन्सुकपदं त्यक्त्वा देहे काछवश्रीकृते। विश्वत्यदेह्मुक्तत्वं पवनोऽस्पन्द्तामिव॥ (३।९११४) विदेह्मुको नोदेति नास्तमेति न शाम्यति। न सन्नासन्न दूरस्थो न चाइं न च नेतरः॥ (३।९११९) सूर्यो भृत्वा प्रतपति विष्णुः पाति जगन्नयम्। सृदः सर्वान्संहरति सर्गान्सुनति पद्मनः॥ (३।९११६) सं भृत्वा पवनस्कन्धं धत्ते सर्विमुरासुरम्। कुक्षाचळमतो भृत्वा छोकपाक्षपुरास्पदः॥ (३।९११७) BELLIN DE

| भूमिभूरवा विभवींमां छोकस्थितिमलण्डितास् ।    |           |
|----------------------------------------------|-----------|
| नृणगुरुमस्ता भूत्वा इदावि फलसंवविम् ॥        | (\$1918)  |
| विश्रज्ञछानसाकारं ज्वछति इवति द्रुतम्।       |           |
| चन्होऽसृतं प्रसवति सृतं हालाह्वं विषम् ॥     | (\$19189) |
| तेजःप्रकटयत्याशास्त्रनोत्यरुवं तमो भवत्।     |           |
| शून्यं सद्व्योमतामेति गिरि: सन् रोधयत्यलम् ॥ | (319120)  |
| करोति जङ्गमं चित्तः स्थावरं स्थावराकृतिः।    |           |
| भृत्वाणवो वस्तयति भृक्षियं वस्त्रयो यथा॥     | (३११११)   |
| परमार्कवपुर्भृत्वा प्रकाशान्तं विसारपन्।     |           |
| त्रिजगञ्जसरेण्योवं शान्तमेवावतिष्ठते ॥       | (316155)  |
| यत्किञ्जिदिद्माभावि भातं भानमुपेष्यति।       |           |
| कालन्नयगतं दृश्यं तहसी सर्वमेव च॥            | (इंश्शिइ) |
| मुक्तिरेपोच्यते राम ब्रह्मैतत्समुदाहतम्।     |           |
| निवांणमेतत्कथितं पूर्णात्यूर्णतराकृति ॥      | (३१९१२५)  |

जैसे चलती हुई हवा स्थिर हवा में प्रवेश कर जाती है वेसे ही देह के काल द्वारा नष्ट हो जाने पर जीवन्युक्त विदेह युक्त हो जाता है। बिदेह मुक्त न उदय होता है और न अस्त होता है; न उसका अन्त होता है। न वह सत् रहता है न असत्, न कहीं दूर जाता है। न वह मैं हूँ न कोई दूसरा। (वह किसी कम के फल पाने के वशीभूत होकर शरीर धारण नहीं करता। उसे पूर्ण स्वतन्त्रता है वह जब चाहे जो रूप धारण कर ले )। वह सूर्य होकर जगत् को गर्मी देता है; विष्णु होकर त्रिलोकी का पालन करता है; रुद्र होकर सबका संहार करता है; ब्रह्मा होकर सृष्टि की रचना करता है; आकाश के हप में वह सुर असुर और ऋषियों सहित वायु-मण्डल को धारण करता है; कुलाचल होकर लोकपालों के नगर को धारण करता है; भूमि होकर सारे लोकों को धारण करता है; तृण गुल्म और लता होकर फल फूलों को घारण करता है; जल का आकार धारण करके वह दौड़ता है; आग का आकार धारण करके वह जलाता है; तेज होकर आकाश देता है; तम होकर अन्धेरा फैलाता है; शून्य होकर आकाश बनता है; पवत होकर रुकावट पैदा करता है; चेतन होकर चेतन जीवॉको उत्पन्न करता है और जड़होकर जड़ वस्तुओं को; समुद्रहोकर वह त्रिवली कीनाई पृथ्वी को

घेरता है: परम सूर्य होकर प्रकाश को फैलाता है: तीमों जगत् के पर-मागु रूप से वह शान्ति से स्थित रहता है: जो कुछ भी यह जगत् दिखाई पड़ा है, पड़ता है, या दिखाई देगा—श्वर्थात् तीनों कालों में दिखाई देनेवाला दृश्य जगत्—सब कुछ वही है। हे राम! इस अवस्था का नाम ही मुक्ति है: इसी को ब्रह्म कहते हैं; यही पूर्ण से भी परिपूर्ण स्वरूपवाला निर्वाण कहलाता है।

## २९—स्त्रियाँ और योग

जिस योग-मार्ग का ऊपर वर्णन किया गया है और जो जीवन्मुक्ति के पद पर ले जानेवाला है, उसके ऊपर चलने का, वसिष्ठजी के अनुसार, सब मनुष्यों को अधिकार है; चाहे वे ब्राह्मण हाँ अथवा शूद्र; देव हों अथवा दैत्य; पुरुष हों अथवा स्त्री । यही नहीं, योगवासिष्ठ के पड़ने से तो ऐसा माल्म पड़ता है कि योगसाधन में सियों को शीव्रतया और अधिकतर सफलता हो सकती है, क्योंकि वे पुरुषों से श्रधिक वीत्र बुद्धिवाली और लगनवाली होती हैं। वे जिस बात के पीछे पड़ती हैं उसको सिद्ध किये बिना चैन नहीं लेतीं। लीला और चुडाला के उपाख्यान इस विषय में प्रमाण हैं। लीला ने सरस्वती की ( जो स्वयं स्त्री थी ) उपासना द्वारा जीवन और मरण का सारा रहस्य जान लिया था और अनेक प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त कर ली थीं। वह त्रिकालदर्शिनी होकर सभी ब्रह्माएडों श्रीर लोकों में जा सकती थी, और उसने अपने मृत पति को दूसरे लोकों से बुलाकर जीवित कर लिया था। शिखिध्वज राजा की बुद्धिमती श्रोर चतुर रानी चुडाला ने अपने पति के योगसाधन के लिये सब कुछ त्यागकर वन चले जाने पर उसके राज्य पर बड़ी निपुणता से राज्य करते हुए ही, अपने पित से पहिले आत्मज्ञान प्राप्त करके, प्रच्छन्न वेष से वन में जाकर उसे त्रबाज्ञान और जीवन्मुक्ति का परम सुन्दर उपदेश किया, और उसकी जीवन्मुक्त बना दिया। वास्तव में, लीला और चुडाला के उपाख्यानीं में योगवासिष्ठ के सारे सिद्धान्त आ जाते हैं। ये दोनों उपास्यान योगवासिष्ठ का हृद्य हैं। इनको पढ़कर पाठकों को ज्ञात हो जाएगा कि योगवासिष्ट के अनुसार स्त्री का स्थान कितना ऊँचा है। वैराग्य प्रकरण में की हुई को निन्दा वसिष्ठ का मत नहीं है; वह मत है अह और सद्यविरक्त रामचन्द्र का। वहाँ पर भी उनहीं खियों की निन्दा की गई है जो विषय-भोगों और कामवासनाओं की तृप्ति को ही अपने जीवन का ध्येय समक्तकर पुरुषों को अपने मोहजाल में फँसाने का

प्रयत्न करती रहती हैं। इसके विपरीत अच्छे कुल की और सुशील सियाँ अपने पितयों को संसार-सागर से पार उतारने में सहायक होती हैं। उनके सम्बन्ध में योगवासिष्ठ में कहा गया है:—

> मोहादनादिगहनादनन्तगहनादिप पतितं व्यवसायिन्यस्तारयन्ति कुल्लखियः॥ (५११०९।२६) शास्त्रार्थगुरुमंत्रादि तथा नोत्तारणक्षमम्। यथेताः स्नेहशास्त्रिन्यो भर्तृ णां कुल्लयोपितः॥ (५११०९।२७) सखा श्राता सुहद् सृत्यो गुरुमित्रं धनं सुक्षम्। शास्त्रमायतनं दासः सर्वे भर्तुः कुलाङ्गनाः॥ (५११०९।२८)

अर्थात्—अच्छे कुलों की प्रयत्नशील कियाँ मनुष्य को अनन्त और अनादि गहरे मोह से पार कर देती हैं, शास्त्र, गुरु और मंत्र आदि में से कोई भी संसार से पार उतारने में इतना सहायक नहीं है जितनी कि स्तेह से भरी हुई अच्छे कुलों की क्षियाँ अपने पित की सखा, बन्धु, सुहृद्, सेवक, गुरु, मित्र, धन, सुख, शास्त्र, मन्दिर, दास आदि सभी कुछ होती हैं।

यदि किसी मुमुजुको ऐसी समान विचारों वाली सहगामिनी मिल जाए तो, योगवसिष्ठ के अनुसार, इस संसार में इससे अधिक आनन्द-दायक कुछ नहीं है:

समग्रानन्दवन्दानामेवदेवोपरि स्थितम् । यत्समानमनोवृत्तिसङ्गमास्वादने मुख्य ॥ (६१८५।४३)

संसार के सब आनन्दों से बढ़कर वह सुख है जो कि समान मनोवृत्ति वाले दम्पती को एक दूसरे की संगत में प्राप्त होता है।

## ३९--उपसंहार

श्री योगवासिष्ठ महारामायण के दार्शनिक सिद्धान्तों का विशेष विवरण समाप्त हो चुका । यहाँ पर यदि उनको संज्ञिप्त और सूर्म रूप में पाठकों के सामने दुहरा दिया जाए तो अनुचित न होगा। विस्थिती के सिद्धान्तों का सार यह है:—

मनुष्य के जीवन के अधिकतर अथवा सभी दृ:खों का कारण उसका श्रज्ञान है। जितना-जितना मनुष्य को अपने श्रीर जगत् के वास्तविक स्वरूप का ज्ञान प्राप्त होता जाएगा उतना हो मनुष्य का दुःख कम होता चला जाएगा। पूर्ण आत्मज्ञान और ब्रह्मज्ञान प्राप्त हो जाने पर और तद्नुसार आचरण करने पर, मनुष्य के सब दुःख चीण हो जाते हैं, और उसे परम शान्ति और परम आनन्द की प्राप्ति हो जाती है। इस परम आनन्द और परम शान्ति को प्राप्त करने के लिये प्रत्येक जीव को अपने आप ही पूरा-पूरा यह करना चाहिये। विना पुरुषार्थं किये, किसी दूसरे की कृपा-मात्र से. मनुष्य को उस परम पद की प्राप्ति नहीं होती। आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये उसका अधिकारी वनना चाहिये। आत्मज्ञान का अधिकारी बनने के लिये विचार, साधु-सङ्ग, समता और सन्तोष की आवश्यकता है। इनके अभ्यास से मन शद और शान्त हो जाता है और नित्य आध्यात्मिक साधनों को करते-करते एक दिन आत्मा अथवा ब्रह्म के वास्तविक रूप का साज्ञात्कार कर लेता है। विना अपने आप साचारकार किये तत्त्वज्ञान नहीं होता । जगत् और ईश्वर के वास्तविक रूप का ज्ञान केवल आत्मानुभव द्वारा ही हो सकता है: उसका और कोई दसरा साधन नहीं है।

जिन लोगों ने तस्व का साज्ञात्कार कर लिया है उनके अनुसार सारे जगत् में एक ही तस्व का प्रकाश है—द्रष्टा और दृश्य दोनों एक ही चिन्मात्र तस्व के रूपान्तर हैं—सारे द्रष्टा और सारे दृश्य पदार्थ वास्तव में चिन्मय हैं। संसार के सारे पदार्थ चिति की कल्पनाएँ हैं। देश और काल भी कल्पित और मन के ऊपर निर्भर हैं। कल्पना के अतिरिक्त पदार्थों में कोई दूसरा दृष्य नहीं है। संसार की स्थिरता और नियतता भी मनकी ही कल्पनायें हैं। कल्पना ही जड़ता का आकार

धारण कर लेती है। सारे दृश्य पदार्थों का उदय दृष्टा के मन से ही होता है और वे सब मन के ही अङ्ग हैं। वास्तव में स्वप्न-जगत् और बाह्य जायत) जगत में कोई भेद ही नहीं है। यह सारा जगत एक स्वप्त ही है। प्रत्येक जीव के भीतर यह जगसवप्त प्रथक प्रथक उदय हो रहा है अतएव प्रत्येक जीवका विश्व दूसरे जीव के विश्व से भिन्न है। समानता के कारण ही सबका एक ही विश्व जान पहता है। प्रत्येक जीव अपने-अपने विश्व की सृष्टि और प्रतय ( खंशत: अथवा पूर्णतया ) करता रहता है । तो भी सब जीवों का मुलक्ष्प एक समष्टि जीव अथवा समष्टि मन है जिसका नाम ब्रह्मा है। ब्रह्मा से ही सब व्यष्टि जीवों खीर उनके संसारों की उत्पत्ति होती है। प्रत्येक जीव उसी रीति और उसी प्रकार से अपने-अपने विश्व की रचना करता रहता है जैसे कि ब्रह्मा सारे ब्रह्माण्ड की करता है। संसार में जीवों की संख्या अनन्त है। अतएव सृष्टियों की भी। प्रत्येक सृष्टि के भीतर अनन्त जीव हैं और प्रत्येक जीव के भीतर उसकी सृष्टि है-यह परम्परा भी अनन्त है। ब्रह्माण्ड के प्रत्येक अर्गु के भीतर ब्रह्माण्ड की समस्त अनन्त शक्ति का भण्डार है। अतएव सब कुछ सदा और सब जगह है. और ऐसा दोना सम्भव है। सब सृष्टियाँ एक सी नहीं हैं। नाना प्रकार की सृष्टियाँ हैं। सब सृष्टियाँ की उत्पत्ति स्रोर प्रलय होता है। कोई सृष्टि नित्य नहीं है। कल्प के अन्त में सब सृष्टियाँ नष्ट होकर विलीन हो जाती हैं। केवल परम बहा अपनी प्रकृति शक्ति को अपने भीतर समाये हुए स्थित रहता है। सब सृष्टियों की उत्पत्ति उसी कम से होती है जिससे कि खप्न सृष्टि की होती है। वासना ही सृष्टिका मूल कारण है। सृष्टि तीन प्रकार के आकाशों में स्थित है — भूताकाश (स्थूल), चित्ताकाश (स्इम) और चिदाकाश (कारण)। जो कुछ संसार में होता है वह सब नियम से होता है। नियति का सब स्रोर साम्राज्य है। परन्तु नियति कोई स्वतन्त्र तस्व नहीं है। नियति मन की ही वनाई हुई है। मन चाहे तो अपनी अपार शक्ति और अपने कठिन पुरुषार्थ से नियति को बदत सकता है और उस पर विजय प्राप्त कर सकता है।

मन क्या है ? मन का स्वरूप अनन्त और अपार है। मन और त्रह्म में कोई भेद ही नहीं है। त्रह्म ही अपनी सहुत्प-शक्ति द्वारा सृष्टि करने के लिये मन के आकार में प्रकट होता है। मन के अनेक रूप हैं।

वह जैसी-जैसी किया करता है वैसा ही उसका रूप और नाम हो जाता है। मन, बुद्धि, श्रहङ्कार, चित्त, कर्म, कल्पना, स्मृति, वासना, अविद्याः मल, माया, प्रकृतिः ब्रह्मा आदि देवता, जीव, आतिवाहिक देह, इन्द्रिय, पुर्यष्टकः भौतिक शरीर और बाह्य पदार्थ--ये सब मन के ही अनेक नाम और रूप हैं। मन ही जीव है, वही अहङ्कार हो जाता है, वही शरीर का रूप धारण कर लेता है। संसार के जितने बन्धन हैं, और जितनी इयत्ता (महदूदियत) है, वे सब मन ने अपनी वासना के लिये बनाये हैं। मन ही एक से अनन्त और नाना प्रकार के जीव हो जाता है। जीवों की सात श्रवस्थाएँ —वीज-जाप्रत्, जाप्रत्, महाजाप्रत्, जामत्त्वप्न, स्वप्न, स्वप्नजायत् श्रीर सुषुप्ति—हैं। जीव सात प्रकार के होते हैं:—स्वप्न-जागर, सङ्कल्प-जागर, केवल-जागर, चिर-जागर, घन-जागर, जायस्वप्न स्पीर चीया-जागर । सारे जीव इन १४ जातियाँ में विभक्त किये जा सकते हैं :--इदंप्रथमता, गुगापीवरी, ससत्त्वा, अधमसत्त्वा, अत्यन्ततामसी, राजसी, राजससात्त्विकी, राजसराजसी, राजसवामसी, राजसात्यन्ववामसी, वामसी, वामससत्त्वा, वमोराजसी, वामसवामसी, और अत्यन्तवामसी। ये सब प्रकार के जीव ब्रह्मा ( समष्टि मन ) से उत्पन्न होते हैं, और इन सबकी उत्पत्ति और लय एक ही प्रकार के नियमों से होती है। संसार का ऐसा कोई भी पदार्थ नहीं है जिसके भीतर मन (जीव) न हो।

मन का जैसे स्वरूप अनन्त है वैसे ही उसकी शिक्तयाँ मी अमन्त और अपार हैं। मन में सब प्रकार की शिक्तयाँ हैं। मन जगत की सृष्टि करता है, और सृष्टि के करने में वह पूर्णतया स्वतन्त्र है। प्रत्येक मन में इस प्रकार की स्वतन्त्र शिक्त है। प्रत्येक मन जो चाहे वह सम्पादन कर सकता है। हमारी सब परिस्थिति हमारे मन के विचारों के अनुरूप मन की शिक्त हारा ही रची हुई है। जैसी हढ़ जिसकी भावना होती है वैसा ही उसकी शिक्त का प्रकाश होता है। इड़ निश्चय और अभ्यास द्वारा मन जो चाहे सो प्राप्त कर लेता है। इस जिसका मन है वैसी ही उसकी गित होती है। मौतिक शरीर भी मन का ही रचा हुआ है; इसका आकार और रूप मन के ही आधीन है। मन शरीर को अपनी वासनाओं की पूर्ति के लिये इस प्रकार बनाता है जैसे कुम्हार अपनी इच्छा के अनुसार बर्तन को बनाता है। शरीर के सब रोग मानसिक अशान्ति, उयथा और असामख्यस्य से उत्पन्न होते हैं।

और इनके दूर हो जाने पर दूर हो जाते हैं। शरीर के रोगों का नाम व्याधि है और मन के रोगों का नाम आधि है। आधि से व्याधि की उत्पत्ति होती है और आधि के दूर हो जाने पर व्याधि दूर हो जाती है। आधि और व्याधि दोनों की जड़ मृल आधि अर्थात् आत्मा का अज्ञान है। उसके ज्ञान द्वारा दूर हो जाने पर आधि व्याधि सब ही समूल नष्ट हो जाती हैं। जीवन को शान्त और सुखी बनाने का उपाय भी मन को शुद्ध, उच और महान् बनाना ही है। जीवन को सव प्रकार सुखी और निरोग रखने का एकमात्र उपाय है मन की शुद्धि। मन जब शान्त और मुखी है तो सारा संसार शान्त और मुखी दिखाई पड़ता है। व्यथित मनवाले को संसार में आग सी लगी हुई दिखाई पड़ा करती है। शद्ध मन में ही आत्मा का प्रतिबिम्ब पड़ता है। जब तक मन में खजान है तभी तक जीव संसारहपी खन्धकार में पड़ा हथा हाथ पैर पीटता रहता है । वास्तव में मन जगत रूपी पहिचे की नामि है जिसको जोर से पकड़ लेने पर सारा संसार वश में हो जाता है। प्रत्येक मनुष्य के चित्त में अलौकिक और असाधारण शक्ति या सिद्धि प्राप्त करने की वासना रहती है, और वह वासना तब-तक रहती है जब तक कि मनुष्य पूर्णता का अनुभव नहीं कर लेता। परम पूर्णता तो ब्रह्मानुभव द्वारा ही प्राप्त होती है। जब तक ब्राह्मी स्थिति की प्राप्ति नहीं होती तव तक मनुष्य सिद्धिओं के लिये इधर-उधर टकर मारता है और अनेक साधन करता रहता है। इन साधनों द्वारा प्रयत्न करने से मनुष्यों को अनेक सिद्धियों अर्थात् असाधारण शक्तियों की प्राप्ति हो जाती है। योगवासिष्ठ में सिद्धियों के प्राप्त करने के तीन विशेष साधन बताये हैं:—(१) मन की शुद्धि (२) कुण्डलिनी शक्ति का उद्घोधन तथा नियमित संचालन और (३) प्राणायाम । जो इन साधनीं का यथोचित रीति से अभ्यास कर लेता है उसको अनेक प्रकार की अलौकिक शक्तियाँ प्राप्त हो जाती हैं।

मनुष्य कोई भी सिद्धि प्राप्त कर ले. उसको परम आनन्द और परम रुप्ति की प्राप्ति तब तक नहीं हो सकती जब तक कि वह अपने वास्तिवक स्वरूप को नहीं जान लेता। आत्मा का वास्तिवक स्वरूप सममने के लिये जामत, स्वप्त, सुषुप्ति और तुर्या अवस्थाओं का भली भाँति अध्य-यन कर लेना चाहिए। तब यह समम में आ जाएगा कि उस आत्मा का जो कि इन चारों अवस्थाओं में वर्त्तमान रहता है क्या स्वरूप है।

इम लोग प्रायः जावत अवस्था को ही प्रधान अवस्था सममते हैं. और इस अवस्था में व्यवहार करनेवाले शरीर को ही अपना आप (अहंभाव) सममते हैं। यह विचार युक्ति और अनुभव दोनों के विरुद्ध है, और सन्तोषजनक नहीं है। इससे ऊँचा श्रीर श्रधिक सन्तोषजनक विचार उन लोगों का है जो कि मन को आत्मा मानते हैं। मन को आत्मा माननेवालों से उच विचार उनका है जो मन से सूद्म रूपवाले मन की गति को देखने और चलाने वाले. सब दृश्य भावों से परे रहने वाले सूचम जीवात्मा को आत्मा सममते हैं। ऐसा माननेवालों के मत में वह जीवात्मा शरीर से बिल्कुल अलग रहने वाला एक सूदम तत्त्व है जो कि शरीर से किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं रखता। आत्मसम्बन्धी इन सब विचारों श्रथवा निश्चयों से श्रेयस्कर, युक्ति और अनुभव के अनुकृत और सबसे अधिक सन्तोषजनक, योगवासिष्ठकार का वह मत है जो खात्मा और समस्त विश्व के बीच में कोई दीवार नहीं मानता। आत्मा की कहीं पर इयत्ता नहीं है। हमारा आत्मा शरीर, मन और जीवतक ही परिमित नहीं है। वह तो समस्त विश्व में स्रोत-श्रोत है। जगत् में कोई काल और स्थान ऐसा नहीं है जहाँ मेरा आत्मा नहीं है। जगत् की कोई ऐसी वस्तु नहीं है जिसमें मेरा आत्मा नहीं है। जगत् मुक्तमें है और मैं जगत् में हूँ। जो इस प्रकार अनुभव करता है वही आत्मा का वास्तविक रूप जानता है; और ऐसा अनुभव कर लेने पर ही जीवन में पूर्णता आती है।

जब तक मनुष्य की इस दृष्टि में स्थित नहीं हो जाती और जबतक वह अपने आप को देश, काल और वस्तुओं में परिभित सममता है, तबनक उसको जन्म और मरण्रूष्पों संसार में ग़ोते खाने पड़ते हैं। उसको यह भी पता नहीं चलता कि जन्म और मरण् का रहस्य क्या है और क्यां उसको मौत आती है। प्रायः जिनका अहंभाव स्थूल शरीर तक ही परिभित रहता है वे ही मौत से डरा करते हैं—वे ही सममते हैं कि मौत से उनकी हस्ति (अस्तित्व) का खान्मा (अन्त) हो जाएगा। सारी जिन्दगी उनको मौत का भय सताया करता है और उससे बचने का वे अनेक प्रकार से यत्न करते हैं। यदि हमको मौत का रहस्य भी मालूम न हो तो भी मौत से उरने का कोई कारण नहीं है। यदि मौत हारा किसी व्यक्ति का सर्वनाश ही हो जाता है तो क्या बुराई है? चलो जीवन के सब मंमदों और सुख-दु:खों से सदा के लिये छुटी मिली।

श्रीर यदि मौत के पीछे इसको दूसरा जीवन मिलता है तो भी बहुत प्रसन्नता का अवसर है, क्योंकि जरा और व्याधियों से जर्जरित हुए इस शरीर को, और जिस स्थान पर रहते-रहते हम ऊव गये हैं इस स्थान को, छोड़कर इसको नया शरीर और नई परिस्थिति मिलेगी। इससे अच्छी भला और क्या बात हो सकती है ? दुःख हमको केवल आसक्ति और मोह के कारण होता है। हमारी इस भौतिक शरीर से, मित्रों, सम्बन्धियों और परिस्थितियों से जो आसक्ति हो जाती है वही हमको मौत से डराती है, और उसी के कारण हमको मरते समय अनेक मानसिक और उनसे उत्पन्न होनेवाले शारीरिक कष्ट होते हैं। जो ज्ञानी हैं और जिनकी दृष्टि विस्तृत है, उनको मौत से किसी प्रकार का कष्ट नहीं होता । वे शान्ति और आनन्दपूर्वक इस जीर्ण शरीर को त्यागकर अपने पुरुष कम्मीं के कारण उत्तम से उत्तम लोकों का अनुभव करते हैं। उनको इस संसार से भी कहीं अच्छे संसारों का अनुभव होता है, और वे उन संसारों में अपने मन की पवित्र वासनाओं की पूर्ति का अनुभव करते रहते हैं। अज्ञानी, पापी और मूर्ख लोगों को मरते समय तो कष्ट होता ही है, वे मरने के पश्चात् भी अपने पूर्व पाप-कर्मानुसार अधम लोकों का अनुभव करते हैं, और उनमें पड़कर अनेक प्रकार के दु:खाँ को भोगते हैं। मौत क्या है ? केवल जीव के अनुभव की तबदोली का नाम मौत है। मरकर जीव एक दृश्य जगत् और शरीर का अनुभव छोड़-कर दूसरे दृश्य जगत् और शरीर का अनुभव करने लगता है और यह अनुभव जीव की वासना और कम्मों के अनुसार होता है। जैसे-जैसे संस्कार और भावनाय परलोक के सम्बन्ध में जीव के भीतर रहती हैं वैसे-वैसे ही लोकों का वह अनुभव करता है। परलोकों का अनुभव करके, इस भौतिक संसार की अनेक अपूर्ण वासनाओं के कारण, जीव को फिर यहीं आना पड़ता है। जिनके मन में यहाँ की वासनायें नहीं रहतीं वे यहाँ पर नहीं आते। जो योग का अभ्यास करते-करते मर जाते हैं वे जीव परलोक का अनुभव करके, यथायोग्य कुल में जन्म लेकर, फिर अपने पूर्व अभ्यास की ऊँची भूमिकाओं पर चढ़ने लगते हैं। यह जन्म-मरण का अनुभव तभी तक होता है जब तक कि जीव आत्म-ज्ञान प्राप्त करके जीवन्मुक्त नहीं हो जाता । जीवन्मुक्त जीव जन्म-मरण् के नियम से मुक्त हो जाता है, क्योंकि जन्म मरण तो शरीर और मन के धर्म हैं, आत्मा के नहीं -वह तो अमर है। यद्यपि मौत का आना

श्रनिवार्य है तो भी श्रायु को यथेच्छ दीर्घ किया जा सकता है-ऐसा करने का विशेष उपाय पवित्र, शान्त और निर्मोह जीवन है।

व्यष्टि-मन की श्रोर से श्रव हम दृष्टि को इटाकर समष्टि मन की श्रोर ले जाते हैं। सारे विश्व का—जिसमें कि श्रनन्त जीव श्रोर इनके संसार हैं—सृष्टिकर्ता ब्रह्मा है। ब्रह्मा का वास्तविक स्वरूप मन है। ब्रह्मा की उत्पत्ति परम ब्रह्म से होती है। यह ब्रह्मारूपी मन ब्रह्म का स्वाभाविक लीला-जिनत स्पन्दन है। इस स्पन्दन द्वारा ब्रह्म ब्रह्मा का श्राकार धारण कर लेता है। यह श्राकार ब्रह्म की सङ्कल्प-शक्ति का, हेतु-रिह्त, सङ्कल्पमय रूप में प्रकट होना है। ब्रह्मा की उत्पत्ति किसी पूर्व कर्म के श्रमुसार नहीं होती। उसका श्राकार सूदम है, स्थूल नहीं है। ब्रह्मा इस प्रकार उदय होकर सृष्टि की रचना करता है, श्रोर उसकी रची हुई सृष्टि मनोमय है। प्रत्येक कल्प की सृष्टि श्रपूर्व श्रोर नई है।

श्रद्धा की जिस स्पन्दन-शक्ति का प्रकाश त्रह्या के आकार में होता है उसको ही प्रकृति और माया कहते हैं। त्रद्धा में और भी अनन्त और अनेक शक्तियाँ हैं। त्रद्धा और उसकी शक्ति दो पदार्थ नहीं हैं। त्रद्धा की स्पन्दन-शक्ति सदा ही त्रद्धा के आश्रित रहती है, और उससे अनन्य है। सृष्टि के समय वह आकार धारण करती है और प्रलय के समय

वह बहा में लीन हो जाती है।

उस परम ब्रह्म का, जिसकी एक मात्र शक्ति से जगत् की सृष्टि, रहा और प्रलय होते हैं, क्या स्वरूप है यह कहना मनुष्य के लिये प्रायः असम्भव सा ही है—क्योंकि मनुष्य के पास जितने शब्द, भाव और विचार हैं वे सब इन्द्रात्मक जगत् की वस्तुओं के द्योतक हैं। जो तत्त्व दोनों प्रतियोगी पदार्थों का आत्मा है और जगत् के भीतर और बाहर है; और जिससे जगत् के सब दृश्य पदार्थ और उनको जानने वाले द्रष्टाओं की उत्पत्ति हुई है, वह भला उन शब्दों द्वारा कैसे वर्णन किया जा सकता है जो कि इन सबके ही वर्णन करने के लिये बने हैं ? इसलिये ब्रह्म का वर्णन नहीं हो सकता। वह न यह है और न वह है; इसमें भी है, उसमें भी है, और इस और उस दोनों से परे भी है। ब्रह्म को न एक कह सकते हैं और न अनेक, क्योंकि दोनों सापेचक हैं। ऐसे ही न ब्रह्म को भावात्मक कह सकते हैं न शुन्यात्मक; ब्रह्म न झान है और न अज्ञान; न तम है न प्रकाश; न जड़ है और न चेतन; न आत्मा है न अज्ञान; न तम है न प्रकाश; न जड़ है और न चेतन; न आत्मा है न अनात्मा। ब्रह्म का क्या स्वभाव है यह कहना भी असम्भव है। ब्रह्म

का कोई विशेष नाम भी नहीं हो सकता। ब्रह्म के सम्बन्ध में केवल इतना ही कहा जा सकता है कि वह वह परम तत्व है जिससे जगत के सब ही पदार्थ उत्पन्न होते हैं; जिसमें स्थित रहते हैं; श्रीर जिसमें विलीन हो जाते हैं; जिससे दृश्य, दृष्टा और दृष्टि उदय होकर उसमें स्थित रहकर उसी में विलीन हो जाते हैं; जो अनुभव में आने वाले सभी प्रकार के आनन्दों का उद्रम है। ब्रह्म अपने उत्पन्न हुए प्रत्येक पदार्थ से कहीं सुन्दर और परिपूर्ण होना चाहिये, क्योंकि कारण हमेशा कार्य से अधिक पूर्ण होता है। उसका स्वरूप सभी आधिभौतिक पदार्थों, मन, जीव और आत्मा आदि सभी पदार्थों के स्वरूप से उत्कृष्ट होना चाहिये । उसकी शक्ति सभी व्यक्त पदार्थी और प्राणियों की शक्ति से अधिकतर होनी चाहिए। उसका ज्ञान सर्वज्ञ होना चाहिए। वह सदा, सब जगह, सब वस्तुओं में परिपूर्ण रूप से वर्तमान है। वही सब कुछ, सदः और सब जगह है। वह महान् से भी महान्, सूदम से भी सुद्म, और दूर से भी दूर और समीप से भी समीप है; वही सबका आत्मा है और वहीं सबका अन्तिम आदर्श है। उसीके भीतर प्रत्येक जीव अगुतम रूपसे उदय होकर शनैः शनैः महत्ताको प्राप्त होकर तदाकार होकर शान्त हो जाता है। उसमें सारी सृष्टि बीज रूपसे सदा ही स्थित रहती है। उसके सम्बन्ध में केवल यही कह सकते हैं कि जो कुछ भी जहाँ कहीं है वह वही है। यह सारा जगत् ब्रह्म का वृंह्ण मात्र है। तीनों जगत् (भूत, वर्त्तमान और भविष्यत् अथवा पृथ्वो, आकाश और पाताल) ब्रह्मके भीतर ही स्थित हैं; जगत् में ब्रह्म के अति-रिक्त और कोई तत्त्व नहीं है; ब्रह्म ही प्रत्येक पदार्थ के रूप में प्रकट हो रहा है। इस प्रकार प्रकट होना उसका स्वभाव ही है। किसी वाह्य कारण द्वारा ऐसा नहीं होता है। सारा सच्टि-क्रम ब्रह्म के भीतर निमेष मात्र को क्रिया या स्पन्दन है। ब्रह्म स्वयं एक रूप है परन्तु उसमें अनेक रूपों में प्रकट होने का शक्ति और अनेक रूपों में प्रकट होते हुए भी ब्रह्म की एक रूपता में ज्ञित नहीं आती। नानाता एकता के भीतर है। ब्रह्म अपनी सत्ता मात्र से ही सृष्टि करता रहता है। वास्तव में उसकी सत्ता में किसी प्रकार का विकार नहीं आने पाता।

अनन्त प्रकार की सृष्टियाँ होते हुए भी त्रह्म से अन्य संसार में कोई पदार्थ नहीं है। त्रह्म से अभिन्न यहाँ कुन्न नहीं है। प्रकृति और त्रह्मका, मन और त्रह्म का; जगत् और त्रह्म का सदा हो तादात्म्य सम्बन्ध है। ब्रह्म जगत् के बिना कभी नहीं रहता, सृष्टि न होते हुए भी अत्यन्त सूच्म रूप से जगत् ब्रह्म में रहता ही है। जगत् की सत्ता तो ब्रह्म ही की सत्ता है। सब कुछ ब्रह्म है। ब्रह्म के अतिरिक्त यहाँ कुछ भी नहीं है।

यदि सत् उसको कहते हैं जो सदा अपने रूप में स्थित रहे और असत् उसे कहते हैं जो कभी अनुभव में ही न आवे, अथवा यदि सत् वह है जिसका कभी नाश न हो और असत् वह है जिसकी कभी सत्ता ही न हो, तो जगत् को न सत् कह सकते हैं और न असत्, क्योंकि जगत् का नाश भी होता है और जगत् की सत्ता का भी अनुभव होता है। दूसरी रीति से, जगत् सत् भी है और असत् भो, क्योंकि वह देखने में भी आता है और नाशवान भी है। जो वस्तु सन् भी हो और असत् भी; न सत् हो और न असत् हो, उसका नाम मिथ्या है। प्रायः जितने भ्रम होते हैं वे सब मिथ्या होते हैं। जगत् और उसके सभी पदार्थ इसी प्रकार मिथ्या और अमात्मक हैं। अम का ही नाम अविद्या है। उसी को माया भी कहते हैं। वास्तव में जगत्माया है (मा-या= जो है नहीं ), अविद्या है ( अ=न-विद्यते = जो है ही नहीं )। जगत् तभी तक अनुभव में आता है जब तक अज्ञान वश हमको इसके सत्य होने का भ्रम हो रहा है। जगत् की सत्ता मूखों के मन में ही है; ज्ञानि-यों के लिये यह सत्य नहीं है। सत्य पदार्थ के ज्ञान से उसमें उत्पन्न हुए अम का नाश हो जाता है। अविद्या के लीन हो जाने पर जगत् का अम आत्मा में ही लीन हो जाता है।

सब से ऊँची आध्यात्मिक दृष्टि वह है जिसमें यह समफ में आ जाये कि यहाँ ब्रह्म के अतिरिक्त और कुछ है ही नहीं। जगत् का न ब्रह्म में उदय होता है और न अस्त। जगत् न कभी उत्पन्न होता है और न अस्त। जगत् न कभी उत्पन्न होता है और न लीन होता है। क्योंकि जो वस्तु सत् है वह कभी असत् नहीं हो सकती और जो असत् है वह कभी सत् नहीं हो सकती। ब्रह्म सदा ही ब्रह्म है; वह ब्रह्म से अतिरिक्त दूसरी वस्तु कभी नहीं हो सकता। यदि यह कहो कि जगत् को ब्रह्म ने उत्पन्न किया है तो यह ठीक नहीं जान पड़ता क्योंकि पूर्ण और नित्य ब्रह्म क्यों अपूर्ण और अनित्य पदार्थों की उत्पत्ति करेगा। जगत् ब्रह्म का विकार है यह भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि ब्रह्म की जगत् में ऐसे परिणित नहीं होती जैसे कि दूध की दही में—ब्रह्म तो सदा ही अपने नित्य रूप में स्थित

रहता है। थिद उसमें परिणित होने लगे तो वह नित्य कैसे रहेगा ? ब्रह्म को जगत् का बीज भी नहीं कह सकते, क्योंकि बीज से बृज्ञ की उत्पत्ति बीज के नाम रूप नष्ट हो जाने पर होती है। ब्रह्म जगत् को उत्पादन करने में अपने स्वरूप का नाश नहीं करता। ब्रह्म और जगत् का कारण और कार्य का भी सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि कार्यहर में परि-णत होने पर कारण को अपना पूर्व नाम और रूप खो देना पड़ता है। ब्रह्म का स्वरूप तो नित्य है उसमें किसी प्रकार का विकार नहीं माना जा सकता। इन सब विचारों से यह सिद्ध होता है कि जगत कोई ऐसी वस्तु नहीं है जो ब्रह्म ने उत्पन्न की हो. या ब्रह्म का विकार हो, या ब्रह्म-का कार्य हो। ब्रह्म से श्रविरिक्त या भिन्न जगत् नामक वस्तु नाममात्र को भी यहाँ मौजूद नहीं है; न उत्पन्न हुई है, और न उसके उत्पन्न होने की सम्भावना ही है। केवल एक ही वात जगत् के सम्बन्ध में कह सकते हैं। जगत् केवल एक भ्रम है जो कि ब्रह्म के आधार पर उत्पन्न होता और नष्ट होता रहता है। दूसरे शब्दों में यह कह सकते हैं कि जगत् ब्रह्म का विवर्त मात्र है। ब्रह्म ही जगत् के रूप में दिखाई पड़ रहा है। जबतक अज्ञान है तभी तक यह अम है; ज्ञान के उद्य होने पर यह अम लुप्त हो जाता है। क्यों ब्रह्म में ब्रह्मान और तज्जन्य विवर्त हैं इसका उत्तर इसके सिवाय और कुछ नहीं है-कि यह ब्रह्म का स्वभाव ही है। ब्रह्म जगत् रूप से प्रकट होता ही रहता है। स्वयं ब्रह्म पूर्ण अविकारी है। जगत् की दृष्टि से ही वह विकारी दिखाई पड़ता है। ज्ञान होने पर न विवर्त रहता है और न यह प्रभ्र।

मनुष्य की ज्ञान-पिपासा तब तक पूर्णतया शान्त नहीं होती जब तक वह इस पूर्ण और उच्चतम दृष्टि को प्राप्त नहीं कर लेता। इसी प्रकार उसकी आनन्द प्राप्ति की श्वामाविक इच्छा तब तक पूर्ण नहीं होती जब तक कि वह अपने वास्तविक स्वरूप में, जो कि पूर्ण ब्रह्म ही है, स्थित नहीं हो जाता। प्रायः सभी प्राणो आनन्द की खोज में रहते हैं; किन्तु अधिकतम प्राणो आनन्द से विक्चत ही रहते हैं क्योंकि वे आनन्द की ऐसी जगह तलाश करते हैं जहाँ पर वह नहीं मिल सकता। विषयों के भोग में जहाँ पर कि सब लोग आनन्द को खोजते हैं—आनन्द का निवास नहीं है। विषयों के भोग तो दूर से देखने मात्र से ही आनन्ददायक प्रतीत होते हैं। वास्तव में वे आनन्ददायक नहीं हैं। जितने विषय सुख हैं वे सब दु:ख में परिणत होनेवाले हैं। सारे विषय-

भोग इस रीति से असार हैं । - उनमें आनन्द की खोज करना व्यर्थ है। संसार के सब विषयों के भोगों की प्राप्ति होने पर भी मनुष्य को सचे और दु:स-रहित आनन्द की प्राप्ति नहीं होती। संसार के जितने सुख हैं वे विषयों की प्राप्ति की इच्छा से उत्पन्न होनेवाली अशान्ति और दु:ख का नाश होने पर आत्मा की निज रूप में शान्त स्थिति के नाम हैं। विषयों की प्राप्ति से उनकी प्राप्ति की इच्छा शान्त हो जाती है और उस इच्छा की पृति न होने से जो बेचैनी रहती थी वह भी शान्त होकर आत्मा के स्वाभाविक आनन्द का चणिक अनुभव होता है। इसको मनुष्य अपने खज्ञान से विषय से उत्पन्न होनेवाला सुख समऋने लगता है। यदि सुख विषय से मिलता तो फिर विषय की प्राप्ति और भोग पर तुरन्त ही वह दुःख में क्यों परिणत हो जाता ? विषय तभी तक सुखदाई मालूम पड़ते हैं जब तक उनकी शाप्ति नहीं होती। एक विषय के प्राप्त हो जाने पर दूसरे विषय की प्राप्त की इच्छा उत्पन्न हो जाती है। प्रत्येक इच्छा दुःख देनेवाली है। अपने नाश से ही वह सुख देती है। विषय की प्राप्ति इच्छा का नाश करती है। यदि हमारे मन में किसी भी विषय की इच्छा न हो और हम आत्मा में स्थित रहकर यथा प्राप्त कामां को और स्वाभाविक आवश्यकताओं की पूर्ति करते रहें तो हमको सदा ही अविच्छित्र आनन्द का अनुभव होता रहेगा। संसार के सारे सुख बात्मानन्द के लेशमात्र भी नहीं हैं. क्योंकि वे सब अभावात्मक हैं और निजानन्द भावात्मक।

इस निजानन्द का पूर्णतया अनुभव तब तक नहीं होता जब तक कि जीव मुक्त नहीं हो जाता। वन्धन की अवस्था मुख-दुःख की अवस्था है। मोन की अवस्था परम आनद को अवस्था है। अपने को ब्रह्म अनुभव करना मोक्ष है और शरीर, मन या जीव अनुभव करना बन्धन है। बन्धन को उत्पन्न करने और स्थिर रखने के ये कारण हैं:- १) वासना, (२) अपने को परिमित सममना, (३) मिथ्या भावना, (४) आत्मा को मूल जाना, (४) अनातम पदार्थों में अहंभावना और (६) अज्ञान। मोन्न का अनुभव करने के लिए शरीर का त्याग करना आवश्यक नहीं है। शरीर महित और शरीर विना भी मोन्न का अनुभव होता है; प्रथम सदेह मोन्न जीवन्मुक्ति) और दूसरा विदेह मोन्न (विदेह मुक्ति) कहलाता है। दोनों के अनुभव में कोई विशेष भेद नहीं है। मुक्ति जड़वन स्थिति का नाम नहीं है। मुक्ति में चेतना की पराकाश

होती है। अचेतन स्थिति में आगे (भविष्य में) चेतन होनेवाली वास-नायें सोई रहती हैं। मुक्ति में आत्मा वासना-रहित हो जाता है।

मो स की दशा को प्राप्त करने का कौनसा निश्चित और सचा उपाय है ? योगवासिष्ठ के अनुसार ज्ञान के सिवाय मोक्षप्राप्ति का और दूसरा कोई उपाय नहीं है। आत्मज्ञान से मोच का अनुभव उदय होता है। मोक्षप्राप्ति के निमित्त किसी देवी, देवता अथवा गुरु की उपासना करने की आवश्यकता नहीं है। समम्प्रदार मनुष्य को तो आत्मदेव के सिवाय किसी और दूसरे देवता की आराधना नहीं करनी चाहिये। कोई देवता या गुरु विचार-रहित पुरुष को आत्मज्ञान नहीं प्रदान कर सकता। आत्मज्ञान का उदय तो केवल आत्म-विचार से होता है। ईश्वर सब के हृद्य में निवास करता है। भीतर के ईश्वर को छोड़कर जो लोग वाहर ईश्वर की खोज करते हैं वे मूर्ख हैं। ईश्वर की प्राप्ति ज्ञान से और आत्मपूजा से होती है। ज्ञानी लोग संसार में सब कम्मों को आत्मदेव को निवेदन करके आत्मदेव की पूजा करते हैं। आत्मा की प्राप्ति की इच्छा, आत्मा का वर्णन, आत्मा ही का ध्यान, आत्मा को ही सब कम्मों और भोगों का समर्पण —ये सब देवों के देव आत्मदेव के प्रसन्न करने की विधि हैं। मोचप्राप्ति के लिये संसार और कमों को त्यागने की भी आवश्यकता नहीं है ।- क्योंकि जबतक संसार-भावना मन में है तबतक संसार से छुटकारा नहीं होता, और जबतक जीवपन, मनस्ता और शरीरभाव है तवतक धर्म करना ही पड़ता है। कमें और पुरुष में भेद नहीं है। इमारा व्यक्तित्व कर्म ही से निर्मित है। जबतक व्यक्तित्व है कर्म होता ही रहेगा। मोच दशा में कर्म के त्याग करने की आवश्यकता नहीं है। क्योंकि वासना और सङ्ग-रहित कमें बन्धन का कारण नहीं होता। अत-एव मोच के लिये न किसी देवता की उपासना करनी है और न कम्मों का त्याग ही करना है। करना क्या है ? आत्मज्ञान-प्राप्ति। वह होती है अपने ही पुरुषार्थ और विचार से। विचार तब होता है जब कि चित्त शुद्ध हो जाए। चित्त की शुद्धि शुभ कम्मों के करने से, साधुआं की सङ्गत से और शास्त्रों के अध्ययन से होती है। शास्त्रों के सिद्धान्तों के ऊपर विचार और मनन करने से वे समम में आते हैं. और समक में आनेपर उनका अपने अनुभव में साझात्कार किया जाता है। जबतक आत्मानुभव नहीं होता तवतक ज्ञान नहीं होता। शास्त्राद् तो सङ्केत मात्र हैं। ज्ञान तो अपने ही विचार और अनुभव से होता है।

केवल वाचिक और मानसिक निश्चय को ज्ञान नहीं कहते। ज्ञान उसको कहते हैं जो जीवन के व्यहवार में आता हो। जिसका जीवन ज्ञानमय नहीं है, जो कहता कुछ है और करता कुछ है; जो ज्ञानप्राप्ति श्रीर ज्ञानचर्चा रुपया पैसा और श्रादर-सम्मान ही प्राप्त करने के लिये करता है वह ज्ञानी नहीं है. ज्ञान-बन्ध है। ज्ञानी वही है जो अपने ज्ञान के अनुसार आचरण करता है; जो ज्ञान में स्थित रहता है और ओ अपने ज्ञान को अनुभव करता है। ऐसी दशा नित्य के अभ्यास से प्राप्त होती है। सहसा नहीं आ जाती। इस प्रकार के अभ्यास का नाम योग है। योग द्वारा ही मनुष्य संसार से पार होता है। योगाभ्यास की तीन विशेष रीतियाँ हैं :- (१) एकतत्त्व का गहरा अभ्यास, (२) प्राणों की गति का निरोध और (३) मन का लय। एकतत्व का अभ्यास तीन प्रकार से होता है-(१) ब्रह्म की भावना से. (२) पदार्थों के अभाव की भावना से और (३) केवलीभाव से । प्राणों की गति का मन की गति से बहुत घनिष्ठ सम्बन्ध है। यदि प्राण की गति रोक ली जाए तो मन की गति भी रुक जाती है। मन की गति के रुक जानेपर संसार का अनुभव चीण होकर आत्मा का अनुभव ही शेष रह जाता है। प्राणों की गति के रोकने के अनेक उपाय हैं जिनजो किसी योग्य गुरु से सीखकर प्रयोग में लाना चाहिये। मनको विलीनकरनेकी युक्ति आत्मा के अनुभव के प्राप्त कराने में सबसे सहल है। इसका अभ्यास आसानी से हो सकता है। मन संसारचक्र की नाभि है। जब मन वश में हो जाता है तब सारा संसार वश में हो जाता है; जब मन विलीन हो जाता है तब संसार भी गायव हो जाता है। योगवासिष्ठ में मन के निरोध करने की अनेक युक्तियाँ बताई गई हैं; उनमें से कुछ ये हैं:-(१) ज्ञान द्वारा मन की असत्य और मिथ्या (भ्रम समक्तर उसका परित्याग करना, (२) सङ्क-ल्पों का उच्छेदन करना, (३) विषयों के भोगों से विरक्त होना, (४) इन्द्रियों का निम्नह, (४) वासनकों का परित्याग, (६ अहङ्कार का त्याग, (७) असङ्ग का अभ्यास, (८) समता का अभ्यास. (६) कर्तृत्वभाव कात्याग, (१०) मन से सब वस्तुओं का त्याग और (११)नित्य समाधि का अभ्यास । मन के विलीम होनेपर परम जानन्द का अनुभव होता है।

योगाभ्यास धीरे-धीरे और कमशः ही सिद्ध होता है। जानने-वालों ने आत्मा का पूर्ण अनुभव होने तक इसकी सात भूमिकायें निश्चित की हैं। उनका वर्णन योगवासिष्ठ में कई स्थानों पर आया है। वे सात भूमिकायें ये हैं:—(१) शुभेच्छा, (२) विचारणा, (३) तनुमानसा, (४) सस्वापत्ति, (४) असंसक्ति, (६) पदार्थाभावना और (७) तुर्यगा। इन सातों भूमिकाओं को पार कर लेनेपर मुक्ति का अनुभव होता है जिसमें जीव के सब वन्धन कट जाते हैं।

जीव के बन्धन में से कर्म का वन्धन एक वड़ा भारी बन्धन है। जीव जैसा जैसा कर्म करता है उसका उसे अवश्य ही फल प्राप्त करना होता है। कोई भी कर्म निष्फल नहीं होता, और प्रत्येक जीव को अपने किये हुए कम का फल भुगतने के लिये अपना व्यक्तित्व बनाये ही रखना पड़ता है। जयतक जीव जीव है और उसके मन में संसार के विषयों की वासना है, तबतक वह उनके प्राप्त करने का यह करता है। वह यब्र ही कर्म है। उस कर्म का फल अवश्य ही जीव को मिलता है। इस प्रकार जीव एक स्थिति से दूसरी स्थिति में, एक जन्म से दूसरे जन्म में, श्रीर एक लोक से दूसरे लोक में अमता रहता है। एक कर्म का जब फल पालेता है तो दूसरा कर्म करने लगता है। बहुधा कर्म का फल तव निलता है जब कि उसकी प्राप्ति की इच्छा भी नहीं रहती। उस समय हम यह अनुभव करते हैं कि बास्तव में कर्म-फल का नियम एक बहुत बड़ा बन्धन है। क्योंकि इच्छा न रहते हुए भी हमें बहुत से पदार्थी से बन्धना पड़ता है - यद्यपि ये वही पदार्थ हैं जिनके लिये कभी हमारे मन में पवल इच्छा थी और जिनकी प्राप्ति के लिये हमने कभी पूरा यत्न किया था। कर्म का बन्धन तभी आरम्भ हो जाता है जब कि जीव के हृद्य में वासना का उद्य होता है। वासना ही जीव को कर्म के फल से वान्धती है। यदि हम वासना रहित होकर कर्म करते रहें तो इसको उस कम के फल से नहीं बन्धना पड़ता। वासना रहित रह कर कम करते रहने से जीव के सब बन्धन कट जाते हैं, और उसका जीवत्व ब्रह्मत्व में परिणत हो जाता है। मुक्त पुरुष कर्म के बन्धन से पूर्णतया छट जाता है।

आत्मा का अनुभव जब उद्य हो जाता है तब अविद्या और मन आदि का अभाव हो जाता है। परम तृप्ति और परम आनन्द का ही भान रहता है। यह वह अनुभव है जिसका न तो वर्णन ही हो सकता है और न जिसकी किसी और अनुभव से उपमा ही दी जा सकती है। उसको वही समम सकता है जिसको वह अनुभव हो चुका हो। जिसको च्याभर के लिये भी अपने वास्तविक स्वरूप में स्थित प्राप्त हो गई है वह स्वर्ग के सुखों को भी उस अनुभव के आनन्द के सामने हेय सममने लगता है। क्योंकि आत्मा का जो स्वाभाविक आनन्द है, संसार के सब आनन्द उसकी कला मात्र हैं।

इस अनुभव और आनन्द में जो मनुष्य जीते जी ही स्थित हो जाते हैं और जिनके सब प्रकार के बन्धन कट जाते हैं उनको योग-वासिष्ठ में जीवनमुक्त कहा गया है। जीवनमुक्त के लच्चण विस्तारपूर्वक ध्रांन किये जा चुके हैं। उनके यहाँ दुह्राने की आवश्यकता नहीं है। केवल यही कह देना पर्याप्त होगा कि जीवन्सुक्त वह पुरुष है जिसने अपने ब्रह्मभाव को पूर्णतया जान लिया है और जिसका सारा ज्ञान, सारा व्यवहार, और सारे भाव उस उच्चतम दृष्टि से होते हैं। उसके लिये समस्त ब्रह्माएड उसका स्थान है; सारे प्राणी उसके बन्धु और आतमा हैं। वह सब कामों को निरपेज्ञ भाव से करता है; सब भोगों को वासना रहित होकर भोगता है; सब अवस्थाओं में आनन्द से परिपूर्ण रहता है। कभी मोह और अज्ञान के वश में नहीं होता। उसका जीवन परिपूर्ण, शान्त और दिन्य जीवन है। तीनों लोकों में उसके लिये न कुछ प्राप्य है और न कुछ त्याज्य है। वह महाकर्ता श्रीर महाभोका है। संसार के सारे व्यवहार करते हुए भी वह नित्य समाधि में रहता है। वह भौतिक शरीर से न प्यार करता है और न घुणा। वह अपने शरीर को अपने वश में रखकर उससे लोकोपकार के काम करता है। जैसा जैसा अवसर प्राप्त होता है उसके अनुसार वह व्यवहार करता है। प्राकृत व्यवहार से वह घृणा नहीं करता। वाहर से देखनेपर उसके और अज्ञानी के कामों में विशेष भेद नहीं जान पड़ता, पर आन्तरिक भेद बहुत रहता है। अज्ञानी की सभी क्रियायें वासना से प्रेरित होती हैं—जीवन्मुक्त की क्रियाएँ यथाप्राप्त स्थिति के अनुसार, वासना से रहित होती हैं। जीवन्मुक्त के मन की दशा भी एक अद्भुत दशा होती है। उसमें किसी प्रकार की वासना और संकल्प विकल्प नहीं उठते । वह सदा ही शान्त और सत्त्व रूप में रहता है। ब्रह्माण्ड की सारी शक्तियाँ जीवन्मुक्त की सेवा और रज्ञा किया करती हैं; श्रीर उसका जीवन एक दिव्य श्रीर ज्योतिर्मय जीवन हो जाता है - जिसके स्पर्श में आते ही दूसरे लोगों का कल्याण हो जाता है। प्रारब्ध कमें द्वारा प्राप्त भौतिक शरीर को समय आनेपर छोड़कर जीवन्युक्त का किसी शरीर से सम्बन्ध नहीं रहता; वह सब प्रकार से

ब्रह्ममय हो जाता है। पूर्ण से पूर्ण स्थिति का अनुभव करता है। वह समस्त ब्रह्माण्ड के साथ एकता का अनुभव करने लगता है, और उसका व्यक्तित्व चीण हो जाता है। इस अवस्था का नाम विदेह मुक्ति अथवा निर्वाण है। जीव का यही अन्तिम ध्येय है।

श्री योगवासिष्ठ महारामायण के दार्शनिक सिद्धान्तों को लेखक ने अपनी बुद्धि के अनुसार पाठकों के सामने विस्तारपूर्वक तथा संज्ञेपतः रखने का प्रयत्न कर दिया। इस सिद्धान्त को पढ़ते समय विद्वान् पाठकों के मन में वहुचा यह बात आई होगी कि इस प्रकार के सिद्धान्त भारतवर्ष के अनेक प्राचीन प्रन्थां-उपनिषत्, भगवद्गीता, पुराण और दर्शनों में भी पाये जाते हैं। यही नहीं, इस प्रकार के विचार माध्यमिक और विज्ञानवादो बौद्धदर्शन, मध्यकालीन सन्तों की वाणी श्रीर मुसलमानां के तसन्वुफ (सूकीमत) श्रीर ईसाइयों के सन्तों के उपदेशों में भी मिलते हैं। प्राचीन, मध्यकालीन और आधुनिक पाश्चात्य दर्शन में भी इस प्रकार के अनेक सिद्धान्त मिलते हैं। आजकल के दर्शन और विज्ञान तो स्पष्टतया हमको विसष्टजी के सिद्धान्तों की और ही ले जाते हुए जान पड़ते हैं। इस विचार की पृष्टि लेखक ने अपने अंग्रेजी प्रत्य "योगवासिष्ठ ऐण्ड मोडर्न थॉट" में की है )। लेखक ने इस प्रकार का तुलनात्मक विवरण यहाँ पर प्रन्थ के विस्तार के भय से नहीं किया। दूसरे भाग में इस प्रकार का अध्ययन पाठकों के सामने रखकर योगवासि ३ के इस कथन को पुष्टि की जायेगी कि-

भ्यदिद्वास्ति तदस्यत्र यस्नेद्वास्ति न तत्कवित् । इदं समस्तविज्ञानशाककोशं विदुर्वधाः ॥" (३।८।१२)

जो बातें इस प्रन्थ में हैं वे छीर छीर प्रन्थों में भी मिलेंगी। जो इसमें नहीं हैं वे कहीं नहीं मिलेंगी। विद्वान लोग इसकी सब विज्ञान-शास्त्रों का कोश सममते हैं।

तुलनात्मक अध्ययन के पश्चात् यह भी आवश्यक है कि हम योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्तों को निष्पन्न भाव से समासोचक की दृष्टि से देखकर यह निश्चित करें कि ये सिद्धान्त कहाँ तक युक्तियुक्त हैं, क्योंकि वसिष्ठजी ने स्वयं हमको यह शिन्ना दी है कि—

युक्तियुक्तमुपादेयं वचनं बालकादपि। अन्यकृणमिव त्याज्यमप्युक्तं पद्मजन्मना॥ योऽस्मात्तातस्य कृपोऽयमिति कोपं पिवत्यपः । त्यक्तवा गाङ्गं पुरस्यं तं को नाझास्त्यतिरागिणम् ॥ अपि पौरुषमादेवं शास्त्रं चेणुक्तियोधकम् । अन्यक्तृणमित त्याज्यं भाज्यं न्याय्यकसेविना ॥ (२।१८।३,४,२)

युक्ति युक्ति वात तो बालक की भी मान लेनी चाहिये; लेकिन युक्ति से च्युत बात को तृए के समान त्याग देनी चाहिये, चाहे वह ब्रह्मा ने ही क्यों न कही हो। जो श्रांतिरागवाला पुरुष अपने पास मौजूद रहते हुये गङ्गाजल को छोड़कर कूँवें का जल इसलिये पीता है कि यह कूँवाँ मेरे पिता का है, वह सबका गुलाम है। जो न्याय के भक्त हैं उनको चाहिये कि जो शास्त्र युक्तियुक्त और ज्ञान की बृद्धि करनेवाला है उसको ही प्रहण करें, चाहे वह किसी साधारण मनुष्य ही का बनाया हुआ क्यों न हो; और जो शास्त्र ऐसा नहीं है उसको तृण के समान फेंक दें, चाहे वह किसी ऋषि का बनाया हुआ हो हो।

इस प्रकार के समालोचनात्मक अध्ययन के लिये भी यहाँ पर स्थान नहीं है, यह भी दूसरे भाग का विषय होगा (जो पाठक अंग्रेजी भाषा से भलीभाँति परिचित हों वे इस सम्बन्ध में हमारी अंग्रेजी पुस्तक "दो फिलासोफी ऑफ दी योगवासिष्ठ" का अन्तिम अध्याय पढ़ लें)। अब तो हम इस भाग को यहीं समाप्त करके

ईश्वर से प्रार्थना करते हैं:-

सर्वस्तरतु दुर्गाणि सर्वो भद्राणि पश्यतु । सर्वस्तद्बुद्धिमामोतु सर्वस्तवत्र नन्दतु ॥ दुर्जनः सज्जनो भूयात् सज्जनः श्रान्तिमाप्नुयात् । शान्तो स्रुच्येत बन्धेभ्यो सुक्तश्चान्यान् विमोचयेत् ॥

सव लोग कष्टों को पार करें, सब लोग भलाई ही देखें, सबको सद्बुद्धि प्राप्त हो, सब सर्वत्र प्रसन्न रहें। दुर्जन सज्जन बन जावें, सज्जन शान्ति प्राप्त करें, शान्त लोग बन्धनों से मुक्त हों, तथा मुक्त लोग औरों को मुक्त करें।

## अनुक्रमणिका

| ST .                              | असृतबिन्दूपनिषद् १             |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| अध्युपनिषद् ४७, ५७, ६६            | अरिष्टनेमी राजा २९, ३०, ७१     |
| अध्युपनिषद् और योगवासिष्ट ५७      | क्षञ्जेनोपाल्यान १२६           |
| अजातवाद ३७२                       | अविद्या २२६, ३५४               |
| अज्ञान ३८३                        | — की असत्ता ३५५                |
| अज्ञानी को मौत से हेश २९०         | — के विख्य का नाम              |
| अज्ञानी को ही दुःस होता है १७४    | नाम नाश नहीं ३६०               |
| अत्यन्त तामसी २३९, २४१            | — जाकर नहीं छीटती ४८०          |
| अहैत १९०,३४२                      | — से अविधा का नाश ४०३          |
| अहैत वेदान्त ४, ७, १३, १९, २४     | क्षमधोप ३०                     |
| अधमसस्वा २३९                      | असङ्ग                          |
| अध्यात्मरामायण ६, ७               | — का अभ्यास ४४१                |
| अनन्त अदृष्ट जगत् २०८             | असंसक्ति ४५३                   |
| अनुभव                             | शहहार २२४                      |
| — आत्मा का ४७५, ४७७               | — का त्याग ४३६                 |
| — — कब होता है १८८                | अहं भाव के क्षीण होने पर दोषों |
| मरने के पश्चात् का २९४            | से निवृत्ति ४४१                |
| मरने के समय का                    | अहं भाव को मिटाने की विधि ४३७  |
| मौत के पीछे का २९२                | अहंभाव चार प्रकार द्या २७९     |
| अञ्चर्णोपनिषद् ४, ४६, ५२,         | अहंभावना ३८३                   |
| ५३, ५५, ६९                        | अद्विल्यारानी की कथा ८६        |
| अञ्चपूर्णोपनिषद् और योगवासिष्ठ ५२ | আ                              |
| अपने आपको परिमित समझना ३८२        | आउट खाइन ऑफ़ इण्डियन्          |
| अपरोक्षानुभूति ३, १३, १८          | फ़िलांसोफ़ी ६                  |
| अभिनन्द १०                        | आकाशन की कथा                   |
| अभिनम्द गौड़ ४, ९, १०, ६५         | आकाश, तीन २१६                  |
| अभ्यहर, प्रो॰ ६, १४               | आतिबाहिक देह २२४               |
| अभ्यास का महत्त्व २४९             | आत्मज्ञान की उत्पत्ति ४०१      |
| वान्त्राण को अवेत्त्र             |                                |

| आत्मज्ञान से ही परम शान्ति  | १७५     | आर्परामायण                | 3:       |
|-----------------------------|---------|---------------------------|----------|
| आत्मदेव की पूजा की विधि     | 368     | आईत (दर्शन)               |          |
| <b>आत्मबो</b> च             | 3, 24   |                           |          |
| आत्मा का अनुमव              | 209     | इक्षाकु की कथा            | 581      |
| आत्मा के अनुभव का वर्णन     |         | इङ्गलिश ट्रान्सलेशन ऑफ    | लबु      |
| नहीं हा सकता                |         | योगवा                     | सिष्ट ३१ |
| आत्मा के छिये जीवन मरण न    | हीं ३०० | इण्डियन् आइडियलिएम        | 38, 36   |
| आत्मा के सिवाय और किसी      |         | इण्डियन् फ़िलॉसोफ़ी       | E, 21    |
| देवता की आराधना न           | हीं     | इदंप्रथमता                | 230      |
| करनी चाहिये                 | 3 6 8   | इन् दी बुड्स ऑफ़ गाँड वि  | रेय-     |
| आत्मा को भूलना              | 363     | साइरोशन                   | 10000    |
| आत्मानन्द                   | 360     | इन्दु बाह्मण के लड़कों की | कथा ८४   |
| आत्मानुभव कव होता है        | 866     | इन्द्र                    | 30       |
| आत्मानुभव के उदय के लक्षण   | 800     | इन्द्र की कहानी           | 290      |
| आत्मानुभव में मन का अभाव    | 846     | इन्द्रजास्त्रोपारूयान     | 40       |
| आत्मा यद्यपि सब जगह है तो   |         | इन्द्रिय                  | 220      |
| भी उसका मनमें प्रकार        | श       | इन्द्रिय-निप्रह           | 855      |
| होता है                     | 262     | इस संसार में कुछ भी त्या  | η-       |
| आत्रेय, बी॰ एछ॰, डा॰        |         | करने और प्राप्त करने      |          |
| 38, 39,                     | E. 30   | नहीं दे                   | 833      |
| आधि और व्याधि               | 284     | \$                        | N IN     |
| आधि के क्षय होते पर व्याधि  |         | ईचर की सत्ता जगत् के वि   | ना       |
| का क्षय                     | 398     | नहीं है                   | 3×5      |
| आधिभौतिकता की भावना के      |         | इंबर सबके भीतर है         | \$9\$    |
| कारण ही सुदम लोकों ।        | FI      | ईखरोपारुयान               | 886      |
| दर्शन नहीं होता             | 258     | 3 10                      |          |
| आधि से ज्याधि की उत्पत्ति   | 399     | उत्तररामवरित्र            | 48       |
| मायु के थोड़े और अधिक होने- |         | उत्पत्ति से पहिले जीव के  | i i      |
| का कारण                     | 308     |                           |          |
| मायु-निन्दा                 |         |                           | 665      |
| गलस्य-निन्दा                | 858     | उपनिषद् २, ४, ०, ११,      | १२, २२,  |
| ।।यंछक्षण                   | 868     | 23, 28                    | , 84, 84 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                                | 95 (THE P. ) |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------------------------|--------------|
| उपसंदार = = = = =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 906    | कल्पना                         | 239          |
| Q.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        | — के अविरिक्त पदार्थों में     |              |
| एक तच्च का अभ्यास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 860    | कोई द्रव्य नहीं है             | 868          |
| पुक्र बार जाकर अविधा नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        | —बाद                           | 863          |
| <b>छोटती</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 800    | —ही बहुता का रूप धार           | ग            |
| एक ब्रह्म से अनेक की सृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 336    | करती है                        | 860          |
| एक शरीर को छोड़कर जीव का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | काकमुञ्जुण्ड की कथा            | 858          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 296    | कारण रहित होने से जगत्         |              |
| The second secon | 200    | भ्रम है                        | 340          |
| पुलिमेण्ट्स क्षांफ इण्डियन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 100    | कार्वेण्टर, डा॰                | 58           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १८६    | काल का सब ओर साम्राज्य         | १६३          |
| प हिस्टी आँफ इण्डियन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3. 13. |                                | 32,38        |
| फ़िलांसोकी २४, ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 36     | काष्ट्रवैवधिकोपारुपान          | 846          |
| imoterm g                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10000  | किराटोपारूयान                  | 583          |
| ऐन आडट-साइन् ऑफ़ रिलीज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4      | कीथ, प्रो॰                     | 0, 26        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 38     | <b>कुण्डिलनी</b>               | 350          |
| The state of the s | 240    | —हारा प्राप्त दोने             |              |
| देन्द्रवोपारूपात                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        | वासी सिद्धियाँ                 | 250          |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | THE .  | —योग द्वारा सिदियों की         |              |
| कचगीता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 800    | केवछज्ञागर                     | 230          |
| कचोपाल्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 884    | केवलीभाव                       | 883          |
| कविल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 23     | कोई देवता विचार रहित पुरुष     | -            |
| ककटी राक्षसी की कहानी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 63     | आत्मज्ञान नहीं दे सकता         | 365          |
| कर्नृत्व का त्याग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 884    |                                | 9,90         |
| फप्रमञ्जरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9, 80  | कोनो साहव                      | 308          |
| कमें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 224    | कौन मौत के बस से बाहर है       | 36           |
| —का स्वरूप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ४६३    | ह्यासिकस संस्कृत लिट्टे वर     |              |
| —त्याग की अनावश्यकता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 395    | क्षीणजागर                      | 530          |
| — फल का काटल नियम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 853    | ग                              | Harry -      |
| - बन्धन से झुटकारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 853    | गांची की कथा                   | 806          |
| —बन्धन से मुक्ति की विधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 855    | गुणपीवरी                       | 336          |
| — योग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 800    | गेक्सिक्टे देर इण्डिशेन लिट्रा | डर           |
| कल्य के अस्त में सर्वनाश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 388    |                                | £, 9, 80     |

| गौड़पाद ऐण्ड वसिष्ठ १९,   | 29, 39 | —केवल अम है, वास्तव        | ří ·         |
|---------------------------|--------|----------------------------|--------------|
| गौद्पादाचार्य, भी ७, ११,  | 86     | सत्य नहीं                  | 391          |
| 28, 26, 3                 |        | —के साथ त्रहाका सम्बन्ध    | -            |
| घ                         |        | \$88                       | , 354-350    |
| धनजागर                    | 246    | —( वीनों ) ब्रह्म के भीव   |              |
| च                         |        | — न सत्य है, न असस्य       | 386          |
| चन्द्रकान्त               | 60     | —ब्रह्मका बृंहण मात्र है   | 333          |
| चार प्रकार का अईभाव       | 309    | —अम मात्र है, कारण रहि     | त            |
| चावांक ( दर्शन )          | 22     | दोने से                    | 300          |
| वित्त                     | 229    | —सत् और असत् दोनों ई       |              |
| —की चन्नव्सा              | 244    | -सत्य मूखों के छिये है     | 346          |
| —गुद्धि                   | 863    | जनक के जीवनमुक्त होने की   | कथा १००      |
| —ही अविचा है              | 349    | जन्ममरण का अनुभव आत        |              |
| चित्तोपास्थान             | 60     | न होने तक होता है          | 298          |
| चिरजागर                   | 230    | जब तक ज्ञान है तब तक जी    | a            |
| चौथी अवस्था               | 305    | अन्यकार में है             | २६१          |
| चौथी ज्ञान-भूमिका         | 845    | जब तक अज्ञान है तभी तक     |              |
| 可                         |        | जगत् का अनुभव है           |              |
| छठी ज्ञान भूमिका          | 845    |                            |              |
| ज                         |        | जाप्रत् :                  | 238, 205     |
| जगत्                      | २०६    | जावत् अवस्था               | 205          |
| —का अनुभव, जब तक          |        | बाग्रतस्वप्न :             | 34, 236      |
| अज्ञान है                 | 396    | जावत्, स्ववन सुवृक्ति और व | <b>गै</b> थी |
| —का अनुभव भी स्वप्न है    | 308    | अवस्था                     | 209          |
| —का दश्य स्वप्न के समान   | ३७१    | जावास उपनिपत्              | 4            |
| —का ब्रह्मके साथ ताडातम्य | \$88   | जीव                        | 220          |
| —का मिथ्यापन              | ₹8€    | —अहंभाव को कैसे धारण       |              |
| –की उत्पत्ति ब्रह्मा से   | 308    | करता दे                    | 226          |
| —के अनेक नाम              | २०६    | —का बन्धन अपने आप का       |              |
| —के अम का क्षय            | 340    | बनाया हुआ है               | २३१          |
| -के रूप में प्रकट होना    |        | —का मिध्यापन               | 393          |
| त्रहा का स्वभाव ही है     | 336    | —की अनन्त संख्या           | 988          |

| —की उत्पत्ति और छयका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | और न त्याच ४९०               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| सर्वत्र एक नियम २४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | —को शरीर से घुणा नहीं ४९६    |
| —की पन्त्रह जातियाँ <b>३३</b> ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | —महाक्ता है - ४९२            |
| — की परम्परा ३०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | —महा मोका है ४९४             |
| —की परिस्थितियां उसके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | —यथा प्राप्त अवस्था के अनु-  |
| मन की रची हुई हैं २५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सार व्यवद्वार करता है ४९७    |
| —की ब्रह्मा से उत्पत्ति २४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | —सब आपत्तियों से छुट         |
| —की सात कावस्थाये २३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | जाता दे ५०१                  |
| —में सब कुछ प्राप्त करनेकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | —समाधि में, संसार का व्यवदार |
| धनन्त शक्ति २४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | करता हुआ भी ४९३              |
| —शरीर कैसे बनता है २२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | बोवन्मुक्ति ४८३              |
| —संसाररूपी अन्यकार में,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | जीवन्युक्ति विवेक ४०९        |
| बाबतक अज्ञान है २६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | जीवन्मुक्तों के लक्षण ४८३    |
| बीवन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | बीवों की उत्पत्ति और छयका    |
| —की असारता १७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सर्वत एक नियम १४२            |
| की दुर्दका १६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | जीवों की पनद्रह जातियाँ १३८  |
| —को मुखी और निरोग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | जीवों की संख्या अनन्त २३३    |
| रखने का उपाय २५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | बीवों की सृष्टि और प्रलय का  |
| —में दुःख और अशान्ति का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पुनः पुनः द्वोना २११         |
| साम्राज्य १५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | जीवों के सात प्रकार २३६      |
| —में पुरुषार्थ का महत्त्व १७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | जैमिनीय (दशन) २२             |
| —में सुल कहाँ है। १६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | जैसा मन वैसी गति २५१         |
| ीवन्मुक्त अहा ह । ११२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | जैसी हद भावना वैसा ही फल २४८ |
| The second secon | ज्ञान—                       |
| —और सिद्धियाँ ५००<br>—का चित्र ४९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | —की मृमिकाओं का दूसरा        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | विवरण ४५४                    |
| —का जीवन ही शोभायुक्त<br>व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | —की मृमिकार्य ४५१            |
| जीवन दे ५०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | —की सात भूमिकाओं का          |
| —का यथा प्राप्त अवस्थानु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | वीसरा वर्णन ४९५              |
| सार व्यवहार ४९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | —की सात भूमिकार्ये ४९२       |
| —की गति, सरण के उपरांत २९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | —के सिवाय मोक्षप्राप्तिः     |
| —के छक्षण 💮 ४८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | का दूसरा साधन नहीं ३८९       |
| —ने किये न कुछ प्राप्य है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | का तैयहा बातक हता रेका       |

| —हारा जगत् आत्मा में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तुर्यमा ४५३                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| विछीन हो जाता है ३६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | नुयांवस्था २७८                    |
| —द्वारा स्थूछ भावना की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | तुयांवस्थास्थित सुनिकी कथा १४८    |
| निवृत्ति २६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ्तृष्णा की जलन १६७                |
| —प्राप्ति के साधन ४०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | नृष्णा की बुराई ४३३               |
| —पासि में शास का उपयोग ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | तेजोबिन्दूपनिषद् ५                |
| — <del>47</del> 9 805                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | त्याम का फल ४४८                   |
| — युक्ति ॥ ४२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | त्रिपुरतापिनी-उपनिषद् ५           |
| —सिब्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ध                                 |
| —से अविधा का नाश ३५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | थीस्म इन् मैडीवल इण्डिया २४       |
| —से ही ईश्वरप्राप्ति ३९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                   |
| —से हो दुःसनिवृत्ति १७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                   |
| _दी मोक्षप्राप्ति का साधन ३९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                   |
| ज्ञानवासिष्ठ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | दाश्रोपाल्यान                     |
| ज्ञानवैराग्यप्रकाश ७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | दिवाकर मिश्र २३                   |
| ज्ञानी ४०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                   |
| —सोगों की देवपूजा <b>३९</b> ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                   |
| द्वेय त्याग ४३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                   |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | दुःखनिवृत्ति का उपाय १०४          |
| डिवाइन् इमैजिनिएम ऑफ़                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | दु:ख:मुख भी वित्त के आधीन हैं २५१ |
| वसिष्ठ ३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                   |
| to the same                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | दूसरों के मन का ज्ञान २६३         |
| वनुमानसा ४५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                   |
| तमोराजसी - २४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | हश्य पदार्थ भी चिन्मय हैं १९१     |
| वापसोपास्थान १५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | दशान्त का एक अंश ध्यान में        |
| वामसवामसी २४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                   |
| वामससस्वा २४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | दृष्टान्त की उपयोगिता १८९         |
| तामसी २४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | देश और काल कल्पित हैं १९९         |
| तीन आकाश . २१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                   |
| तीन प्रकार का योगाभ्यास ४१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                   |
| तीनों बगत् बहा के भीतर ३३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                   |
| तीसरी योगभूमिका ४९%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                   |
| The second secon |                                   |

| दैव ( भाग्य ) कोई वस्तु नहीं    | -                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
|---------------------------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                                 | 2000                | पराधीनता की निन्दा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 500    |
| दैव शब्द का यथार्थ प्रयोग       | 806                 | 100 00 00000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 23     |
| द्रष्टा और दश्य                 | 868                 | पांचवीं मूमिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 845    |
| —का अनम्पत्व                    | 560                 | पाषाणोपाख्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 299    |
| -की एकता विना ज्ञान             |                     | पुण्य और पावन की कथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 803    |
| नहीं हो सकता                    | 928                 | पुरुष (जीव) और कर्म में भे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 100    |
| इष्टा के भीतर से ही दृश्य का उद | य १९९               | नहीं है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 863    |
| घ                               |                     | पुरुषार्थ द्वारा द्वी सब कुछ प्राप्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1 1100 |
| ध्येय त्याग का स्वरूप           | 838                 | होता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 200    |
| न न                             |                     | पुर्यष्टक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 226    |
| नागाञ्चन                        | 30                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4, 80  |
| नाना प्रकार की सृष्टियाँ        | 280                 | पैङ्गछोपनिषद् और योगवासिष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 48     |
| <b>मारायणभट्ट</b>               | €8                  | प्रकाशात्मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8      |
| नारायणस्वामी अध्यर              | \$8                 | प्रकृति २२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 384    |
| नियति                           | २१७                 | —का भारमा के साथ वादारम्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| —का आरम्भ                       | २१८                 | प्रत्यक्ष का स्वरूप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 800    |
| —का पुरुषार्थसे सम्बन्ध         | 286                 | प्रत्यक्ष ही प्रमाण है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 850    |
| नेति नेति                       | 300                 | प्रत्येक जीव का विश्व अलग-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| नैय्यायिक                       | 23                  | असम है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 203    |
| न्याय ( दर्शन )                 | 22                  | प्रत्येक मनमें सृष्टि करनेकी शांचि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 284    |
| q                               |                     | प्रथम ज्ञान-भूमिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        |
| पञ्चदकी                         | 8, 9                | प्रबल पुरुपार्थकी नियतिपर विजन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
| 9दार्थामावना                    | 843                 | प्रवायकाल में जहा ही शेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| पदार्थों के अभाव की भावना       | 888                 | रहवा है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 285    |
| परम तृप्ति का अनुभव             | 858                 | प्रस्तावना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (0)    |
| परम ब्रह्म                      | 386                 | प्रहाद की कथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 800    |
| परम सिद्धान्त                   | 253                 | प्राण और मन का सम्बन्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 883    |
| परमात्मा का ज्ञान केवल अनुभव    | 7                   | प्राणविद्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 858    |
| द्वारा दोता है                  | 200                 | प्राणायाम द्वारा प्राप्त सिद्धियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 508    |
| रमानन्द विकास                   | 304                 | प्राणायाम स्वाभाविक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 850    |
| सलोक के अनुभव के पश्चात्        | P. C.               | प्राणों की गति का निरोध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 883    |
|                                 | 250                 | प्राणोंकी गतिको रोकनेकी युक्तिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1858   |
|                                 | THE PERSON NAMED IN | AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF |        |

| 45                              |         | —का कतृत्व सत्ता मात्र से  | 380 |
|---------------------------------|---------|----------------------------|-----|
| फ़कुंदार, डा॰ ६.८               | 8,8,3,8 | —का क्यां स्वभाव दे यह     |     |
| फ़िलांसोक्री भांक्र योगवासिष्ट, |         | कहना असम्भव है             | 328 |
| ् दी                            | 38      | —का वर्णन                  | 323 |
| 4                               |         | — नहीं हो सकता             | 380 |
| बन्धन और मोक्ष                  | 368     | —का विकास                  | 333 |
| -दोनों ही वास्तव में मिध्या     | 366     | —का स्पन्दन बहा से अन्य सा |     |
| बन्धन का स्वरूप                 | 368     | रूप धारण कर                |     |
| बन्धन के कारण                   | 362     | वेता है                    | 300 |
| बुछि की कथा                     | 804     | —का स्पन्दन स्वाभाविक है   | 305 |
| वाण                             | 23      | —का स्वभाव जगत् के रूप     |     |
| बालाख्यायिका                    | GR      | में प्रकट होना             | 336 |
| बाल्यावस्था की दुर्दशा          | १६८     | —की अनेक शक्तियाँ          | 388 |
| बाहरी देवता की पूजा मुख्य       |         | —की स्पन्दशक्ति            | 983 |
| नहीं, गौण है                    | 290     | — के कुछ करियत नाम         | -   |
| बाह्य व्यवद्वार में ज्ञानी और   |         | —के छिये निमेष का अंदा     |     |
| अज्ञानी की समानता               | 866     | सारा सृष्टिकाल है          | 336 |
| विना अभ्यास ज्ञान सिद्ध नहीं    |         | — को ''आत्मा'' भी नहीं     |     |
| होवा                            | 800     | कह सकते                    | 388 |
| बिब्छियोगाफ्री                  | 80      | —को एक अथवा अनेक भी        |     |
| विल्वोपाल्यान                   | 240     | नहीं कह सकते               | 386 |
| बी॰ एक॰ आन्नेय, डा॰ ३४,         | 39,     | —को जगत् का कतां नहीं      |     |
|                                 | 35, 30  | कद सकते                    | 389 |
| बीजजापत                         | 238     | -को जगत् का कारण कहना      |     |
| बीजनिर्णय                       | 333     | ठीक नहीं है                | 344 |
| बुढ़ापे की निन्दा               | 200     | -को जगत का बीज भी          |     |
| बुद्धि                          | 238     | नहीं कह सकते               | 366 |
| बृह्दत्संन्यासोपनिषद् २,        | 38, 30  | —सम और प्रकाश दोनों से     |     |
|                                 | 18, 30  | परेडे                      | 320 |
| बौद्ध (दशन)                     | 33      | —न जड़ है, न चेतन          | 228 |
| ME                              | 325     | — भाव का अभ्यास            | H36 |
| —''आत्मा" भी नहीं               | 327     | —भावना                     | 850 |

| —में किसी प्रकार का              | भगवान् दास जी, डा० २,३३,३६                        |
|----------------------------------|---------------------------------------------------|
| विकार नहीं हो सकता ३६६           | भगीरधोपाल्यान १३३                                 |
| —में नानाता का स्पर्श नहीं ३३९   | भण्डारकर १४                                       |
| —में स्पन्दन होना उसकी           |                                                   |
| अपनी छीला है ३०६                 | भरद्वाज २९,३०<br>भर्तृ हरि ३४,२५                  |
| —विद्या और अविद्या से परे ३१९    | भवभृति ३४,२५                                      |
| —शुन्य है, न भावात्मक ३१८        | भारतीय दर्शन                                      |
| —ही जगत् के रूप में प्रकट        | भारतीय दर्शन का इतिहास                            |
| होता है ३३७                      | भारतीय साहित्य का इतिहास ६,९                      |
| निधा २८,२१,३२१,३०४               | भास और विलास का संवाद 📑 ११६                       |
| —कर्मबन्धन से मुक्त 🛊 ३०८        | भीम, भास और इड़ की कहानी १७                       |
| —का शरीर केवल सुक्स है ३०८       | मेद को ज्ञानीपदेश के लिये मानना ३६२               |
| —का स्वरूप मन है ३०४             | भोगों की नीरसवा १७०                               |
| - की उत्पत्ति का कोई             | भोगों से विरक्ति ४३९                              |
| विशेष देतु नहीं है ३०८           | म भीकाम                                           |
| - की उत्पत्ति परम बह्म से        | मही की कहानी १९१                                  |
| दोवी है ३०१                      | मणिकाचोपाल्यान १४४                                |
| — इत विश्व और जीव इत             | मन २२०, २२४                                       |
| विश्व का सम्बन्ध २०४             | —और ब्रह्म का भेद २२३                             |
| — जगत् का सृष्टिकतां है २०४      | —का बनाया हुआ सरीर है २५२                         |
| —हारा प्राप्त ज्ञान का उपदेशरू७६ | —का ब्रह्म के साथ तादात्म्य ३४३                   |
| - ब्रह्म की संकलप-मिक्त का       | —का स्वरूप १२०                                    |
| रचा हुआ रूप ३०७                  | —का स्वरूप रे२०                                   |
| —से उत्पन्न जगत् मनोमय           | —किस प्रकार नहा हो ।<br>बासा है ४२%               |
| \$ 1 mm of 1280                  |                                                   |
| —से बगत् की उत्पत्ति ३०४         | —की अद्भुत शक्तियाँ २४४                           |
| —ही संसार की रचना                | —की शुद्धि द्वारा प्राप्त होने-<br>वाली सिद्धियाँ |
| करता है े ३०९                    | नके अनेक नाम और रूप ३२३                           |
| ः ग्राण्डोपारूयान १५६            | —के डढ़ निश्चय की शक्ति ३५०                       |
| WILL TO THE                      | —क हर निवास का सार्क करा —क विरोध करने की         |
| क्तिसागर                         | युक्तियाँ अर्थ                                    |
| गवव्गीता २००२२,६७,६८,६९          | ginal sale                                        |
|                                  |                                                   |

| 886  | मानसोल्ङास ४                            |
|------|-----------------------------------------|
|      | माया २२६,३५६                            |
|      | मालतीमाधव २४                            |
| 350  | मिध्या भावना ३८३                        |
| 848  | मिस्टिक पुक्स्पीरियन्सेज्               |
|      | मुक्ति और जड़ स्थिति का भेद ३८६         |
| 989  | मुक्तिकोपनिषद् ५, ४६, ४७,               |
|      | 44, 45, 55                              |
| २६१  | मुक्तिकोपनिषद् और योगवासिष्ठ १५         |
| 298  | मुक्ति, सरेह और विदेह में विशेष         |
|      | भेद नहीं ३८६                            |
| 388  | मुण्डकोपनिषद् ११                        |
| 588  | मुमुक्षप्रकरण २१                        |
|      | म्खों के लिये ही बगत् सत्य है ३५७       |
| 23   | मूछ आधि २५७                             |
| 898  | मूल ग्रंथ —योगवासिष्ठ, छन्न             |
| 295  | योगवासिष्ठ ३९                           |
| 568  | मेघवृत ३०                               |
| 999  | मैक्स्मूखर २७                           |
| 266  | मैत्रायण्युपनिषद् ५,५८                  |
| 225  | मैत्रेप्युपनिषद् और योगवासिष्ठ १८       |
|      | में क्या हूँ २७५                        |
| 2,49 | में चित्त हूँ २८०                       |
| 84   | में देख हैं २७१                         |
| ,853 | में सर्वातीत आत्मा हूँ २८०              |
| 238  | में सारा विश्व हूँ २८३                  |
| 880  | मोक्ष ३८१                               |
| 8    | —का अनुभव कव होता है ३८५                |
| ,202 | —का स्वस्य ३८४                          |
|      | —के चार द्वारपाछ १८३                    |
| ,202 | —दो प्रकार का रे ३८६                    |
| 993  | —प्राप्ति का कृष्य ३८९                  |
|      | 2 4 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 |

| —प्राप्ति के लिये कर्मत्याग व | a c    | रोगकुण्डल्युपनिषद् और योग-  |          |
|-------------------------------|--------|-----------------------------|----------|
| आवश्यकता नहीं                 | 399    | वासिष्ठ                     | 48       |
| —प्राप्ति के छिये देवता की    | - Come | गेगवासिष्ठ—                 |          |
| भाराधना की ज़रूरत नहीं        |        | —और कुछ उत्तरकाछीन          |          |
| मोक्षोपायसार                  | 1-90   | उपनिषत्                     | 84       |
| मोद्दान्धता                   | 254    | -और भगवद्गीता               | Ęw       |
| मौत                           | 264    | —और माण्ड्क्यकारिका         |          |
| —के पीछे का अनुभव             | 292    | —कव लिखा गया होगा           | 6        |
| के पीछे यदि जीवन है           |        | - का अन्य दर्शनों से मत     |          |
| तो उत्सव की बात है            | २८६    |                             | 556      |
| —के बस से कौन बाहर है         | 308    | —का प्रत्यक्ष               |          |
| —के समय अज्ञानी को दी         |        | -का भारतीय दार्शनिक         |          |
| क्रेश                         | 260    | साहित्य में स्थान           |          |
| —क्या है ?                    | 260    | —का सिदान्त ( परम )         |          |
| —हरने की वस्तु नहीं           | २८६    | अधिकारी को ही बताना         |          |
| - यदि सर्वनाश है तो भी        |        | चाहिये                      | 303      |
| अच्छी बात है                  | 268    | —की कथा                     |          |
| San Contraction               |        |                             | 60       |
| यहाँ पर कुछ भी स्थिर नहीं     | 250    | —की इस्तिखिलित प्रतियाँ     |          |
| याज्ञवलक्योपनिषड् ५           | 80,46  | —के अनुवाद                  |          |
| याज्ञवल्क्योपनिषद् और योग-    | 10000  |                             | 34       |
| वासिष्ट                       | 96     | 31                          | 34       |
| योग                           | 806    | — —हिन्दी                   |          |
| —की निष्टा                    | 808    | —के उपाल्यान                | 40       |
| —भूमिकाओं का प्रथम            |        | —कं काछनिर्णय के सम्ब-      | REDIES.  |
| विवरण                         | 843    | म्ब में                     | 11111111 |
| —भूमिकार्ये                   | 848    | —के दार्शनिक सिदान्त        | E SAL    |
| —मार्ग पर चछनेवाडों की        |        | —के दार्शनिक सिद्धान्तों के | AWEET,   |
| मृत्यु पीछे गति               | 1996   | सम्बन्ध में                 | 1000     |
| —संसार से पार उत्तरने का      |        | —गौडपादाचार्य और भत्        | F20F71   |
| नाम                           | 806    | इरि के पूर्व का मन्य        |          |
|                               | 98.38  | —मं भगवद्गीता               | 351 55   |

| —वाक्पदीय और वैराग्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रामचन्द्र के प्रश्न १७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ्रवातक २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —वास्मीकि इत नहीं २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | The state of the s |
| —( सम्पूर्ण )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | रामवैराग्य १५९-१७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -शङ्कराचार्य से पूर्व का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | रामायण २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ग्रन्थ है १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | रिलीजस् लिट्रे चर ऑफ़ इण्डिया ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —साहित्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| योगवासिष्ठ ऐण्ड इट्स फ्रिडॉ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | बादमीनिन्दा १६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| सोक्री ३४,३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| योगवासिष्ठ ऐण्ड मॉडर्न थॉट ३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| योगवासिष्ठ ऐण्ड सम ऑफ़ दी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | —का फ्रारसी अनुवाद ४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| माइनर डपतिपर्स ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | छीछा का उपा <del>ल्यात</del> ८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| योगवासिष्ठ और उसके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | छोकायविक (दर्शन) २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| सिद्धान्त ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| योगवासिष्ठ-भाषा ३७,३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| योगवासिष्ठ महारामायण का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | वराद्वोपनिषद् ४,४६,४७,५६,५७,६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| इंग्लिश ट्रांस्लेशन ३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | वराह्योपनिषद् और योगवासिष्ठ ५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| योगवासिष्ठ—ट्रांस्डेशन ऑफ़ दी ३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | वसिष्ठ ७२,७७,१२२,१२६,१२७,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| योगवासिष्ठ सार ३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १३१, ११२, १९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| योगवासिष्टायन ३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | वसिष्ठ की उत्पत्ति और ज्ञानप्राप्ति ७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| योगक्षिखोपनिषद् 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | वसिष्टराम संवाद की कथा ७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| योगाम्यास (तीन प्रकार का ) ४१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | वर्तमान पुरुषार्थ की देव पर प्रवस्ता —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| यौवनावस्था के दोष १६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 860                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वर्तमान योगवासिष्ट वाल्मीकिकृत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| राजस अत्यन्ततामसी २४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | नहीं है ३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| राजसवामसी २४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | वसुबन्धु ३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| राजसराजसी २४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | वस्तुओं का त्याग ४४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| राजससास्विकी २४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | वाक्यपदीय ३,२५,२६,२७,२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | वासना २२६,३८२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| A STATE OF THE PARTY OF THE PAR | वासनाओं का त्याम ४३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ामगीता ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | वासनाओं को त्याग करने की विधि ४३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| वासना त्याग के दो प्रकार ४३४  | १३, १४, १९, २४, २५,             |
|-------------------------------|---------------------------------|
| वासना ही जीव को कम से         | २८, ३३, ४७                      |
| वांचती है ४६९                 | बातरहोपाच्यान १२९               |
| वासिष्ठ १                     | शतखोकी ३, १३, १६, १७            |
| वासिष्ठ दर्शन ३६, ६४, ६६,१५९  | शम १८३                          |
| वासिष्टदर्शन-सार ६६, १५९, १५९ | शरवाट्स्की ७, २८                |
| विचार १८५                     | शरीर का आत्मा से कोई सम्बन्ध    |
| —के खिये चित्तकी शुद्धि ४०१   | नहीं है २८२                     |
| —के विषय ४०२                  | शरीर के अन्त होने पर जीवन्मुक्त |
| विवारणा ४५३                   | विदेह मुक्त हो जाता है ५०३      |
| विज्ञान भिक्ष ९               | बारीर मन का बनाया हुआ है २१२    |
| विज्ञानवाद और बाह्यार्थवाद २२ | वारेडर ७, २८                    |
| विण्टार्नेटज्, डा० ७,९,१०,२८  | श्रवोपाञ्यान १९९                |
| —गेबिख्टे डेर इण्डियोन        | शाण्डिल्योपनिषद् ५, ५८          |
| खिट्रादुर ४, ३३               | बााण्डिल्योपनिषड् और            |
| विदेश मोक्ष ३८३               | योगवासिष्ठ ५८                   |
| विद्याधर की कहानी १४९         | विजिपाल्यान १५६                 |
| विद्यारण्य स्वामी ४,९         | शिवसंहिता ४                     |
| विपश्चित् की कथा १५४          | शिवप्रसाद भद्दाचार्य प्रो०      |
| विवेकवृहामणि ३,१३,१४,१५,१६    | 6,50,98,33,38                   |
| विषयों का रूप हमारे चिन्तन के | शिवनत बाल                       |
| अधीन है २४६                   | शिव-शक्तिवाद ३५                 |
| विषयोंके भोग दूरसे ही अच्छे   | शुक्र की कया                    |
| खमते हैं ३७२                  | द्युकोपाल्यान                   |
| वीतह्व्य का वृत्तान्त ११८     | गुद मन में ही आत्मा का          |
| वेताळोपास्थान १३२             | प्रतिबिम्ब पड़ता है २६०         |
| वेदान्त सिदान्त मुकावछी ४     | श्रुमेच्छा ४५३                  |
| वैशेषिक (दर्शन) २२,३३         | द्योपेन्द्रॉर १६०               |
| भारत <b>श</b> ास्त्र हैं।     | श्रीमद्भगवद्गीता १              |
| शक्ति ३११                     | श्री वासिष्टदर्शनसार ३५,६४      |
| —का ब्रह्मके साथ सम्बन्ध ३१३  | श्रेष्ठ असङ्ग                   |
| बद्धराचार्य ३, ४,७,१०, ११,१२, | श्रेवाश्वतर उपनिषद्             |

| H H                           |       | सारा सृष्टिकम ब्रह्म के लिये      |       |
|-------------------------------|-------|-----------------------------------|-------|
| सङ्ख्पजागर                    | २३७   | निमेष का अंश मात्र है             | 336   |
| सङ्क्यों का उच्छेद            | 856   | सिक्स सिम्टम्स ऑफ़ इण्डियन्       |       |
| सत्तामात्रसे ही बहाका कर् त्व | \$80  | फिलॉसोफ्री                        | 30    |
| सत्वापत्ति                    | 843   | सिदियाँ                           | 252   |
| सत्युरुपार्थ                  | 858   | - मन की शुद्धि द्वारा प्राप्त     | २६३   |
| सत्य और असत्य का निर्णय       | 386   | —स्रमता और स्यूखता की             | २७२   |
| सदेह और विदेह मुक्तिमें भेदन  | ST .  | -सूक्ष्म भाव प्रहुण करने की       | 259   |
| सभाव                          | 345   | -सूक्ष्म खोकों में प्रवेश करने की | २६४   |
| सदेइ मोक्ष                    | 366   | सुख दु:ख का अनुभव                 | 306   |
| सन्तोष                        | 5 < 8 | सुरघु की कथा                      | 888   |
| सब कुछ बहासे अभिन्न है        | इ४२   | सुरुचि                            | 30    |
| सब कुछ बहा ही है              | 380   | सुरेन्द्रनाथ दासगुप्त, डा० 👈, ३   | 8, 38 |
| सब कुछ सदा सब जगह है          | 908   | सुरेश्वराचार्य                    | . 8   |
| सबको अपना बन्धु समझना         |       | सुषुप्ति २३६                      | , २७६ |
| चाहिये                        | 884   | सूक्ष्मता और स्थूबता की सिद्धि    | 202   |
| सब प्रकारका अभ्युद्ध असार है  | १७२   | स्तमभाव प्रहण काने की युक्ति      | 969   |
| सब वस्तुओं का त्याग           | 888   | सूक्ष्म छोकों में प्रवेश          | 958   |
| सव से ऊँचा सिद्धान्त          | 353   | स्येनारायण महर                    | *     |
| समवा का भागन्द                | 888   | सृष्टि के भीतर अनन्त सृष्टियों की |       |
| समभाव का अभ्यास               | 883   | dstast                            | 200   |
| समाधि                         | 885   | सौभारव छक्ष्मी उपनिषद्            | 4     |
| समाधि का सचा स्वरूप           | 886   | संन्यासोपनिषद् और योगवासिष्ठ      | 90    |
| सम्यग् ज्ञान का स्वरूप        | 800   | संसार—                            |       |
| सरस्वती भवन स्टडीज            | 8     | -का व्यवद्वार असार है             | 300   |
| सर्वत्याग                     | 888   | का व्यवद्वार करवा हुआ             |       |
| ससत्वा                        | 235   | भी जीवन्युक्त समाधि में           |       |
| सांक्य दर्शन                  | 22    | रहता है                           | 863   |
| सातवीं भूमिका                 | 860   | का सारा व्यवद्वार असार            |       |
| साथक का जीवन                  | १८२   | 1                                 | 300   |
| साधुसङ्ग                      | 808   | —के अटल नियम और                   |       |
| सामान्य असङ्                  | 890   | हिथरता भी कल्पित हैं              | 860   |

## ( 939 )

|     | स्वप्न २३५                               | , 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 300 | स्वप्न और जायत्में भेद नहीं              | 299                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 868 | स्वप्रजागर                               | 435                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | स्वप्रजायत्                              | 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 583 | स्वयं बहामें नानाताका स्पर्श             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ३७६ | नहीं होता                                | 938                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | स्वानुभृति ही आत्मज्ञानका                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| १७२ | प्रमाण है                                | १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | स्वाभाविक प्राणायाम                      | 850                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 833 | 3                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | इउयोगपदीपिका                             | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | हरेक सृष्टि नई है                        | 380                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 85  | ह्रपंचरित्र                              | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | हुपं (राजा)                              | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 306 | इस्तिकोपारूयान                           | 584                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 905 | हाल साह्य                                | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 255 | ह्विरियण्ण, प्रो॰                        | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 229 |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | \$ 9 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 | ३७८ स्वप्न और जाप्रत्में भेद नहीं १९४ स्वप्नजागर स्वप्नजागर स्वप्नजागर स्वप्नजागर स्वप्नजागर स्वप्नजागर स्वप्नजागर स्वप्नजागर स्वप्नजागर नहीं होता स्वानुम्ति ही आत्मजानका १७२ प्रमाण है स्वामाविक प्राणायाम ४३३ ह १६० हुउयोगपदीपिका ४०८ हरेक सृष्टि नई है ४२ हुपंचरित्र हुपं (राजा) ३७८ हस्तिकोपास्थान ५०६ हास्र साहव १६९ हिरियण्ण, प्रो० |

THE REAL PROPERTY.

# लेखक की योगवासिष्ट सम्बन्धी पुस्तकों पर विद्वानों और पत्र-पत्रिकाओं की कुछ सम्मतियाँ:-

### Prof. Dr. Th. Stcherbatsky (Leningrad) :-

"A very thorough investigation imbibed with a real scientific spirit and conducted in accordance with the methods of modern criticism ... a work that tends to the advancement of our knowledge,...Prof. Atreya has brought the problem (of the date of the Yogavasistha) very near to its final solution ... Prof. Atreya deserves the highest praise for introducing into his exposition numerous and various references to European philosophy."

# Prof. A Berriedale Keith (Edinburgh) :-

"It seems clear that you have proved it to be before Sankara's date, and there seems to be a good case for placing it before Bhartrhari...Despite the appearance of Prof. Das Gupta's Second volume I have no doubt that your contribution to the study of Yogavasistha has much value."

### Prof. Dr. Schrader (Kiel) :-

"I became acquainted with Yogavasistha when I was in Adyar, and I have always since been wondering that Indologists did not seem to care for it .... .. I am inclined to congratulate you on your having proved that Yogavasistha is earlier than Sankara and possibly even Gaudapada. When this will have been generally admitted the interest in that much neglected work (neglected, at least, by orientalists) is bound to grow immensely."

# Prof. Winternitz (Prague) :-

"The arguments for your date of the Yogavasistha are certainly deserving of most earnest consideration ..... Your discovery of the source of some of the Minor Upanishads seems to me very important."

### Dr. Gualtherus H. Mees (Leyden) :-

"I am most happy that this one of the most profound and exalted books of the world has been taken to hand so thoroughly and in such a scientific maner."

### Prof. Jules Bloch (Paris) :-

"Your exposition is as lucid as it is thorough".

### Prof. W. Stede (London) :-

"I sincerely appreciate these lofty truths and see in them an invaluable help for the improvement of the affairs of our so called civilised world."

### Prof. H. von Glassenapp (Koenigsberg) :-

"Your valuable work I have read with the greatest interest."

### Prof. L. D. Barnett (London):

"It is very interesting."

### Prof. Turner (London):

"It is indeed most encouraging to find that Indian philosophy (in which India has made perhaps a greater contribution to mankind than in anything else) receives so much cultivation and that too in the most fitting home, the University of Benares. With best wishes for the prosecution of your researches."

### Sadhu Kripanand (America) :-

"I congratulate you for the splendid and monumental work entitled Yogavasistha and its Philosophy. You have won the sublime approbation of the civilised world, and I do most forcibly review your book in the columns of "The Atlantic Monthly" of Boston and "The Pan-Pacific Progress" of Mass. Only people of your stamp could interpret the sublime works of the Rishis."

### Dr. Keval Motwani (U. S. A.) :-

"Your effort to elucidate the hidden and the subtle philosophy of Yogavasistha, to give it a modern garb, and to place it alongside the philosophical thought of today, is highly commendable and deserves gratitude. I am one of those who believe that our ancient philosophers, seers and sages did probe very deeply the mysteries of God, nature and man and their contributions, when relieved of the technical and the philological debris that has accumulated around them as a result of time and arid erudition, will stand shoulder to shoulder with the contributions of the great seers and sages of other countries and secure for them a place in the valhalla of immortality. Every one of our young luminaries who can participate in this work of interpretation places his readers and his countrymen under a deep debt of gratitude. I am greatly struck with the rich variety of material contained in the Yogavasistha, and with your laborious research in finding parallel passages in the writings of modern philosophers. May Yogavasistha and you receive the recognition which you both richly deserve. I shall look forward with interest to your further works on the subject."

#### Paul Brunton :-

"I have just completed writing an article on your book, and I have done my best to give it a highly favourable commendation to Western readers.......... I consider it ought to be brought to wider notice."

# Dr. Sir Radhakrishnan :-

"He gives an admirable account of the main ideas of the system and his comparisons with western views are as a rule stimulating. The range of the author is as wide as his judgement is measured. Dr. Atreya's work is certain to rank among the dependable English treatises on Samskrit philosophical classics."

# Prof. S. N. Dasgupta (Calcutta):-

"It is a very elaborate work which testifies to the great industry of the writer in going carefully through the problems of Yogavasistha and of arranging them in a modern form ... There is no doubt that the writer bestowed immense time and labour in digesting the material of this great work and in attempting to give it a modern shape. He also gave a very lucid and clear exposition of the general position of Yogavasistha Philosophy."

### Dr. Bhagavan Das :-

"Your judicious and excellently classified selection of verses from the vast original, printed under significant headings which briefly but clearly indicate the essential meaning of what follows, will, I feel sure, facilitate the study of this important work and make it more widely known."

### Prof. B. P. Adhikari (Benares) :-

"Has done here something which is not known to have been attempted hitherto by any writer with such thoroughness with which this has been done and the extent of studies undertaken for the purpose......In the actual presentation of the position ...... the author ......evinces a throughout the work, a deep analytic penetration into and a thorough intelligent grasp of the thoughts dispersed in the original work ...... The exposition is on the whole simple and direct,"....."The concluding chapter is devoted to the discussion of some of the most important problems of the present day philosophy of the West and the place the Yogavasistha can occupy in connection with them ..... Has made out a case for this position on the problems, which is thoughtprovoking and deserves due consideration from any thinker."

# Principal Gopi Nath Kaviraj (Benares):-

"Vasistha Darshanam." The arrangement of the Sanskrif text in the way it has been done will prove highly useful, not only to the students of the particular work, but also to all who are interested in the history of Indian Philosophy in general..........Certainly a distinct service to the cause of Indian Philosophy," (8-11-27).

# A. B. Dhruva (Ex-Pro; Vice Chancellor, Benares Hindu University):---

"I commend to every earnest student of Vedanta this book of selections from the Yogavasistha which has been carefully

and lovingly gathered and classified by my friend Dr. B. L. Atreya."

Dr. Ganga Nath Jha (in the Leader, Allahabad):-

"The Yogavasistha 'Ramayana' is one of those works in Sanskrit which deserves most to be read, and yet is the least read by students of Sanskrit literature. It is a work wherein philosophy has been brought down as near as possible to practical life...The Yogavasistha embodies within itself the quest of a bewildered soul-that of Rama, the ideal man, faced by practical problems of life-as met by Vasistha, his guide, philosopher and friend. The book under review is an attempt,and a fairly successful attempt,-at bringing within easy reach of the modern student, just those teachings that allayed the striving heart of Sri Ramachandra.....The work is a comprehensive one: dealing with the entire field of Indian philosophy...It has to be confessed that the outlook of the work is mainly, if not entirely, Vedantic; but that is as much to say that it represents the essence of Indian philosophy. Like all roads leading to Rome, all principle 'Darshanas' lead but to one Goal, the Universal Absolute, which is attainable only by the path of Universal Brotherhood. And herein lies the value of Prof. Atreya's work at the present moment, when in India, and in the world at large, every individual and every community is trying to trangle the other ..... The professor deserves to be congratulated on having presented to us the main teachings of the great text in a readable and understandable form."

Prof. V. Subrahmanya Iyer ( Mysore ):-

"You have done splendid research work in a very important field of Indian thought. My most hearty congratulations to you."

Prof. V. Subrahmanya Iyer ( Mysore ):-

"The valuable work you have been doing in the field of Indian Philosophy... Your researches in the teachings of Yogavasistha are of first rate importance. Your new publication, Yogavasistha & Modern Thought' is another piece of work not less valuable. It also bears the impression of a wide range

of study combined with equally critical thinking. The parallels you have quoted reveal not only your extensive knowledge of Western and Eastern thinkers of eminence, but also your great insight".

### Prof. Ranade ( Allahabad ):-

"I am sure the book will be widely appreciated".

### Dr. Girindra Shikhar Bose (Calcutta):-

"I found it extremely interesting. You have a remarkable gift of clear exposition and you write from deep appreciation...

The probable date of composition of the present work has been very likely correctly fixed by you".

### Dr. G. Bose (Calcutta):-

"Dr. B. L. Atreya, M. A., D. Litt., has been a keen student of Yogavasistha Ramayana for several years past and to him belongs the credit of drawing the attention of modern scholars to the great worth of this book. The original work is a voluminous one and in preparing an abridged edition Dr. Atreya has done a great service to students of indology and Indian Philosophy. He has discussed the different aspects of this great work in an extremely lucid manner and has shown wonderful judgment in his selection of material. The work teems with passages which may truly be called literary gems. The philosophy of Vasistha is the well known Vedantic Monism but the way of approach is something quite original. It has a freshness which is charming. Prof. Atreya's "Vasistha darshanam" will be undoubtedly recognised as the best introduction to "Yogavasistha Ramayana."

### Prof. Hiriyanna ( Mysore ):-

"Your account of the work is very interesting and you have made it clear that it deserves to be closely studied by all students of Indian Philosophy."

#### Dr. J. N. Sinha (Meerut):-

"Nothing is more gratifying to me than to find that the Banaras Hindu University is doing something to spread the light of Hindu culture. Such an intensive study of a particular aspect of Indian Philosophy and its interpretation in terms of modern concepts of philosophy is the thing most needed in India today. Please accept my hearty congratulations on your achievement."

### Principal Pramath Nath Tarkabhushana (Benares) :--

"He has rendered a valuable service to the thinkers of Hindu Philosophy,"

### Dr. Naga Raja Sarma (in the Hindu, Madras) :-

"Dr. B. L. Atreya has made a laudable effort to push into the focus of modern philosophical thought the truths embodied in Yogavasistha."

#### Prof. N. G. Damle (Poona) :-

"I have liked your book so much".

### Prof. P. M. Bhambhani (Agra):-

"It is an excellent piece of literature and forms a very valuable addition to it,"

### Prof. Shiva Prasad Bhattacharya (Calcutta):-

"I congratulate you heartily for the really admirable presentation of the many of the prominent philosophical doctries of the Yogavasistha".

# Janakdhari Prasad (Muzaffarpur):

"Your book has given me a new insight of life and I hava found peace, solace and rest which I could not succeed in getting so long. I therefore owe you a deep gratitude for opening up a new avenue in life. Yogavasistha in original was in itself incomprehensible and its hugeness and constant repetitions were baffling. Your book has cleared up everything and it is now possible for us to fathom its deep sea. Hence I, although a stranger, acknowledge my gratitude. May I make one request? Will you bring out a Hindi Edition of the book for the understanding of those who do not know English? It is clear that it was the teaching of Yogavasistha which made India so great. We are now fallen because we have quite forgotten it. May this book of yours infuse a new life into the decaying nerves of India? Every step should be taken to popularise this teaching."

### M. K. Acharya in The Federated India, (Madras) :-

"In the present pamphlet an attempt is made to point out "the agreement of the East and the West on fundemental problems." The author has selected some forty-three of such problems...and under each heading he has given the teachings of Yogavasistha along with the conclusions or findings of some great modern writer or journal on the subject. He has drawn from over eighty modern thinkers to corroborate the findings of Yogavasistha of old. A recognition of this truth that the greatest minds in every age have come particularly to the same conclusions on the higher problems of life should go towards building a common World-Culture which, as Dr. Atreya says, "is the crying need of the times."

### P. C. Divanji (Jalgaon) :-

### Prof. Phani Bhushan Adhikari (Benares) :-

"The pains the candidate appears to have so carefully taken in this work of compilation and the analytic judgement he has displayed in the selection of relevant texts and in their classification according to topics, evince by themselves the importance of the undertaking. This Sanskrit part of the thesis can by itself form a separate and independent book bearing on the philosophical position of Yogavasistha, which may be utilised with facility by scholars who would like to refer to the original sources on points of interest. The candidate has, in my opinion, done here something which has a value of its own."

Principal Gopinath Kaviraj (Benares):-

"An attempt, made perhaps for the first time in the history of the work, to sum up the philosophical teachings of the Yogavasisth Ramayana in a consistent and systematic manner. The earlier attempts of Abhinand (900 A. D.) and Mahidhara (1690) and others did not claim to be any more than abridged redactions of the text, but to Professor Atreya belongs the credit of presenting briefly the philosophy of this unique treatise in the language of the original text, with the topics arranged in logical sequence....It is unfortunate that a work of such monumental grandeur (the Yogavasistha), the like of which is hardly to be met with even in Sanskrit literature, should have been allowed to remain obscure and neglected so long. It is hoped that interest in the study of Yogavasistha will again be revived and that the present booklet will serve as an humble introduction to this study."

Mr. P. C. Divanii (Ialgaon):-

"Your study of the work is very comprehensive and many sided ; .... I have a profound regard for your intelligence, patience and industry."

Mr. B. Subba Rao (Kanara):-

"It is a book containing highly inspiring selected thoughts which every one should ponder over in everyday life."

R. V. Subrahmanyam (Tirupattur):-

"I congratulate you on your splendid and original contribution on Yogavasistha-a rare Sanskrit work and not handled by any scholar upto date."

Mr. R. V. Subrahmania Iyer (Tirupattur):-

"It is a piece of original research and you have thrown much light on what is altogether a closed book to many modern students of philosophy and religion."

Pt. Ram Narayan Misra (Benares):-

"Your attempt to bring the East and the West together is laudable. The book is inspiring."

#### The Leader (Allahabad) :-

"The author has really rendered valuable service by presenting in a simple, yet scientific way, the essence of a philosophical thought as contained in the extensive and voluminous work known as Yogavasistha.

#### The Leader (Allahabad) :-

"This is a comparative, critical and synthetic survey of the philosophical ideas of Vasistha as presented in the Yogavasistha Maharamayana..... The author has shown by his original researches that the Yogavasistha existed before the time of Shankara and Gaudapada.... The author must be congratulated on his able presentation of the details of Vasistha's philosophy in a systematic and coherent manner.... He has not only pointed out similarities in the thoughts of other thinkers, ancient and modern, Indian and Western but also has brilliantly summed up the salient features of this philosophy. There is a chapter at the end dealing with the critical estimate of the philosophical position of Vasistha..... Every library worth the name ought to have a copy of this book."

### The Hindu (Madras):-

"Dr. Atreya.....is to be congratulated on making available to the English knowing render so comprehensive an account of a work which has hardly received from modern scholars the attention that it reserves...... The volume is divided into two main sections. The first of them deals with general points touching the work like its date and place in the philosophical literature of India; and the second, which is by far the bigger, is devoted entirely to an elucidation of its teaching . Dr. Atreya, with his intimate knowledge of the work, has succeeded in giving us a full and connected account of it. He writes in a simple and interesting manner; and his exposition is interspersed throughout with free renderings into English of passages from the original. These passages are printed in Deva Nagari characters at the foot of the page for ready reference. Another noteworthy feature of the exposition is the comparison he now and then

institutes between Vasistha's teachings and the views of modern thinkers. The printing and the get-up of the book, are excellent."

### The Theosophy in India (Benares) :-

"The Yogavasistha is a very important book, but its philosophy is somewhat difficult, so that writers on Indian philosophy give it scant attention. Dr. Atreya has made a special study of it and tries to make it popular by placing the fruits of his labour in easy manuals before the public. The author's researches on this book have necessitated modification of certain opinions held by western Orientalists, and this is high praise of his work.....All the works of this writer are written in a popular style. He is doing a great service to the country by making the philosophy of the Yogavasistha available to the public in simple and short form. We would recommend all the books of this writer on Yogawasistha to our readers,"

### The Vaitarani (Cuttack) :-

"It is an excellent specimen of lucid exposition...... Such contributions, it is hoped, will soon be classed according to Ruskin amongst the books for all times."

# The Hindustan Times (Delhi) :-

"Yogavasistha is a very important field of Indian mataphysics, and any scientific research in it naturally requires a good deal of sustained effort.....Dr. Atreya has treated his subject in the true spirit sf a scholar.

### The Madras Mail :-

"Dr. Atreya...is deservedly proud that he has been the first to give the rightful place that that work (the Yogavasiatha) deserves. The range of the author's knowledge is wide and his judgements are tendentious. The book has the merit of making comparison between Eastern and Western philosophy and this work is proud to rank as a first rate work in English among other philosophical classics."

### The Parasaki Magazine, (Bangalore) :-

"Dr. B. L. Atreya has won for himself an undying reputation for making a most brilliant contribution satisfying all canons of true scientific spirit and modern criticism, upon a very important but least known section of Indian Philosophical and Religious literature "Yoga Vasistha" by presenting in an illuminating manner the essence of the reputed system of thought in a series of books of which three are already published and the other two are in preparation. A careful perusal of its Contents and the Bibliography reveals the author's phenomenal industry and unflagging enthusiasm to dispel from the reader's mind the erroneous belief that "the East is East and the West is West and never the twain shall meet" and seeks to impress unequivocally the cardinal Principle that in the world's Great plan, East and West, past or present, nay future too, do not differ fundamentally in their outlook and visualisation of a common World Culture towards which some of the International movements are aiming ..... I have no hesitation in saying that this book and indeed all his books deserve to be classed according to Ruskin as "the Books for all Times,"

### The Federated India (Madras) :-

"A most valuable contribution to a study of ancient Indian philosophical systems—very valuable both to the general study of Indian thought, and to the specialist interested in the evolution of the Advaita system."

# The United India and Indian States (Delhi) :-

"The writer claims, and with considerable justification, that he has been the first to draw the attention of modern scholars to the unique position of Yogavasistha which has made a unique and important contribution not only to Indian wisdom, but to the thought of the world as well."

The Young Builder (Karachi):—"An excellent introduction to the study of Yogavasistha."

#### Prof. Shyama Charan ( Agra ):-

"The other day...I came across your book "The Philosophy of the Yogavasistha"... All the Philosophies, Mysticisms, Occultisms and Yogas are there—well classified and presented in an orderly sequence".

### Prof. Khitish Chandra Chakravarty (Katmandu):-

".....Prof. Atreya has, in a finely analytical and scientifically accurate manner, here, laid bare the truths of the highest human philosophy for the modern English-knowing reader, who must admire the true spirit of research that permeates his whole work. The book, a monument of devoted and learned industry, is the best, reliable and thoroughgoing English treatise. I have yet seen, in the realm of Indian Idealistic interpretation of the Philosophy of Religion. It opened up before my wondering gaze a new and pleasant vista uniting the Eastern and Western modes of approach to the Truth of life; and.....I have every reason to congratulate the modern savant on his splendid success and service done to the cause of the revival of ancient Indian Learning and Wisdom at this proper hour."

# Durlabhram Jyestharam Bhatt ( Ahmedabad ):-

"I have no words to thank you and to admire your labours. How can I praise your efforts? Yogavasistha was for me like a dense and thick forest with no roads and paths in it. You are a man who has surveyed the whole forest, cut paths and roads on it.....I have found greatest solace in your books in my old age. Now I am reading Yogavasistha again through the specks of your efforts...I am confident that you are a fit man to stand in the line of Sir Radhakrishnan and Dasgupta".

# The Divine Life-October 1939-( Rishikesh ):-

"Prof. Sri B. L. Atreya is the ornament of the Banaras Hindu University. He is spending his leizure hours in the research on this mighty work ( Yogavasistha). He has already published several books on this subject. All his books will certainly adorn a library. He has done incalculable good to the philosophical world. May he live long and continue his noble research work in philosophy and religion".

### Seth Amb I I Sarabhai ( Ahmedabad ):-

"I have been wanting to write to you to tell you that I derived great pleasure and benefit by reading your Philosophy of Yogavasistha. I believe that you can just be proud of your study of the subject and the manner in which you have summarised and presented the philosophy of Vasistha. I have been studying Philosophy and Religion for the last few years. It has been my good fortune to read several books on the subject, and I consider your Philosophy of Yogavasistha to be one of the best......In your book I find what I want in brief and concise manner. I often feel that most writers do not do credit to the intelligence of the readers. You cannot be blamed for doing so in your Philosophy of Yogavasistha."

Dr. P. Narasimhayya ( Delhi ):-

"I have recently read your books and articles with real interest. Especially your Yogavasistha is a pioneering and real contribution to Indian Philosophical literature."

### Dr. V. S. Srouthulu (Kaja, Kistan Dst.):-

"I had the fortune to have a copy of "The Philosophy of the Yogavasistha" from a friend of mine. It is with utmost zeal and interest that I have gone through it. I am very much pleased and immensely benefited. How ably you have dealt with the subject, and in how nice a manner you have presented it to the modern world, leading it to the cultural heights with the most sublime philosophy of the Yoga Vasistha in all its entirety. You have fulfilled a longfelt need of the many, who with a sincere hankering after knowledge had been looking forward for Vasistha Darshana, to have a clearer understanding of the dynamics of the Mind, a chosen subject of Swami Rama Tirthaji. Many of the eminent Orientalists and writers on Philosophy have enriched themselves and their works on the darshanic lore of Yogavasistha, yet all of them have failed to correctly express it. You alone have the good fortune. I offer my sincerest thanks to you for all that you have done in this respect. Yogi Vasistha is speaking through you. I feel you are the embodiment of Truth and Knowledge Absolute".

Captain D. Mansingh (Ihansi):-

"These days I am studying your "Philosophy of the Yogavasistha" . . . . This is our most wonderful book; one of the best books I have ever read."

### P. K. Gode, ex. Editor, "Review of Philosophy and Religion" in the Oriental Literary Digest :-

"As Sir Radhakrishnan observes in his foreword to the volume under review, Dr. Atreya's work will help to correct the defect noticeable in the recent historical accounts of Indian philosophy which hardly do justice to the importance of the Yogavasistha, as he gives an "admirable account of the main ideas of the system and his comparisons with western views are as a rule stimulating". "The range of the author is as wide as his judgment is measured. Dr. Atreya's work is certain to rank among the dependable English treatises on Sanskrit philosophical classics".. The analysis of the subject-matter of the Yogavasistha and its synthesis in Part IV of Book II of the present volume reminds us of Deussen's analysis and synthesis of the magnum opus of Sri Shankaracharya, viz., the Shankara-Bhashya . . . Dr. Atreya's critical estimate of the philosophical position of the Yogavasistha is quite artistic and "measured", not to say "dependable", as Sir Radhakrishnan puts it....In fact, the last two chapters should be read by all lovers of Indian Philosophy, as they contain in a nut-shell everything that a general student of Philosophy is expected to know. It is difficult to do full justice in this brief notice to the varied contents of the Yogavasistha or its present analysis and synthesis by Dr. Atreya, who has devoted a major part of his life to these studies. Dr. Atreya has done well in creating our interest in the study of this remarkable book and its doctrines, and hence deserves our best thanks for this labour of love."

Janakdhari Prasad, Esq. (Muzaffarpur):-

"Your book has given me a new insight of life and I have found peace, solace and rest which I could not succeed in getting so long. I therefore owe you a deep gratitude for opening up a new avenue in life. Yogavasistha in original was itself incomprehensible and its hugeness and constant repetitions were baffling. Your book has cleared up everything, and it is now possible for us to fathom its deep sea. Hence I, although a stranger, acknowledge my gratitude."

### Swami Narayanananda (Calcutta):-

"No doubt, you have taken much pain in bringing out this present volume of the Philosophy of the Yogavasistha in an adequate and efficient form, as to suit the taste of the modern man successfully. Surely it is the blessing of the Lord that has enabled you, as you put it, to deal with the work skilfully, we want men like you to bring forth from every nook and corner of Hinduism all hidden treasures and broadcast them all over the world for the welfare of the whole humanity. I sincerely wish your carnest work will meet with full success."

#### Swami Siyananda Rishikesh:-

"This is a splendid research work. It is a valuable companion for a student of Vedanta. The exposition is lucid."

### K. K. Murti, Esq. :-

"I feel quite incompetent to express my proud feelings of high respect for "Yogavasistha" as presented by you with comparative modern views on every problem of life, besides the critical, analytical and synthetic survey."

### Swami Bhumanand (Kamakhya) :-

"I am highly pleased or rather glad to get your publications on Yogavasistha. You are the first man I see who had read the beok or rather studied it so carefully and critically."

### Sri Hanuman Prasad Poddar (editor, Kalyana, Gorakhpur):-

"Your noble work is bound to meet appreciation at every quarter which it so gobly deserves......Your contibution to the cause of Yogavasistha will create a landmark in the history of Indian Philosophy and your name will go down in history as an upholder of a cause which forms really the corner stone of Hindu philosophy and Hindu culture. You are heartily to be

congratulated for your intense passion for this most monumental but most neglected piece of spiritual encyclopedia."

### Rohini Prasad Pant (Gyaneswar, Nepal):-

"The Philosophy of the Yogavasistha, an ever-lasting service to the country."

Nagin (Sri Aurobindo Ashram, Pondicherry):-

"Please note that your book "The Philosophy of Yogavasistha" is much read here. I could get it for my reading two months after you sent it to me. Many people are still very eager to read it now."

# Sri Ramana Maharishi (Tiruvannamalai):-

"In this particular field of philosophy your services have elicited universal appreciation."

### A. G. Bhatt (Ahmedabad) :-

"I have no words to express my sincere admiration of your excellent work, "The Philosophy of Yogavasistha." As a Professor of Sauskrit, teaching various systems of Philosophy to my students, I have found your work of immense value to me. In fact, I should like to keep your book as my constant guide and companion,"

# Piara Mall (Amritsar):-

"The more I read your exposition of the Yoguvasistha the more I admire you".

Dr. D. Appalanarasayya (Salur, Vizagapatam) :-

"Your Philosophy of the Yogavasistha... is 'so wonderfully interesting that I have been reading some pages from it almost daily".

### Dr. R.D. Khan (Solan) :-

"I have read with great pleasure and profit your great and excellent work, "The philosophy of the Yogavasistha".

"I have been a student of philosophy for the last forty years. As a student I sat at the feet of Ladd, Royce, Munsterberg and Hocking in America and Windelband, Falckenberg and Rudolf Eucken in Germany.

I feel it my duty as a student of the philosophic history of India to say a few words in appreciation of your monu. mental work.

"To read your work is to read the entire history of modern Western thought as well as the ancient Indian thought. The chief merit of your work, as far as I can judge, is this. You have been quite successful in your comparison of the thoughts of the Yogavasistha with those of the Western thinkers and other great Indian thinkers. In another direction also your achievement is quite unique. To have been able to find the exact equivalents of the Sanskrit technical terms in English is a great credit not only to your intelligence and scholarship but to your wide acquaintance with and your sympathetic understanding of the thoughts of others.

"Certainly the author of the Yogavasistha was one of the greatest minds that the world has ever produced and requires a long focal distance to be seen. His massive intellect has hardly any parallel in the long history of human thought ..... The author of the Yogavasistha was a mystic of unering vision and soaring imagination and has vastly enriched the storehouse of human knowledge by offering us some of the most original and boldest views on life that are rarely to be met with in the thought and speculations of all the great system builders of the East and the West put together.

"In a sense your work on Yogavasistha is a more valuable contribution to the present day philosophical thought than the volumes on Indian philosophy by Prof. Radhakrishnan...Such a work as yours was greatly needed and you have rendered a great service to the cause of philosophy by bringing the views of Yogavasistha within the easy reach of modern students of Eastern and Western thought. It has a colour and worth all its own. What Tilak has done for the Gita, Ranade for the Upanishads, M. N. Sarkar for the Vedanta, and Nath for the Chaitanya Charitamrita, you have done for the Yogavasistha. But more credit is due to you in as much as you have proceeded

to your task almost unaided and independent, as an explorer in an unknown region and untrodden field.

"I do highly commend your intelligent scholarship and your calm and penetrating insight into the larger philosophical issues. I have a decided respect for your intellectual honesty and balanced judgment,

"I congratulate you heartily on your wholehearted devotion to the Yogavasistha and your signal success as a critic and expounder of this greatest of all philosophical classics".

# Chandra Mohan Nath Chak (Fyzabad) -

"I enjoyed it thoroughly, and learnt a great deal from it. I owe you a great debt of gratitude for introducing me to this great work".

# Brahma Shum Sher Jang Bahadur Rana Babar, Mahal Nepal:

"Your works give in a comparatively short and lucid form the great and immortal teachings of one great Rishis (Prophets). They are no doubt a valuable contribution and help to the students and aspirants of the modern age, Please accept my congratulations".

"I have heard much about you and the valuable work you and Sir Radhakrishnan are doing for the revival of our great cultural (Hindu) heritage".

# Miss E. V. James (Meerut):-

"I have really no words to express my grateful appreciation. I am so very interested in your book that I have to force myself to direct my attention to my work".

# Madan Bihari, Advocate, (Motihari):-

"Needless to say your contributions, specially on Yogavasistha, are obviously enriching the world spiritually".

# The Hindustan Times (Delhi):-

"Yogavasistha is a very important field of Indian metaphysics, and any scientific research in it natually requires a igood deal of sustained effort ..... Dr. Atreya has treated his subject in the true spirit of a scholar."

### Dr. K. C. Varadachari (Tirupati):-

"I shall prize it highly as a work of great importance for Indian Idealism".

### Pro. A. C. Mukerjee (Allahabad):-

"I had a mind to tell you something about your excellent book "Yogavasistha and Its Philosophy"......You know I have a very strong rationalistic prejudice.... When I read your book, I was naturally glad to find in a student of mine a rationalistic tendency of equal strength. What surprised me all the more was Vasistha's rationalism as discovered by you; and thought that Vasistha's position should be known to a wider public in view of the current notion that Vedantism in India has always stood on a dogmatic foundation. Your small volume..... abounds in materials that, as far as I can see, might easily be moulded into a rationalistic system of philosophy which will effectively dissipate the prevailing impression on the foundation of Indian monism. And, I believe, you are the best person to undertake the work."

### P. Viranjaniyulu (Kanchakacherla, Kistna Dst.):-

"I studied the whole book and found it very instructive. The researches you have made on the stupendous and voluminous work which was very long neglected are very laudable and no amount of appreciation can repay the labour and intelligence you spent in presenting the book to the Ehglish reading public."

### The Parasakti Magazine (Bangalore):-

"Dr. B. L. Atreya has won for himself an undying reputation for making a most brilliant contribution satisfying all canons of true scientific spirit and modern criticism, upon a very important but least known section of Indian Philosophical and Religious literature "Yoga Vasitha" by presenting in an illuminating manner the essence of the reputed system of thought in a series of books of which three are already published and the other two are in preparation. A careful perusal of its Contents and the Bibliography reveals the author's phenomenal

industry and unflagging enthusiasm to dispel from the reader's mind the erroneous belief that "the East is East and the West is West and never the twain shall meet" and seeks to impress unequivocally the cardinal Principle that in the world's great plan, East and West, past or present, nay future too, do not differ fundamentally in their outlook and visualisation of a common World Culture towards which some of the international that this book and indeed all his books deserve to be classed according to Ruskin as "the Books for all Times." "

# Y. Subrahmanya Sarma, Editor, Adhyatma Prakasa (Holenarsipur):-

"I have now gone through your excellent work Sri Vasistha-darshanam and also Sri Yogavasistha-sara. It is an admirable synopsis and a very valuable exhibition of the spiritual gems found in the voluminous work in Sanskrit".

# Sri Satyacharan Mukerjee (Konnagar, Hooghly):-

"I am an ardent devotee of Yogavasistha...Your first class selection and excellent classification are helping me a great deal in wading through the big sheet of Yogavasistha waters."

5. Yogavasistha aur usks Siddhanta (Hindi)

# Sri Hanuman Prasad Poddar: (Editor, (Kalyan) Gorakhpur:-

"I am very grateful to you for your valuable gift of the "Yogavasistha aur uske Siddhanta".....Your contribution to the cultural history of India is remarkable. My very hearty congratulations to you."

# Seth Narayan Das Bajoria (Calcutta):-

"You have indeed rendered a signal service to the cause of Indian philosophy by your very laborious and enthusiastic study of the great book of our Rishis."

# B. Subba Rao Esq. (Mudbidri):-

"I am glad to see that the book has been neatly printed and is really charming to see; the paper used and the cover also being satisfactory, so much so that I can say that it is just like our Adyar Theosophical Publications, and therefore the price is not high."

### Sri Lalit Mohan Garg (Bangarmau, Unao):-

"May I take this opportunity of expressing my gratitude to you for popularising this classic work of the Hindus and bringing it in a form which would suit the man of today and making the message of it within the means of every body".

### Dr. R.D. Khan (Solan):-

"The more I read your Hindi Yogavasistha the more I wonder how it was possible for you to produce such a remarkable work."

"Whenever I read your Yogavasistha in Hindi I feel that it would have been impossible for any modern student to understand Yogavasistha without the help of your excellent work. I am personally very grateful to you since you have made it possible for me to come into contact with one of the greatest minds of the world. My only desire is to see your Yogavasistha in the hands of every man and woman of our land".

"We can now burn all our libraries for their value is in this single book. May your immortal work bring peace and comfort to thousands of our countrymen."

6. The Elements of Indian Logic

### Prof. A. B. Keith (Edinburgh) :-

"It seems to me to be a very simple and straight-forward presentation of the essentials of the topic, and it will, I trust, serve the useful purpose of giving beginners a sound elementary basis on which they may proceed to enlarge their knowledge of the classical form of Indian logic."

### Prof. H. von Glasenapp (Konigsberg):-

"It is very useful and I shall make use of it for my lectures and recommend it to my students."

#### His Holiness

The Jagatguru Srl Sankaracharya Swamigal Mutt of SRI KANCHI KAMAKOTI PITHA.

'श्रीमता अहं तमत्र्रतिपादकेषु प्रत्येषु अत्युत्तमतथा परिगणिते योगवा-सिष्टयन्थे तद्दीयमार्मिकभावोद्घाटनार्थे यत्परिश्चान्तं यच प्रन्थान्तरैस्साकं तुलनादिकं इतम्. तेनाऽतीव सन्तुप्यत्यस्माकं चेतः। प्तावत्ययंन्तं मास्तीयैवे दे-शिकैवां विपश्चित्रर विशेषण अपरिक्षणणेऽस्मिन् पथि विचरतोऽपि मवतः प्राचीना-दतात्पथः न मनागपि च्युतिरासीत् इत्येतदस्मिन् प्रन्थे दण्दवा विशेषेण सन्तृष्यामः। पश्यन्तो वयमनेनोत्तमोत्तमेन भवतः परिश्रमेण महान्तमुपकारं दार्शनिकानां विशेषतोऽह तिनां भवतः परमस्य श्रेयसः प्राप्य पुनर्नारायणस्मृति कुर्मः। प्राथियामञ्ज भगवन्तं चन्द्रमौकीयरं एताइशस्य विवामिवर्धककार्यस्याऽभिवृद्यवर्षे भवतिश्वर बीवित्वादिसमप्रसाधनसम्पत्सम्पादनेन भवन्तमनुगृह् णात्विति —'' श्री प्रमथनाथतकभूषण्शस्मणः (Director of Sanskrit Studies, College of Oriental Learning, Banaras Hindu

University :-

"अस्मिन् खलु निबन्धे योगवासिष्टीवाद्वं तवादस्य श्रीमद्रगवत्पादाचार्य-शक्तराविभावात्त्रामपि विद्यमानत्वं तथा नितरां वैष्ठक्षण्यं सम्प्रति प्रचरदद्वेत-वादात् संस्थापयितुं श्रीमता भवता या युक्तयः सप्रमाणाः समुद्राविताः, ताः प्रायेण असण्डनीयाः बिष्टविह्नजनसम्मताश्चेति निःसंकोचं वक्तुमुत्सहे । योग-वासिष्ठीयदर्शनस्य ज्ञातञ्यानि बहुनि तत्त्वानि स्कुटी हुर्वता भवता आत्मनो दारोनिकेषु ऐतिहासिकेषु च विषयेषु सम्यक्षयां लोचनपाटवं सुमह्च पाण्डित्यं सर्वथा व्यवस्थापितं सहदयेषु समिमहोषु । भवत्प्रणीतोऽयं निवन्धः नवोदित-प्रदीपकल्पो भारतीयप्राचीनद्र्शनमहाटवीप्रदेशे निगृहमहाहरत्नविशेषसंद्र्शनसा-द्वाच्यसम्पादनेनानुक्षीलनपराणां विदुषां मद्दान्तमुपकारं विधाल्यतीत मे सुद्रहो निश्चय इति ।"

पं॰ बालकृष्ण मिश्रः (प्रिंसिपल, संस्कृत कालिज, हिन्दू विश्व-विद्यालय, काशी):-

''भान्नेयोपनास्ना डाक्टर श्री भीखनलालशर्मणा एम० ए० महोद्येन परिश्रमानुभावि प्रकाशितं वासिष्टदर्शनमेतत्काखेण्यतमासोचनस्त्रशा सम्यगवालोक्यम् । अत्र विषयवाहुल्यप्रयुक्तं गरिमाणे गतवता योगवासिष्ठप्रान्येन प्रतिपादितानामियता संक्षिप्तरूपेण संदाहः कलये सागरानयनं विडम्बयति । विषयाणां विनियोगः स्थापनक्रमध चारुतमतामञ्जति । मुद्रणप्रकारोऽपि रेळाघनीयतामरनुते,। तदिदं स्तुत्यं कायं विपश्चितां पुरस्तादुपस्थापितमेतेन, स्वकीयनैपुण्यपरिचयोऽपि प्रदत्तः। रड्महं विश्वसिमि यत्पुस्तकमिदं वेदान्तविद्या दुरागविवशीकृतमनसां विदुषामन्तःसन्तोषमाधातुमिष्टे।"

# राजा सूर्यपालसिंह जी ( आवागढ़ ):--

"हमको योगवासिष्ठ एण्ड मोडर्न थाँट मामकी किताब पड्कर बड़ा सन्तोष और आनन्द हुआ और यह भरोसा हो गया है कि हिन्दू यूनिवर्सिटी द्वारा हिन्दू धमं का रक्षण और हिन्दू जाति का कल्याण अवस्य होगा! " सम्पादक जी के उपकार के उपछक्ष में उनके चरणों की भेंट हम मुं० १००१) भेजते हैं। उनके अमूल्य टान्य की किज्ञित मात्र यह भेट बरावर नहीं है, किन्तु अंग्रेज़ी पड़े खिखों का इस ओर ध्यान काकपित करने में अगर सहायता दे सके तो हम अपना कर्वच्य पूरा हुआ समझेगे।"

# श्री विष्णुराम गिरधरतात सनावद्या (नीमाइ):-

" "श्री वासिष्टदर्शनसार" को मैंने बड़े ही ध्यान पूर्वक आयोपान्त पढ़ा। आपने गागर में सागर समाने का अध्या प्रशंसनीय प्रयत्न किया है। पुस्तक को छपाई सफाई तो बहुत ही उक्तम है। आप की अनुवादिक भाषा वड़ी सरस्र पूर्व सुवोध है " '' योगवासिष्ट' जैसे संस्कृत साहित्य के सर्वोत्तम अध्यातमध्य का गूड-रहस्य आपने १५० रखोकों में सफक्षतापूर्वक समझाने का प्रयास किया, इस किन प्रयास के देत आप धन्यवाद के पात्र हैं। सुने विधास है कि यह पुस्तिका अध्यातम विषय प्रेमियों को अधिक रूचिकर होगी।"

# प्रताप (कानपुर):-

"श्री योगवासिष्ठ-महारामायण संस्कृत साहित्य में संसार का सर्वोत्कृष्ट अध्यातम प्रन्थ है। यह प्रन्थ बहुत यहद् है इसमें ३२००० रकोक हैं। प्रस्तुत पुस्तिका के संप्रहक्तां ने इसी यहद् अध्यातम प्रन्थ के २५०० चुने हुए रकोकों को छेकर 'वासिष्टदर्शन' नामक एक क्रमबद्ध संप्रह तैयार किया है। यह पुस्तिका हिन्दी अनुवाद सहित उसी संग्रह का १५० रकोकों में सार है। विद्वान संग्रहक्तांने को शक्ष की है कि इतने ही रकोकों में योगवासिष्ठ के सारे सिद्धान्त आ जाये। अनुवाद की भाषा बहुत सरक और स्पष्ट है। इस छोटी पुस्तिका के पदने से भी योगवासिष्ठ का निवोड़ सवे साधारण के सामने आ जायगा। पुस्तिका की छपाई सफाई भी अच्छी है।'

Phulchand Murarka, Esq., ( Tulsihatta, Maldah ):-

"आप की हिन्दी "योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त" नामक पुस्तक पढ़ रहा हूँ। पुस्तक क्या है मानो ज्ञान रूपी समुद्र का आनन्द रूपी रतन है । ऐसे अमूल्य रतन को संसार के सामने रखकर आपने मानव मात्र का खो उपकार किया है उसका वर्णन करने में में असमर्थ हूँ। धन्य हैं आप । विश्व मानव की मुक्ति के सिये इस अमृत्य प्रन्थ के बोड़ की इसरी कोई पुस्तक

Guru Narayan Shorawala, Esq., ( Etawah ):-

"आपने अपना बनाया हुआ योगवासिष्ट की टीका (बोगवासिष्ट और उसके सिद्धान्त ) देकर मुझे दीवाना बना दिना। अब इस दास की यह हालत है: - "ज़ाहिर में मो कि वैठा छोगों के दरम्यां हूँ। पर यह सवर नहीं है, में कौन हैं और वहां हूँ'। इन्हीं कारणों से में आपको अपना गुरु स्वीकार करता हूँ। क्योंकि आपने मेरे साथ वह उपकार किया है जो मुझको शेष का मुख मिलने पर भी उस उपकार का बङ्खा नहीं दिया आ संकता; 'शान के अञ्जन की आंखों में सखाई फेर दी। कौन दे सकता है निर्भय गुरुकुषा का बश्ला।" मैंने वेदान्त के निम्न लिखित प्रन्थ पड़े हैं। विलक बहुत से प्रंथ और भी पढ़े हैं जिनका नाम इस समय याद नहीं पड़ता और लाइबंरी की जो सूची है-जिसमें २००० के करीब पुस्तकें हैं-सो इसनी बड़ी सुची को देख कर जो बेदान्त के ग्रंथ पढ़े हैं उनके नाम लिखना में अस्री नहीं समझता: - दशों बड़े उपनिषड़, १०८ छोटे उपनिषद्, गीताये— जो कि अनेक तरह की भगवद्गीता को छोड़कर छपी हैं वे सब, श्रीमद्भगवद्गीता के सब भाष्य जो आज तक भाषाटीका सिहत क्ये हैं जैसे शाहर भाष्य, रामानुज भाष्य, मधुसूदन भाष्य, स्वामी चिद्धनानन्द का भाष्य, नारायण स्वामी का माप्य, ज्ञानेवरी भाष्य इत्यादि, वहासूत्र शाहर भाष्य, ब्रह्मसूत्र प्रभुद्याल हृत रामानुजमाप्य, पञ्चद्वी वृत्तिप्रभाकर व विचार सागर स्वामी निश्चलदास कृत, तत्त्वानुसन्धान विचार दीपक, विचार पर स्वामी महानाथ की लिखी पुस्तक योगवासिष्ठ के ६ प्रकरण- बम्बई छापा व नवछिककोर छापा केवल भाषा में प्रश्नोत्तरी वावा नगीनासिंह के सब उर्दू के ग्रन्थ, स्वामी रामतीर्थ के सब ग्रन्थ, स्वामी निर्भयानन्द के सब प्रस्थ, इनके अलावा बहुत से उान्य हिन्दी उदू में— परन्तु न माल्झ अब तक मुझे इतना अनुभव क्यों नहीं हुआ था जो आप के योगवासिष्ट भाष्य के पड़ने से एक दम हो गया। अब तो यही हाजत है—'धा निका सर्वभूतानां तस्यां जागति संयमी। यस्यां जायित भृतानि सा निका परवतो मुने: । " ये तमाम वातें हृद्य खोळ कर आप के सामने इस कारण रखनी पड़ों कि मैं आपको अपना गुरु मान चुका हूँ और पूर्ण आक्षा ही नहीं वस्तू हृद् विचास है कि आप मुझको अपने क्षिप्यों में स्वीकार करेंगे।"

### The Hindustan ( New Delhi) :-

छेलक ने दर्शनकास्त्र सम्बन्धी पुस्तकें अंधेज़ी और संस्कृत में कोई देव दर्जन छिली हैं, छेकिन दिन्दी में छिलने का यह पहिला ही प्रयास है और उसमें उन्हें पूरी सफलता प्राप्त हुई है। दर्जन सरीले रूसे विषय को भी उन्होंने इतना सरस बना दिया है कि बालक कथा कहानी की तरह उसे पढ़ सकता है। ""दर्शनकास्त्र के प्रेमियों के छिये पुस्तक बहुत काम की है। संस्कृत ज्ञान रहित व्यक्ति भी इसके स्वाध्याय से योगावासिष्ठ के सिद्धान्तों का पूरा परिचय प्राप्त कर सकता है। श्री आवेय जीने यह पुस्तक छिला र हिन्दी भाषी जनता पर एक उपकार कर उसके गौरव की भी बृद्धि की है।

# संन्यासी श्रीरामधाश्रम बातुर ( भवाना, मेरठ )

हिन्दू विश्वविद्यालय के हर्शनाञ्यापक श्रीमान् प्रोफेसर पं० मीखनलाल हो, एम० ए०, डी० लिट्०, ने संस्कृत साहित्य में प्रांसद योगवासिष्ठ नामक महान् वेदान्त उत्थ्य का एक "योगवासिष्ठ और उसके सिदान्त" नाम से सारस्त (संक्षिस) प्रंथ लिखा है। वास्तव में प्रोफेसर साहब के इस बड़े उद्योग ने गागर में सागर भरने का काम किया है। विषयों का चुनाव इस प्रशंसनीय डङ्ग से किया है कि जिसने इस छोड़ी सी पुस्तक होरा उस महान् प्रन्थ को हस्तामलज्ञवत् बना दिया है। इस अंथ को आद्योपान्त पड़कर में इस परिणाम पर पहुँचा हूँ कि जिस योगवासिष्ठ उंथ रूपी हीरेका, बहुत काल तक अज्ञान गर्त में पड़े रहने के कारण मेल चढ जाने से, असली रूप चुँघला गया था उसको नवीन विचार रूपी झान पर चड़ाकर चमकदार ज्ञान हीरा बना दिया है। आप ने केवल योगवासिष्ठ का संक्षेप मात्र जिखकर हो लोकोपकार नहीं किया, अपि तु उन २ अकाव्य प्रमाणों हारा और अनयक परिश्रम तथा अन्वेषण हारा जो उक्तपन्य की ऐतिहासिक प्राचीनता सिद्ध की है इसके लिये भी संस्कृत साहित्य तथा हिन्दू जाति आपकी विरक्तणी रहेंगी।

सनातनधर्म (काशी):-

"हाल ही में काकी हिन्दू विश्वविद्यालय के दर्शनाध्यापक डाँ० भीखनलाल आत्रेय. प्रम० प्०, डी० लिट्०, ने योगंवासिष्ठ पर विशेष चिन्तन और मनन करके हिन्दी भाषा-भाषियों के लिये श्री योगवासिष्ठ के ३२००० रलोकोका सार १५० श्लोकों में निकाल कर रख दिया है। यह श्रयास सचमुच ही गागर में सागर रखने का है। " आका करते हैं कि हिन्दी जानने वाले इस श्री वासिष्ठ दशनसारका उचित आदर और स्वागत करेंगे। प्रत्येक धार्मिक पुरुष और स्वीके लिये यह अत्यन्त अमूल्य निधि है।"

हनुमान प्रसाद पोद्दार ( सम्पादक कल्यास, गोरखपुर )।

'योगवासिष्ट को प्रकाश में लाकर तथा उसके दार्शनिक उच्च सिद्धान्तों को जनता के सम्मुख रखकर, विशेषतः विदेशी विद्वानों की आंखें खोलकर, आपने भारतीय गौरव और आदर्शका मुख उज्ज्वल किया है। वस्तुतः इस दिशा में यदि आप प्रयत्नशील नहीं होते तो अभी बहुत दिनों तक यह प्रम्थरन अन्धकार में ही पड़ा रहता तथा भारतवर्ष और बाहर के लोग इसके विषय में सर्वथा अनिमन्न होते। भारतीय संस्कृति के इतिहासको गौरव प्रदान कर आप कोटि कोटि हदयों के धन्यवाद के पात्र हैं।''

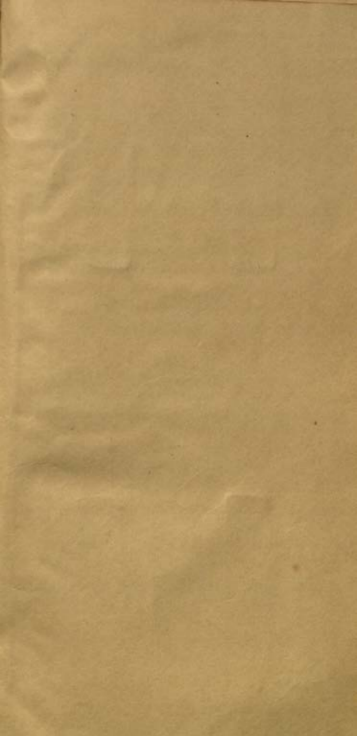
नारायण स्वामी ( सुजानगढ़ ) :---

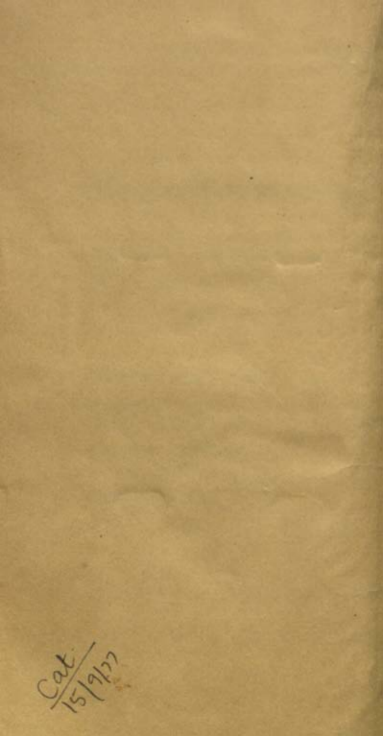
काप की पुस्तक निरन्तर देख रहा हूँ। दो बार देख चुका हूँ, किन्तु जब कभी भी इसको उठाता हूँ तो कोई न कोई नवीन आदेश प्राप्त हो जाता है। इस समृत कलश को छोड़ने को जी नहीं चाहता स्वामी रामतीर्थ ने मुज़फ्तर नगर के ऑन्स्टेबिल जाला निहालचन्द से कहा था कि बोगवासिष्ट का एक पुरन्धर जाता इसी जिले में होगा। यह बात उन्होंने किशनगढ़ के एक विद्यार्थी से भी कही थी। वह विद्यार्थी जाज ६०-६५ वर्ष का है एवं जोधपुर में प्रसिद्ध सर्जन है। उसने स्वामी रामतीर्थ की वाजी का पात्र मुझे घोषित कर सर्जन है। उसने स्वामी रामतीर्थ की वाजी का पात्र मुझे घोषित कर विद्या था किन्तु उसका अम इर हटाने को मैंने आज उसे पत्र लिखकर असली क्रिया था किन्तु उसका अम इर हटाने को मैंने आज उसे पत्र लिखकर असली

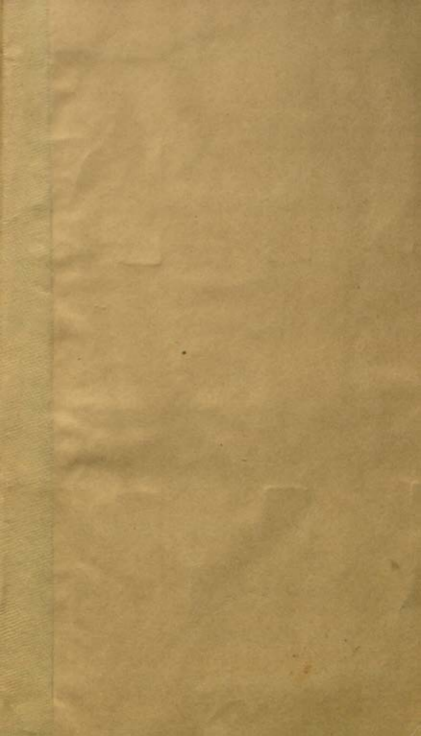


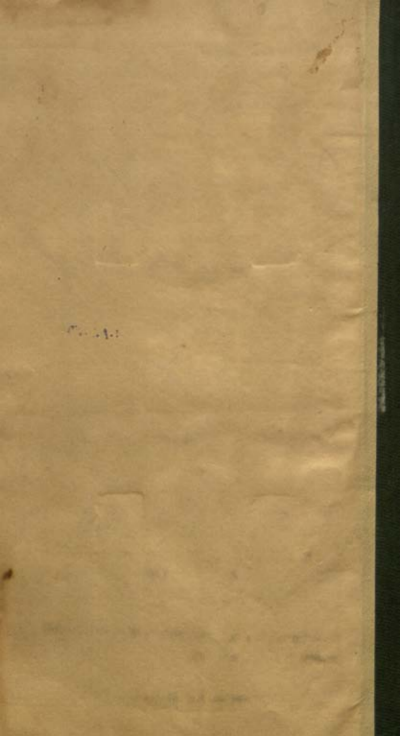
# लेखक को योगवासिष्ट-सम्बन्धो पुस्तकें

- 1. Yogavāsistha and Its Philosophy
- 2. Yogavāsistha and Modern Thought
- 3. The Philosophy of the Yogavasistha
- An Epitome of the Philosophy of the Yogavāsiṣṭha
- 5. Deification of Man
- 6. वासिष्ठदर्शनम् (संस्कृत) (With English Introduction)
- 7. वासिष्ठदर्शनम् (संस्कृत)
- 8. वासिष्टदर्शनसार (संस्कृत-हिन्दी)
- 9. योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त (हिन्दी)
- 10. वासिष्ठयोगः (संस्कृत)









# Central Archaeological Library, NEW DELHI

Central Archaeological Library, NEW DELHI. 29201

Call No. 181.41 Ata Author मीरवन लाल आहे। Title े विष्ठात Berrower No. | Date of Issue | Date of Return R.K. Gryta 21.10.82 20 12/83

"A book that is shut is but a block"

ok that is

ARCHAEOLOGICAL

LIMINATION

OF INDIA

Ageology

Ageology NEW DELHI

Please help us to keep the book clean and moving.